3 g
Y
w;g

N

an®y
AL TESS
iy *
]
.

X

X ’47'145 nm\“‘\




MODUL
EKONOMI SYARIAH

KEMENTERIAN AGAMA
BADAN LITBANG DAN DIKLAT
PUSDIKLAT TENAGA ADMINISTRASI
TAHUN 2021






KATA PENGANTAR

Puji syukur kita panjatkan kehadirat Allah SWT, Tuhan Yang Maha Esa. Berkat
rahmat dan hidayah-Nya, Pusdiklat Tenaga Administrasi Badan Litbang
dan Diklat Kementerian Agama telah berhasil menyelesaikan penyusunan Modul
Pelatihan Teknis Administrasi. Keberhasilan ini tidak lepas dari ketepatan dalam
memenuhi target perencanaan pelaksanaan dan evaluasi akhir kegiatan
penyusunan Modul.

Modul ini dapat diselesaikan berkat kontribusi berbagai pihak. Untuk itu,
kami mengucapkan terimakasih yang setinggi-tingginya kepada para pengelola
dan pelaksana kegiatan serta khususnya kepada penyusun Modul. Semoga karya
ini menjadi sumbangan berharga dalam mewujudkan kualitas pelatihan pada
Kementerian Agama.

Substansi materi yang diuraikan dalam modul ini adalah pengejawantahan
dari Kurikulum dan Silabus (Kursil) pelatihan yang telah disusun sebelumnya. Modul
ini kami pandang telah berhasil menuangkan standar kompetensi, indikator
keberhasilan dan uraian materi kursil sehingga cukup memenuhi kebutuhan
peserta pelathan dalam memahami materi yang diajarkan oleh fasilitator
Kami berharap, modul ini dapat membantu peserta pelatihpn dalam proses
pembelajaran baik ketika pembelajaran klasikal maupun saat belajar mandiri dan
daring. Modul ini juga akan menuntun fasilitator dalam membé{rikan materi serta
tidak :

menutup kemungkinan mengembangkannya sesuai kebutuhan. Dengan demikian,
modul ini tidak lagi menjadi satu-satunya sumber belajar sehiﬁgga pembelajaran
akan semakin menarik, kaya kreativitas dan memberikan inspirasi baik kepada
peserta pelatihan maupun fasilitator.

Sebagai buah karya manusia, tentu Modul ini tidak sempurna. Untuk itu,
kami mohon maaf jika masih terdapat kekurangan sekaligus menpharapkan kepada
seluruh pembaca, khususnya peserta pelatihan untuk memberikan kritik dan saran
perbaikan demi penyempurnaannya. Semoga Modul ini bermanfaat untuk kita
semua. Selamat membaca. ?

akarta, Desember 2021

ediklat Tenaga Administrasi

L

,%Drs. H. A. Buch




DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR i
DAFTARISI iii
PETUNJUK PENGGUNAAN MODUL iv
BAB I PENDAHULUAN 1
A, Latar BelaKang ........cccveviiiiiiiie ettt ettt sea e b e e ba e saesseesnaeenseenraas 1
B, DeSKIipsi SINGKAL ...cc.uiiiiiiieiie ettt ettt be e sttt an 1
C.  Tujuan Pembelajaran..........c.ccoccuieciieriienieriisieeie e esie et see e ereese e seessaessaesssessseessaessaessnensnenns 1
D. Indikator Hasil BElajar ..........ccccoierieiieiieiiiciieceeesee ettt seae s e st e snnesnseennas 2
E. Materi Pokok dan Sub Materi POKOK .........ccociiiiiiiiiiiieiee et 2
BAB I KONSEP EKONOMI SYARIAH 3
A, Indikator Hasil BElajar ..........ccocoieviiiiieiiecieciieiteierte et ere et taesae e b e esreessaessaesssesnseenneas 3
B, KONSEP DASAT ....eeiiiiiiiiieiee ettt ettt ettt et e st e e hbe e st e e e bt e e sabee e 3
C. Mazhab EKONOMI SYATTAN ......ooiiiiieiieiieieie ettt sttt et e e e 5
D. Filsafat EKOnomi Syariah.........c.cccvevieriiiiiiiiiiiccie ettt sbeesreesre e e e ssaesene e 8
E. Teori Permintaan dan Penawaran (Mekanisme Pasar)...........ccccceeevercrieciieciienieneeneesee e 12
F. Konsep Kebutuhan (Needs) dan Keinginan(Wants) ...........ccceceeveerieeneenieenienieeieeie e 13
L S I 515 TSRS 15
H.  RANZKUMAN ...cutiiiiiiiicie ettt ve e et e e beesteestaessbeasbeesseesseessaesssesssenssenssens 15
I.  Umpan Balik dan Tindak Lanjut..........cccoccoriiiiiniiiieeeeeeeee ettt 15
BAB 111 PRODUKSI DAN KONSUMSI 17
A, Indikator Hasil Belajar..........cccccuiiiiiiiiiiieciecie ettt reesteestn e s sve v e esreesnaenens 17
B. Teori Produksi dan KONSUMSI ........cccuiiiiiiiiiiiiiiicciic ettt e e e 17
C. Faktor-Faktor Produksi dalam ISIami..............ccceiiiiiiiiiiiiiiccee e 19
D.  KONSEP KONSUMSI ...uviiviiiiiiiieciiiciieii ettt e sae e eveebeesteesteestaesssesssessseesseesssesssesssesssesssens 21
E. Etika Konsumsi dalam ekonomi Syariah ...........cccccceeeveiviiiniiinienienie e e sve e eve s 21
F.  Distribusi Pendapatan............ccoocueeiiiiiiieiieiieeie ettt ettt st 23
G, MeEKaniSIME PaASAr..........ccoouiiiiiiiiiie ettt ettt et et e et e e re e e taeesabeeeaaeeeareaan 26
S I 15§ TSRS 26
U 2 1 Tod (a1 U 1 EO ST 30
G. Umpan Balik dan Tindak Lanjut .........ccccocceriiiiiininiiieceeeetecceeese et 30
BAB 1V FIKIH MUAMALAH SEBAGAI PIJAKAN EKONOMI 33
A, Indikator Hasil BEIajar ..........cccccueeviieiiiiiieiiecie ettt taesanessveseveesraessaesens 33
B.  Konsep Fikih Muamalah ...........cccocciiiiiiiiiiiiiicieeceeeteeee et s 33
C. RUANE LINZKUP ..cttiiiiiie ettt ettt e ve v e e be e teestaestbesebeesbeesseesbaesssessseesseessesssens 33
D, PrINSIP DASAT .....oiceiiiiiiiieiiecie ettt ettt e v e ste e ta e s ta e e tbeerbeesbe e beesbaestaeesbeeebeenreenbaentes 34
B LatTian. ..ottt et sttt et 36
U O 0 o4 |31 0 ) o EO S P 36
G. Umpan Balik dan Tindak Lanjut..........c.cccceviiiiiiiiiiiiieceeceeceesee e sineeve s s 36
BAB V PENUTUP 37
DAFTAR PUSTAKA ...ttt ettt ettt sttt et b e et be s 38



KEPUTUSAN KEPALA BADAN PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN DAN
PENDIDIKAN DAN PELATIHAN KEMENTERIAN AGAMA

NOMOR 109 TAHUN 2021
TENTANG

MODUL PELATIHAN TENAGA ADMINISTRASI
PADA KEMENTERIAN AGAMA

DENGAN RAHMAT TUHAN YANG MAHA ESA

KEPALA BADAN PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN

DAN PENDIDIKAN DAN PELATIHAN KEMENTERIAN AGAMA,

Menimbang

Mengingat

a.

bahwa dalam rangka meningkatkan kualitas
pelaksanaan pelatihan tenaga administrasi pada
Kementerian Agama, perlu bahan ajar berupa modul
pelatihan tenaga administrasi pada Kementerian
Agama;

bahwa berdasarkan pertimbangan sebagaimana
dimaksud dalam huruf a, perlu menetapkan
Keputusan  Kepala Badan  Penelitian dan
Pengembangan dan Pendidikan dan Pelatihan
Kementerian Agama tentang Modul Pelatihan
Tenaga Administrasi pada Kementerian Agama;

Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2014 tentang
Aparatur Sipil Negara (Lembaran Negara Republik
Indonesia Tahun 2014 Nomor 6, Tambahan
Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 5494);

Peraturan Pemerintah Nomor 17 Tahun 2020
tentang Perubahan atas Peraturan Pemerintah
Nomor 11 Tahun 2017 tentang Manajemen Pegawai
Negeri Sipil (Lembaran Negara Republik Indonesia
Tahun 2020 Nomor 68, Tambahan Lembaran
Negara Republik Indonesia Nomor 6477);

Peraturan Presiden Nomor 83 Tahun 2015 tentang
Kementerian Agama (Lembaran Negara Republik
Indonesia Tahun 2015 Nomor 168);

Peraturan Menteri Agama Nomor 42 Tahun 2016
tentang Organisasi dan Tata Kerja Kementerian
Agama (Berita Negara Republik Indonesia Tahun
2016 Nomor 1495);

iii



Menetapkan

KESATU

KEDUA

KETIGA

KEEMPAT

S. Peraturan Menteri Agama Nomor 19 Tahun 2020
Tentang Penyelenggaraan Pelatihan Sumber Daya
Manusia Pada Kementerian Agama (Berita Negara
Republik Indonesia Tahun 2020 Nomor 711);

6. Peraturan Menteri Agama Nomor 51 Tahun 2021
tentang Organisasi dan Tata Kerja Unit Pelaksana
Teknis Pendidikan dan Pelatihan Keagamaan (Berita
Negara Republik Indonesia Tahun 2021 Nomor 933);

MEMUTUSKAN:

KEPUTUSAN KEPALA BADAN PENELITIAN DAN
PENGEMBANGAN DAN PENDIDIKAN DAN PELATIHAN
KEMENTERIAN AGAMA TENTANG MODUL PELATIHAN
TENAGA ADMINISTRASI PADA KEMENTERIAN AGAMA.

Menetapkan Modul Pelatihan Tenaga Administrasi pada
Kementerian Agama adalah sebagaimana tercantum pada
lampiran yang merupakan bagian tidak terpisahkan dari
Keputusan ini.

Modul sebagaimana dimaksud pada Diktum KESATU
terdiri dari 15 (lima belas) modul.

Modul sebagaimana dimaksud pada Diktum KESATU
digunakan oleh Pusat Pendidikan dan Pelatihan Tenaga
Administrasi serta Balai Diklat Keagamaan Kementerian
Agama dalam penyelenggaraan pelatihan tenaga
administrasi.

Keputusan ini mulai berlaku sejak tanggal ditetapkan.

Ditetapkan di Jakarta
Pada tanggal 3 Desember 2021

KEPALA BADAN PENELITIAN DAN
PENGEMBANGAN DAN PENDIDIKAN
DAN PELATIHAN,

Yo #4
JACHMAD GUNARYO

e

iv



LAMPIRAN
KEPUTUSAN KEPALA BADAN PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN DAN
PENDIDIKAN DAN PELATIHAN KEMENTERIAN AGAMA
NOMOR 109 TAHUN 2021

TENTANG

MODUL PELATIHAN TEKNIS ADMINISTRASI

PADA KEMENTERIAN AGAMA

NO JUDUL TAHUN
1 Konsep Dasar Penilaian Kinerja PNS 2021
2 Indikator Kinerja Individu dan Kinerja Organisasi 2021
3 Penilaian Kinerja Pegawai Negeri Sipil 2021
4 Pembinaan Kinerja 2021
5 Konsep Dasar Penyusunan Analisis Jabatan 2021
6 7 Penyusunan Analisis Jabatan 7 2021 7
7 Konsep Dasar Penyusunan Analisis Beban Kerja 2021
8 Penyusunan Analisis Beban Kerja 2021
9 Perencanaan dan Penyiapan Proyek Surat 2021

Berharga Syariah Negara (SBSN)
10 Pengelolaan Keuangan (Pengajuan RPD, Tata Cara 2021
Pembayaran)

Il Pengelolaan Barang/ Jasa Pemerintah 2021
12 Pengendalian dan Pengawasan Proyek SBSN 2021
13 | —Pela;);)?an Kegiatan/ Proyek 2021
14 Konsep Dasar dan Transaksi Ekonomi Syariah 2021
15 Perencanaan dan Manajemen Keuangan 2021

Syariah

KEPALA BADAN PENELITIAN DAN
PENGEMBANGAN DAN PENDIDIKAN

DAN PELATIHAN,

(
—Pp
#ACHMAD GUNARYO <

d



PETUNJUK PENGGUNAAN MODUL

Modul ekonomi syariah ini adalah pengantar bagi para peserta yang ingin memulai atau
memahami konsep dasar ekonomi syariah secara komprehensif.

Pembelajaran yang dilaksanakan degan menggunakan modul ini, diharapkan bagi seluruh
peserta dapat belajar secara aktif.

Pembelajaran dengan modul ini mengantarkan para peserta mampu menulusuri dan memahami
kembali berbagai sumber terkait dengan ekonomi syariah, misalnya melalui kitab klasik (kitab
kuning), buku, majalah, media elektronik maupun melalui internet.

Pengajar atau instruktur berperan sebagai fasilitator dan pengarah dalam semua materi di
modul ini sehingga diharapkan dapat terjadi komunikasi timbal balik yang efektif dalam
mempercepat proses penguasaan kompetensi peserta.

Peran pengajar/instruktur dalam proses pembelajaran modul ini adalah membantu peserta dalam
memahami materi yang relative baru tentang ekonomi syariah

Adapun metode yang digunakan dalam pengajaran modul ini, bisa menggunakan permainan
interaktif, curah pendaftaran dan diskusi serta presentasi.



BABI
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Perkembangan lembaga keuangan ekonomi Syariah (LKS) di dunia atau Indonesia menunjukkan
angka yang meningkat. Salah satu indikatornya adalah pertumbuhan perbankan Syariah yang hampir
telah berdiri di belahan dunia, Eropa, Amerika, Asia, dan lainnya. Kemunculan awalnya dimulai di
Mesir sekitar tahun 70an dan mewujud dalam perbankan yang organik dengan lahirnya Islamic
Development Bank (IDB) tahun 1974 di Jedah Arab Saudi.

Pertumbuhan perbankan Syariah di Indonesia juga tergolong cepat meskipun dari sisi pangsa
pasar (market share) masih dibilang lambat yaitu sekitar 10,1% di April 2021. Angka ini terbilang
masih kecil jika dibandingkan populasi penduduk muslim yang mencapai 263 juta orang atau sekitar
86,88% dari seluruh penduduk Indonesia. Data yang dikeluarkan Otoritas Jasa Keuangan, total asset
perbankan syariah di Januari 2021 mencapai 586 triliun. Total asset tersebut berasal dari 14 bank
umum Syariah (BUS) dan 20 unit usaha Syariah (UUS).

Pertumbuhan keuangan syariah lainnya tidak secepat perbankan syariah. Sector keuangan
syariah tersebut meliputi asuransi syariah, pembiayaan syariah, penjaimana syariah, pegadaian, dan
lainnya. Di sektor riil, lembaga bisnis dan perekonomian syariah juga berkembang. Rumah sakit
syariah saat ini sudah tercatat 22 rumah sakit di tahun 2020 dan ada beberapa rumah sakit yang
sedang melakukan proses sertifikasi syariah. Hotel syariah, pariwisata syariah, dan industri halal
termasuk sektor riil yang sangat bergairah pertumbuhannya.

Ada dua hal penting menyangkut pertumbuhan LKS dan sektor riil syariah tersebut, yaitu
ekonomi syariah dan prinsip syariah. Ekonomi syariah sebagai sebuah disiplin ilmu membicarakan
soal prinsip dasar, filsafat, antara permintaan dan penawaran, produksi dan konsumsi, dan aspek lain
bidang ekonomi. [lmu ekonomi syariah ini menjadi kerangka operasionalisasi LKS dan sektor riil
syariah. Adapun dalam tataran praktis dan proses bisnis LKS dan sektor riil, fikih muamalah
khususnya akad sangat dominan dalam menentukan aspek kesyariahan. Ukuran syariah atau
tidaknya LKS dan sektor riil ukurannya adalah fikih muamalah dan akad. Standar tersebut
dituangkan dalam fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN) Majelis Ulama Indonesia (MUI).

Modul ini membahas dua aspek tersebut, ekonomi syariah dan fikih muamalah dengan
pendekatan umum. Kedua aspek tersebut memiliki kaitan erat karena ekonomi syariah bersifat
teoritik dan abstrak dan fikih muamalah menyangkut aspek perilaku dan perbuatan manusia di
bidang ekonomi dan khususnya di bidang interaksi keuangan syariah dan bisnis syariah.

B. Deskripsi Singkat

Ekonomi syariah ilmu yang mempelajari tentang teori dan perilaku manusia dalam memenuhi
kebutuhan hidupnya. Adapun fikih muamalah adalah ketentuan yang mengatur hubungan hukum
atau interaksi antara sesama manusia menyangkut harta benda.

C. Tujuan Pembelajaran

Tujuan pembelajaran modul ini adalah:



1. Memberikan pemahaman kepada peserta terkait dengan teori ekonomi syariah.
2. Memberikan pemahaman kepada peserta terkait dengan teori fikih muamalah.
3. Memberikan pemahaman tentang kontrak-kontrak atau akad yang ada di fikih muamalah.

D. Indikator Hasil Belajar
1. Dapat menjelaskan teori ekonomi Islam.
2. Dapat memaparkan teori fikih muamalah.
3. Dapat membedakan kontrak-kontrak atau akad yang ada di fikih muamalah.

E. Materi Pokok dan Sub Materi Pokok
Materi pokok dan sub materi pokok modul sebagai berikut:

Konsep Ekonomi Syariah yang mencakup sub materi:
Konsep Dasar

Mazhab Ekonomi Syariah

Filsafat Ekonomi Syariah

Teori Permintaan dan Penawaran

Konsep Kebutuhan dan Keinginan

© oo o -

2. Produksi dan Konsumsi

a. Teori Produksi dan Konsumsi
b. Distribusi Pendapatan
Mekanisme Pasar

°e

3. Fikih Muamalah Sebagai Pijakan Ekonomi

a. Konsep Fikih Muamalah
b. Tujuan
c. Prinsip Dasar

4. Akad Syariah

a. Konsep
b. Rukun Syarat

c. Jenis-jenis Akad



BABII
KONSEP EKONOMI SYARIAH

A. Indikator Hasil Belajar
1. Peserta mampu menguraikan ruang lingkup ekonomi syariah
2. Peserta mampu menguraikan konsep dasar ekonomi syariah
3. Peserta mampu menguraikan prinsip-prinsip dasar ekonomi syariah
4. Peserta mampu menjelaskan perbedaan antara ekonomi konvensonal dengan ekonomi
syariah

B. Konsep Dasar
1. Pengertian Ekonomi Syariah

Ekonomi secara bahasa berasal dari Yunani, yakni oikos dan nomos. Oikos bermakna rumah
tangga dan nomos bermakna aturan, dengan demikian ekonomi diartikan sebagai aturan rumah
tangga. Adapun ekonomi dalam bahasa Arab dapat diartikan dengan Iqtishad dari bahasa arab fi’il
madhi “Qashada” yang memiliki arti dasar sederhana, hemat sedang, lurus dan tengah-tengah. Istilah
Iqtishad ini kemudian dikenal dengan istilah ekonomi dalam bahasa Idonesia (Fuadi Fuadi, 2021).
Ekonomi sendiri tidak hanya mencakup sebuah keluarga, tetapi juga sebuah desa, sebuah kota
termasuk sebuah negara. Sedang ilmu ekonomi adalah ilmu yang mempelajari tentang individu atau
masyarakat dalam memenuhi kebutuhan mereka dengan memanfaatkan sumber daya yang dimiliki
untuk mencapai tujuan mereka (Misbach, 2020). Pengertian lain ekonomi adalah salah satu ilmu
sosial yang mempelajari aktivitas manusia yang berhubungan dengan produksi, distribusi dan
konsumsi terhadap barang dan jasa (Prasetyo, 2018).

[P

Pengertian “syariah” secara bahasa berasal dari kata “syara‘a” kemudian menjadi “syari‘atan”
(masdanya), memiliki arti menempuh, menjelaskan dan menunjukan jalan. Adapun pengertian
syariah secara umum adalah jalan ke sumber (mata) air yakni jalan lurus yang harus diikuti oleh
setiap muslim, syariat merupakan jalan hidup muslim, ketetapan-ketetapan Allah dan ketentuan
Rasul-Nya, baik berupa larangan maupun berupa perintah yang meliputi aspek kehidupan manusia
(Ali, 2011). Dengan demikian ekonomi syariah dapat didefinisikan sebagai satu ilmu yang
mempelajari aktivitas manusia yang berhubungan dengan produksi, distribusi dan konsumsi terhadap
barang dan jasa baik secara mikro (sekala kecil) maupun makro (skala besar) yang sesui dengan
ketentuan jalan hidup orang Muslim, ketetapan- ketetapan Allah dan ketentuan Rasul-Nya.

Pada konteks pengertian ekonomi syariah di Indonesia terkadang istilah ekonomi syariah sering
juga digunakan dengan istilah ekonomi Islam. Termasuk penggunaan dua istilah tersebut digunakan
pada mata kuliah atau pada program studi di Indonesia. Begitupula dalam penulisan modul ini
terkadang istilah yang digunakan adalah ekonomi syariah dan juga ekonomi Islam. Hal ini terjadi
karena para pakar ekonomi Islam menjelaskan dengan berbagai macam pendekatan berbeda yang
melahirkan dua istilah tersebut. Begitupula antara hubungan Islam dengan syariah sangatlah erat,
karena Islam dan syariah tidak bisa dipisahkan. Islam adalah sebuah agama yang memiliki aturan
atau syariat untuk seluruh alam dan pemeluknya supaya dapat dijalankan olehnya. Beberapa definisi
mengenai istilah ekonomi Islam dapat dijelaskan oleh beberapa ahli di antaranya adalah:



a. Menurut Kursyid Ahmad, bahwa ekonomi Islam adalah upaya secara sistematis dalam
menyelesaikan persoalan-persoalan ekonomi dan perilaku individu dan kelompok secara
relasional dalam perspektif Islam (Misbach, 2020).

b. Menurut Muhammad Nejatullah Ash-Shidiq, bahwa ekonomi Islam adalah usaha dan respon
cendikiawan muslim dalam menghadapi persoalan ekonomi yang didukung dengan al-Quran,
sunnah, akal (ijtihad) dan pengalaman (Misbach, 2020).

c. Menurut M. Umer Chapra, bahwa ekonomi Islam adalah pengalokasian dan pendistribusian
sumber daya yang langka berdasarkan aturan-aturan Islam, dengan tidak memberikan
sepenuhnya kebebasan individu,ketidakseimbangan lingkungan dan tanpa peran negara yang
sustainabel dalam mendukung pencapaian kebahagiaan hidup (Misbach, 2020).

d. Menurut Muhammad Abdul Manan, ekonomi Islam adalah sebagai ilmu pengetahuan sosial
yang diilhami nilai-nilai syariah dalam menyelesaikan persoalan-persoalan ekonomi masyarakat
(Misbach, 2020).

e. Menurut M. Akram Kan, ekonomi Islam adalah penjelasan mengenai pengorganisasian sumber
daya berdasarkan partisipasi dan kerja sama yang merupakan dimensi positif dalam rangka untuk
mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat yang merupakan dimensi normative (Misbach,
2020).

f. Menurut Yusuf Qardhawi, pengertian ekonomi syariah adalah ekonomi yang berdsarkan
ketuhanan. Esesi system ekonomi ini bertitik tolak dari Allah SWT, tujuan akhirnya adalah Allah
SWT dan memanfaatkan sarana yang tidak terlepas dari syariat Allah SWT.

g. Menurut Monzer Kahf dalam buku The Islamic Economy menjelaskan bahwa ekonomi Islam
adalah bagian dari ilmu ekonomi yang bersifat interdisipliner dalam arti kajian ekonomi syariah
tidak dapat berdiri sendiri, tetapi perlu penguasaan yang baik dan mendalam terhadap ilmu-ilmu
pendukungnya. Begitupula ekonomi syariah perlu didukung dengan ilmu-ilmu yang berfungsi
sebagai tool of analysis seperti matematika, statistic, logika dan usul figh (Kahf, 1984).

2. Karakteristik Ekonomi Syariah

Karakteristik ekonomi syariah disandarkan kepada tiga prinsip. Ketiga prinsip tersebut
sebagaimana dijelaskan dalam hadis yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari tentang, Iman, Islam dan
Thsan.

a. Pada karaktersitik ke-Imanan ini, artinya ekonomi syariah tidak boleh terlepas dari ketauhidan.
Dimensi ekonomi syariah didasarkan pada tauhid mengesakan Allah SWT, beribadah hanya
kepada Allah dan semua kembali kepada-Nya. Pada praktik ekonomi ini, semua aktivitas
manusia ditunjukan untuk tidak terlepas dari-Nya, sehingga dalam kegiatan ekonomi baik mikro
maupun makro manusia wajib niat tulus dan murni karena Allah SWT. Dengan demikian,
manusia akan terus melakukan hal-hal yang baik dan menghindarkan hal-hal yang buruk karena
pada kontek ini, semua aktivitas ekonomi diawasi oleh Allah SWT.

b. Karakteristik ke-Islaman (Syariat Islam). Karakteristik ini dalam ekonomi syariah mensyaratkan
bahwa semua kegiatan ekonomi dalam mencapai kemaslahatan harus didasarkan pada aturan-
aturan syariah. Pada karatersitik ini pula kegitan ekonomi syariah diarahkan untuk mencapai
kemaslahatan yang diperbolehkan. Kaidah ini didasarkan pada al-Ashlu Fi al-Mu’amalah al-
Ibahah Hatta yadullu al-dalil ‘ala tahrimihi. Kaidah ini diberlakukan bagi seseorang yang
menjalankan aktivitas ekonominya sesuai dengan prinsip- prinsip yang diatur dalam syariah
Islam, bahwa “segala sesuatu dalam bab mu’amalah boleh dilakukan, hingga terdapat dalil yang
mengharamkannya”.



c. Karakteristik [hsan pada ekonomi syariah terkait dengan ahlak dan etika bagi setiap orang yang
akan menjalankan aktivitas eonominya. Ahlak dalam ekonomi syariah sangatah penting, karena
ahlak ini ruh bagi ekonomi syariah. Karakteristik pada ekonomi ini mengatur tentang tata nilai,
etika dan norma yang bersumber dari al-Quran dan Hadis. Pada aspek ini tidak semata hanya
mengatur halal dan haram atau boleh tidak boleh, namun lebih dalam dari itu sebab Ihsan ini
sebagaimana hadis Nabi Muhammad Saw yang telah diriwayatkan oleh Imam Bukhari ketika
ditanya oleh Jibril, beliau menjelaskan Thsan. Apa itu Thsan? engkau beribadah kepada Allah
seakan-akan melihat- Nya, meskipun engkau tidak melihat-Nya sesungguhnya Dia melihatmu
(HR. Bukhari). Oleh sebab itu, dinamakan ihsan ketika kebaikan seseorang dalam bentuk
mu’amalah yang dilakukan, tentu berlaku untuk diri sendiri dan orang lain (Mandzur, 1972).

C. Mazhab Ekonomi Syariah

Mazhab adalah sebuah istilah dalam bahasa Arab yang memiliki arti jalan yang dilalui atau
dilewati. Para ahli berpendapat bahwa mazhab adalah sebuah metode yang dipakai setelah melalui
pemikiran dan penelitian, kemudian orang menjalaninya dan menjadikannya sebagai pedoman yang
jelas batasan-batasannya dan bagan-bagianya. Istilah lain untuk mendefnisikan madzhab adalah
haluan atau aliran mengenai hukum fikih yang menjadi ikutan umat islam (KBBI).

Pada modul ini, madzhab yang dibicarakan adalah madzhab pada ekonomi syariah. Tujuan
utama dari ekonomi syariah adalah mewujudkan kemaslahatan sebagaiamana tujuan tersebut sesuai
dengan tujuan syariah (maqashid al-syariah). Mengutamakan kemaslahatan adalah bagian dari
mewujudkan ekonomi syariah itu sendiri untuk menjaga nilai-nilainya dan prinsip ajarannya guna
mewujudkan kemaslahatan tersebut. Dalam tataran magqashid al-syariah itu para ahli dibidang
ekonomi syariah terjadi perbedaan pendapat. Perbedaan ini kemuaian melahirkan mdzhab-madzhab
dalam ekonomi syariah. Ada tiga madzhab dalam ekonomi Syariah berikut ini madzhab-madzhab
ekonomi syariah:

1. Mazhab Iqtishaduna

Tokoh utama dari mazhab ini adalah Baqir al-Shadr, Abbas Mirakhar, Baqir al- Hasany, Kadim
al-Shadr, Iraj Toutounchian dan Hedayati. Pelopor dari mazhab ini adalah Baqir al-Shadr dengan
kitab karyanya Iqtishaduna (perekonomian kita) (Syamsudin, 2018). Madzhab ini dipelopori oleh
Bagqir as-Sadr dengan karya yang fenomenal adalah Iqtishddunad (Ekonomi Kita) (Al-Sadr, 1983).
Madzhab ini berpendapat bahwa ilmu ekonomi tidak pernah dapat searah atau sejalan dengan Islam.
Ekonomi tetap ekonomi, dan Islam tetap Islam. Keduanya tidak akan pernah dapat bertemu, karena
keduanya berasal dari filosofi yang saling berlawanan dan banyak perbedaan, yaitu satu pro terhadap
Islam, dan yang lainnya kontra dengan Islam (Al-Hasani, 1989).

Menurut madzhab ini, perbedaaan filosofi ini menyebabkan terdapat perbedaan cara pandang
keduanya dalam melihat ekonomi. Menurut ilmu ekonomi, masalah ekonomi muncul karena adanya
keinginan manusia yang tidak terbatas sementara sumber daya yang tersedia untuk memuaskan
keinginan manusia jumlahnya terbatas. Madzhab Iqtishaduna menolak pernyataan tersebut, karena
menurutnya, didalam Islam tidak mengenal adanya sumber daya yang terbatas. Dalil yang dipakai
adalah QS. al-Qamar [54]: 49: “Sungguh telah Kami ciptakan segala sesuatu dalam ukuran yang
setepat-tepatnya.” Dengan demikian, segala sesuatu telah terukur dengan sempurna. Allah SWT
telah memberikan sumber daya yang cukup bagi seluruh manusia di dunia. Maka tergantung
manusianya yang akan mengolah, memanfaatkan dan mengoptimalkan kesempurnaan sumber daya
yang ada di dunia ini (Adiwarman A Karim, 2021). Pendapat bahwa keinginan manusia itu tidak



terbatas juga tidak diterima. Misalnya, manusia akan berhenti minum jika dahaganya sudah
terpuaskan. Oleh sebab itu, mazhab ini berkesimpulan bahwa keinginan yang tidak terbatas itu tidak
dapat dibenarkan karena kenyataannya keinginan manusia itu terbatas. Madzhab Baqir juga
berpendapat bahwa masalah ekonomi muncul disebabkan oleh adanya distribusi yang tidak merata
dan tidak adil sebagai akibat sistem ekonomi yang membolehkan eksploitasi pihak yang kuat
terhadap pihak yang lemah. Kelomok yang kuat memiliki akses terhadap sumber daya sehngga
menjadi sangat kaya, sementara kelompok yang lemah, tidak memiliki akses terhadap sumber daya
dan pada akhirnya menjadi sangat miskin. Oleh sebab itu, masalah ekonomi muncul bukan
disebabkan sumber manusia yang terbatas, tetapi karena keserakahan atau kerakusan manusia yang
tidak terbatas (Al-Hasani, 1989). Penggunaan istilah ekonomi Islam atau Ekonomi Syariah menurut
madzhab ini tidaklah cocok, salah bahakan juga menurut mereka menyesatkan. Oleh sebab itu
menrut mereka istilah ekonomi Islam /ekonomi syariah harus dihetiakan. Mereka menggantikan
istilahnya dengan Iqtishad yang diartikan keadaan sama atau seimbang atau istiah lain “equilibrium”
(Al-Hasani, 1989).

2. Mazhab IDB atau Mazhab Mainstream

IDB singkatan dari Islamic Development Bank. Tokoh utama dari mazhab ini adalah M. Umer
Chapra, M.A. Mannan, M. Nejatullah Siddiqi, dan sejumlah tokoh lainnya. Mereka adalah karyawan
di IDB, oleh sebab itu mazhab ini sering disebut juga dengan istilah mazhab arus utama (mazhab
mainstream). Di antara tokoh mazhab ini M. Umer Chapra, yang mengatakan bahwa usaha
mengembangkan ekonomi Islam bukan berarti meniadakan semua hasil analisis yang baik dan sangat
berharga oleh ekonomi konvensional selama lebih dari seratus tahun terakhir. Mengadopsi hal-hal
yang baik dan bermanfaat yang dihasilkan oleh bangsa dan budaya non Muslim sama sekali tidak
melanggar agama (Adiwarman A Karim, 2021).

Perbedaan mazhab ini dengan mazhab sebelumnya terletak pada pandangan bahwa “sumber
daya adalah terbatas, sementara hasrat dan keinginan manusia adalah tidak terbatas.” Menyuguhkan
sumber daya vis a vis dengan hasrat keinginan manusia menyebabkan terjadinya aliran permintaan
dan penawaran barang yang memunculkan harga. Oleh sebab, sumberdaya sifatnya terbatas, maka
suatu kali pasti akan muncul kelangkaan barang tersebut. Konsep keterbatasan sumberdaya tersebut,
didasarkan pada QS. Al-Baqarah [2]: 155. yang artinya: “Sungguh akan Kami uji kalian dengan rasa
takut, kelaparan, krisis harta, jiwa dan buah-buahan. Dan berikanlah kabar gembira kepada orang-
orang yang bersabar.”

Adapun menurut madzhab ini keinginan manusia yang tidak terbatas dianggap sebagai hal yang
alamiah. Mereka mendasarkan kepada Q.S al-Takatsur [102]: 1-5) “Bermegah-megahan telah
melalaikan kamu. Sampai kamu masuk ke liang kubur. Janganlah begitu, kelak kamu akan
mengetahui (akibat perbuatanmu itu).” Dengan demikian, pandangan madzhab ini tentang masalah
ekonomi hampir tidak ada bedanya dengan pandangan ekonomi konvensional. Kelangkaan sumber
daya menjadi penyebab munculnya masalah ekonomi. Lalu pada posisi apa perbedaan madzhab
IDB/Mainstream ini dengan ekonomi konvensional? Perbedaannya adalah terletak pada cara
menyelesaikan masalah tersebut.

Dilema sumber daya yang terbatas versus keinginan yang tak terbatas memaksa manusia untuk
melakukan pilihan-pilihan atas keinginannya. Kemudian manusia membuat skala prioritas
pemenuhan keinginan, dari yang paling penting sampai kepada yang paling tidak penting. Dalam
ekonomi konvensional, pilihan dan penentuan skala prioritas dilakukan berdasarkan selera pribadi



masing-masing. Manusia boleh mempertimbangkan tuntutan agama, boleh juga mengabaikannya.
Pada konteks ini al-Qur’an mengistilahkannya: “pilihan dilakukan dengan mempertaruhkan hawa
nafsunya”. Tetapi dalam ekonomi Islam, keputusan pilihan ini tidak dapat dilakukan semaunya saja.
Prilaku manusia dalam setiap aspek kehidupannya termasuk ekonomi, selalu dipandu oleh Allah
melalaui al-Qur’an dan al-Sunnah (Mannan, 1986).

Berdsarkan urain diatas dapat disimpulkan bahwa mahdzab ini lebih bersifat tengah-tegah dan
realistis, hal ini disebabkan tidak menghilangkan usaha ekonomi konvensional yang baik dan tentu
memperbaiki ekonomi konvensional yang masih belum sejalan dengan ekonomi syariah.

3. Mazhab Alternatif Kritis

Madzhab alternatif kritis ini mengkritik kedua madzhab sebelumnya. Madzhab Iqtishaduna
dikritik sebagai madzhab yang berusaha untuk menemukan sesuatu yang baru yang sebenarnya
sudah ditemukan oleh orang lain. Menghancurkan teori lama, kemudian menggantinya dengan teori
baru. Sementara madzhab Mainstream dikritik disebabkan mereka menjiplak dari madzhab ekonomi
neo klasik dengan ditambhakan menghilangkan variabel riba dan memasukkan variabel zakat serta
niat. Madzhab ini berpendapat bahwa analisis kritis bukan saja harus dilakukan terhadap sosialisme
dan kapitalisme, tetapi juga terhadap ekonomi Islam itu sendiri. Mereka yakin bahwa Islam pasti
benar, tetapi ekonomi Islam atau ekonomi syariah belum tentu benar. ekonomi Islam atau ekonomi
syariah adalah hasil tafsiran manusia terhadap al-Qur’an dan al-Sunnah, sehingga sangat
memungkinkan nilai kebenarannya tidak mutlak. Proposisi dan teori yang diajukan oleh ekonomi
syariah harus selalu diuji kebenarannya, melalui penelitian-penelitian sebagaimana telah dilakukan
oleh ekonomi konvensional (Jomo, 2016).

Tokoh utama dari mazhab ini adalah Timur Kuran, Jomo dan Muhammad Arif. Timur Kuran
adalah salah seorang yang pernah menjabat sebagai Ketua Jurusan Ekonomi di University of
Soutearn California. Sementara itu Jomo adalah seorang tokoh ekonomi dari Yale, Cambridge,
Harvard University of Malaya (Aravik et al., 2021). Ketiga tokoh tersebut concern mengkaji
ekonomi dan perbankan Islam. Mazhab ini secara umum berdiri di tengah-tengah di antara
Iqtishaduna dan Mainstream, serta berusaha memberikan pencerahan terhadap kelemahan-
kelemahan yang terdapat di dalam kedua mazhab tersebut. Kuran memiliki reputasi yang baik untuk
semua karya-karyanya yang telah membahas tentang ekonomi politik masyarakat Muslim di Timur
Tengah. Kajian-kajian Kuran berfokus pada perubahan ekonomi, politik, dan sosial  dengan
penekanan pada institusi dan preferensi, dan sejarah ekonomi dan politi Timur Tengah.

Kritikan Kuran terhadap ekonomi Islam sangat banyak, walaupun wacana tersebut di tingkat
popular atau publik hampir tidak tersentuh (Ibrahim, 2018). Pemikiran ekonomi Timur Kuran dapat
dilacak dalam karya-karyanya seperti The Economic System In Contemporary Islamic Thought;
Interpretation and Assessment (1986), Islamic Economic Co-Operation (1991), Islamic Economics
and the Clash of Civilizations (1997), Islamic Economics and the Islamic Subeconomy (2003), Islam
and Mammon: The Economic Predicaments of Islamism (2007) dan masih banyak lagi (Aravik et
al., 2021). Walaupun pemikiran para ahli tentang ekonomi Islam terbagi ke dalam tiga mazhab di
atas, namun pada dasarnya mereka setuju dengan prinsip-prinsip umum yang melandasinya.
Bangunan ekonomi Islam didasarkan atas lima nilai universal, yakni: tawhid (keimanan), ‘adl
(keadilan), nubuwwah (kenabian), khalifah (pemerintahan), dan ma’ad (hasil). Kelima nilai inilah
menjadi dasar inspirasi untuk menyusun proposisi-proposisi dan teori-teori ekonomi Islam. Namun
demikian, teori yang kuat dan baik tanpa diaplikasikan menjadi sistem, akan menjadikan ekonomi



Islam hanya sebagai kajian ilmu saja tanpa memberikan dampak pada kehidupan ekonomi
masyarakat. Oleh karena itu, dari kelima nilai-nilai universal tersebut, dibangunlah tiga prinsip
derivatif yang menjadi ciri-ciri dan cikal bakal sistem ekonomi Islam. Ketiga prinsip derivatif itu
adalah multitype ownership, freedom to act, dan social justice (Adiwarman A Karim, 2021). Tiga
nilai dan prinsip di atas, tentu dibangun dengan konsep yang memayungi kesemuanya, yakni konsep
akhlak. Akhlak menempati posisi sentral, karena akhlak inilah yang menjadi tujuan Islam dan
dakwan para Nabi. Dalam konteks ekonomi syariah akhlak manusia baik dalam memproduksi,
mengkonsumsi maupun mendistribusikan sangat diperlukan. Akhlak inilah yang menjadi panduan
para pelaku ekonomi dan bisnis dalam melakukan segala aktivitasnya baik dalam skala mikro
maupun makro.

D. Filsafat Ekonomi Syariah

Pembahasan Filsafat ekonomi syariah pada modul ini didasarkan pada tiga konsep, yakni filsafat
keTuhanan, manusia (Kosmis) dan alam (kosmos). Kunci filsafat ekonomi syariah terletak pada
manusia dengan Tuhan, manusia dengan alam dan manusia denga manusia lainnya. Dimensi filsafat
ekonomi syariah inilah yang membedakan ekonomi syariah dengan sistem ekonomi lainnya
(kapitalisme dan sosialisme). Sistem ekonomi kapitalis lebih bersifat individual, sistem ekonomi
sosialis memberikan hampir semua tanggung jawab kepada warganya. Sistem ekonomi syariah
memberikan kesejahteraan bagi seluruh masyarakat, memberikan rasa adil, kebersamaan dan
kekeluargaan serta mampu memberikan kesempatan seluas-luasnya kepada setiap pelaku usaha.
Filsafat ekonomi syariah memiliki paradigma yang relevan dengan nilai-nilai logis, etis dan estetis
yang kemudian difungsionalkan ke tengah tingkah laku ekonomi manusia. Dari filsafat ekonomi ini
diturunkan nilai-nilai instrumental sebagai perangkat peraturan permainan (rule of game) suatu
kegiatan (Anshari, 1981).

Ekonomi syariah didasarkan pada 3 fondasi utama yang diimplementasikan dalam aktivitas
ekonomi, yaitu tauhid, syari’ah dan akhlaq sebagaimana penjelasan dalam tentang Iman, Islam dan
Ihsan. Amalan-amalan syariah dan akhlak merupakan refleksi dari tauhid. Landasan tauhid
merupakan sesuatu yang primer supaya implementasi syariah dan akhlak tidak mnjadi persoalan.
Prinsip syariah menuntun dalam beraktivitas ekonomi agar tidak keluar dari tujuan syariah.
Sedangkan akhlak membina prilaku manusia dalam aktivitas ekonomi agar selalu berperilaku dan
bersikap sesuai dengan moral dan etika Islam. Dari fondasi dasar tersebut muncul 6 (enam) prinsip
ekonomi syariah, diantaranya:

1. Tauhid

Tauhid adalah sebuah keyakinan yang menjadi fondasi utama seluruh ajaran Islam dan aktivitas
umat Islam dalam segala bidang baik bidang ekonomi, politik, sosial maupun budaya. Tauhid
mengajarkan bahwa: 1) Harta benda pada hakikatnya adalah milik Allah sebagai pemilik yang
hakiki. Manusia hanya diberi amanat untuk mengelolanya dengan baik dan mencari kemanfaatan
karunia Allah (ibtighdmin fadl Allah). 2) Ekonomi Islam adalah ekonomi yang berdasarkan
ketuhanan. Sistem ini bertitik tolak dari Allah, oleh Allah (sarana yang dipakai harus sesuai dengan
koridor syariah) dan untuk Allah (Qardhawi, 2016). Walapun demikian bukan berarti manusia tidak
bisa bisa menikmatinya, manusia tetap bisa memanfaatkan harta benda yang didapatkan dari
usahanya, pada posisi ini manusia harus tetap mengingat dan meyakini bahwa sumber daya manusia
dan sumber daya alam yang ada di dunia ini bersifat sementara.

2. Maslahah



Secara umum maslahah menurut Anshari (Anshari, 1981) didefenisikan sebagai kesejahteraan
dunia dan akhirat. Sementara para ahli ushul figh mendefinisikannya sebagai segala sesuatu yang
mengandung manfaat, kegunaan, kebaikan dan menghindarkan madarat, kerusakan dan mafsadah.
Adapun al-Ghazali menyimpulkan bahwa maslahah adalah upaya mewujudkan dan memelihara lima
kebutuhan dasar, yakni agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz
annasl) dan harta (hifz al-mal). Maslahah sebagai salah satu model pendekatan dalam ijtihad menjadi
sangat urgen dalam memberikan solusi atas berbagai permasalahan dan pengembangan ekonomi
Islam (Syarifudin, 2011).

Maslahah adalah tujuan yang ingin diwujudkan oleh syariat. Maslahah merupakan esensi dari
kebijakan-kebijakan syariah dalam merespon dinamika sosial, politik, dan ekonomi. Maslahah
ammah (kemaslahatan umum) merupakan landasan praktik menjalakan aktivitas ekonoi, yaitu
kemaslahatan yang dibingkai untuk menuju maqashid al-syariah, bukan semata-mata profit oriented
dan material rentability sebagaimana dalam ekonomi konvensional.

3. Adil

Prinsip keadilan merupakan pilar penting dalam ekonomi syariah, penegakkan keadilan telah
ditekankan oleh Al-Qur’an sebagai misi utama para Nabi dan Rasul yang diutus Allah Swt. Tujuan
keadilan sosio ekonomi dan pemerataan pendapatan atau kesejahteraan, dianggap sebagai bagian tak
terpisahkan dari filsafat moral Islam.

4. Ahlak atau budi pekerti

Akhlak atau budi pekerti merupakan salah satu inti dari ajaran Islam. Sejumlah akhlak yang baik
banyak terdapat dalam Al-Quran seperti ihsan, menjaga amanah, sabar, jujur, rendah hati, tolong
menolong, kasih sayang, malu, ridho, dan sebagainya. Karena ekonomi Islam merupakan bagian dari
ibadah muamalah, maka setiap aktivitas harus dilandasi oleh norma dan etika syariah. Salah satu
akhlak dalam muamalah adalah perintah untuk berbuat jujur dan amanah dalam menjual.
Sebagaimana Hadis riwayat Turmuzi “Dari Abu Sa'id ra dari Nabi Muhammad SAW bersabda,”
Seorang pebisnis yang jujur lagi amanah, (kelak akan dikumpulkan di akherat) bersama para nabi,
shiddigin dan syuhada”. (HR. Turmudzi).”

Prinsip akhlak berusaha menjalankan transaksi ekonomi sesuai dengan ajaran Islam dan
menjauhi dari transaksi yang dilarang, diantaranya: 1) Mengutamakan kepentingan sosial. Hal ini
menekankan pentingnya kepentingan bersama yang harus didahulukan tanpa menyebabkan kerugian
individu. 2) Mengutamakan asas manfaat. Objek transaksi harus memiliki manfaat, transaksi
terhadap objek yang tidak bermanfaat menurut syariat dilarang. 3) Memegang prinsip suka sama
suka (saling rela, ‘an taradin). Prinsip ini berlandaskan pada firman Allah Swt: Hai orang-orang yang
beriman, janganlah kamu saling memakan harta sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan
jalan perniagaan yang berlaku dengan suka sama-suka di antara kamu. Dan janganlah kamu
membunuh dirimu; sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang kepadamu. (Qs.An-Nisa: 29). 4)
Memegang prinsip Milkiah. Harta benda yang ditransaksikan dimiliki secar sempurna atau
kepemilikan yang jelas. 5) Tiada Paksaan. Setiap orang memiliki kehendak yang bebas dalam
menetapkan akad, tanpa tunduk kepada paksaan transaksi apapun, kecuali hal yang diharuskan oleh
norma keadilan dan kemaslahatan masyarakat. 6) Menjauhi transaksi yang meragukan atau dilarang,
akad transaksi harus tegas, jelas dan pasti. Baik benda yang menjadi objek akad, maupun harga
barang yang diakadkan itu. 7) Menjauhi transaksi yang merugikan merugikan diri sendiri maupun
orang lain. Sebagaimana sabda rasulullah saw: “Tidak boleh membahayakan (merugikan) diri sendiri

9



dan tidak boleh membahayakan (merugikan) pihak lain.” 8) Menjauhi transaksi yang mengandung
riba yang akan merugikan salah satu pihak yang terlibat dalam transaksi.

5. Kebebasan dan tanggung jawab

Pengertian kebebasan dalam ekonomi syariah difahami dari dua perspektif, pertama perspektif
teologi dan kedua perspektif ushul figh/falsafah tasyri®. Pengertian kebebasan dalam perspektif
pertama berarti bahwa manusia bebas menentukan pilihan antara yang baik dan yang buruk dalam
mengelola sumberdaya alam. Kebebasan untuk menentukan pilihan itu melekat pada diri manusia,
karena manusia telah dianugerahi akal untuk memikirkan mana yang baik dan yang buruk, mana
yang maslahah dan mafsadah (mana yang manfaat dan mudharat). Adanya kekebasan termasuk
dalam mengamalkan ekonomi, implikasinya manusia harus bertanggung jawab atas segala
perilakunya. Jadi makna kebebasan dalam konteks ini bukanlah manusia bebas tanpa batas
melakukan apa saja sebagaimana dalam faham liberalisme. Jadi, kebebasan dalam syariah Islam
bukan kebebasan mutlak, mengingat kebebasan seperti itu hanya akan mengarah kepada paradigma
kapitalis laissez faire dan kebebasan nilai (value free).

Pertanggungjawaban yang meliputi beragam aspek, yakni: pertanggung jawaban antara individu
dengan individu (masiiliyah al-afrdd), pertanggung jawaban dalam masyarakat (masiliyah al-
mujtama’). Manusia dalam masyarakat diwajibkan untuk melaksanakan kewajibannya demi tercipta
kesejahteraan anggota masyarakat secara keseluruhan, serta tanggung jawab pemerintah (mastliyah
al- audlah) yang berkaitan dengan bait al-mal (Takhim, 2016).

6. Wasatiyah (al-‘itidal, moderat, keseimbangan)

Syariat Islam mengakui hak pribadi dengan batas-batas tertentu. Syari’at menentukan
keseimbangan kepentingan individu dan kepentingan masyarakat. Sebagaimana beberapa ayat al-
Quran diantaranya: “Dan janganlah kamu jadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan janganlah
kamu terlalu mengulurkannya karena itu kamu menjadi tercela dan menyesal” (Q.S. al-Isra [17]: 29);
Dan Kami telah menghamparkan bumi dan menjadikan padanya gunung-gunung dan Kami
tumbuhkan padanya segala sesuatu menurut ukuran. (QS. Al-Hijr [15]: 19).

Salah satu poin yang menjadi dasar perbedaan antara sistem ekonomi Islam dengan sistem
ekonomi lainnya adalah pada falsafahnya, yang terdiri dari nilainilai dan tujuan. Dalam ekonomi
Islam, nilai-nilai ekonomi bersumber dari alQuran dan Hadits berupa prinsip-prinsip universal.
Disaat sistem ekonomi lainhanya terfokus pada hukum dan sebab akibat dari suatu kegiatan ekonomi,
Islam lebih jauh membahas nilai-nilai dan akhlak yang terkandung dalam setiap kegiatan ekonomi
tersebut. Nilai-nilai inilah yang selalu mendasari setiap kegiatan ekonomi Islam. Dasar syariah
ekonomi Islam membimbing aktivitas ekonomi, sehingga sesuai dengan kaidahkaidah syariah.
Sedangkan akhlak membimbing aktivitas ekonomi manusia agar senantiasa mengedepankan
moralitas dan etika untuk mencapai tujuan. Akhlah yang terpancar dari iman akan membentuk
integritas yang membentuk market disciplin yang baik. Manifestasi moralitas dan etika dalam
aktivitas aksiologi filsafat ekonomi Islam dapat kita lihat dari sifat kenabian nabi Muhammad yang
shiddiq. amanah, tabligh dan fathonah. Setidaknya hal ini menjadi pedoman yang harus diteladani
oleh semua manusia (pelaku bisnis, pemerintah dan segenap manusia) diantaranya:

a. Siddiq (jujur dan benar)

10



Prinsip ini harus melandasi seluruh perilaku aktifitas ekonomi manusia, baik produksi, distribusi
maupun konsumsi. Pada zamannya, Nabi menjadi pioneer (pelopor) perdagangan berdasarkan
prinsip kejujuran, transaksi bisnis yang fair, dan sehat, sehingga ia digelar sebagai al-amin. la tak
segan-segan mensosialisasikannya dalam bentuk edukasi langsung dan statemen yang tegas kepada
para pedagang. Pada saat beliau menjadi kepala negara, perangkat hukum beserta reward dan
punishment benar-benar ditegakkan kepada para pelaku bisnis yang jujur dan tidak jujur. Shiddiq
dapat dijadikan sebagai modal dasar untuk menerapkan prinsip efisiensi dan efektivitas.

Dalam dunia perbankan syariah saat ini prinsip siddiq, mestinya menjadi sesuatu yang
membedakan LKS dan bisnis syariah dengan lembaga keuangan dan bisnis konvensional, dimana
bisnis dalam syariah dilakukan dengan moralitas yang menjunjung tinggi nilai kejujuran. Dengan ini
pengelolaan harta dan dana masyarakat dilakukan dengan mengedepankan cara-cara yang halal serta
menjauhi cara-cara yang meragukan (syubhat) terlebih lagi yang bersifat larangan (haram).

b. Amanah

Sifat ini merupakan karakter utama seorang pelaku ekonomi syariah dan semua umat manusia.
Sifat amanah menduduki posisi yang paling penting dalam ekonomi dan bisnis. Tanpa adanya
amanah perjalanan dan kehidupan ekonomi dan binis pasti akan mengalami kegalagan dan
kehancuran. Setiap pelaku ekonomi Islam mestilah menjadi orang yang profesional dan bertanggug
jawab, sehingga ia dipercaya oleh masyarakat dan seluruh pelanggan.

Dalam perbankan dan LKS yang berkembang saat ini sifat amanah menjadi kunci sukses
ekonomi syariah di masa depan. Jika pelaku ekonomi syariah saat ini menciderai gerakan ekonomi
syariah dengan sifat dan praktek non-amanah (seperti tidak profesional, tidak bertanggung jawab
dan tidak kredible) maka seluruh masyarakat akan kehilangan kepercayaan terhadap lembaga yang
bernama “syariah” tersebut yang dianggap hanya sebagai slogan belaka tidak jauh beda dengan
lembaga keuangan dan bisnis konvensional. Para pelaku ekonomi syariah harus memiliki
kemampuan komunikasi yang handal dalam memasarkan ekonomi syariah. Pengelolaan terhadap
perusahaan, para manajemen harus transparan. Begitu pula dalam melakukan pemasaran, sosialisasi
dan edukasi harus berkesinambungan., para pelaku ini seharusnya tidak hanya memprioritaskan
pemenuhan prinsip syariah semata, tetapi juga harus mampu mengedukasi masyarakat mengenai
manfaat bagi pengguna jasa perbankan syariah. Tabligh juga berarti bahwa pengelolaan dana dan
keuntungannya harus dilakukan secara transparan dalam batas-batas yang tidak mengganggu
kerahasiaan bank.

c. Fatanah

Pada sifat ini mengharuskan kegiatan ekonomi dan bisnis didasarkan pada pondasi yang kuat,
dimana pondasi tersebut merupakan perpaduan yang seimbang antara ilmu, skill, kejujuran, benar,
kredible dan bertanggung jawab dalam berekonomi dan berbisnis. Para pelaku ekonomi harus cerdas
dan kaya wawasan agar bisnis yang dikembangkan dapat berjalan dengan efektif dan efisien, serta
dapat memenangkan persaiangan dan tidak menjadi korban penipuan. Dalam dunia bisnis sifat
fatanah memastikan bahwa pengelolaan bisnis, perbankan atau lembaga bisnis apa saja harus
dilakukan secara smart dan kompetitif, sehingga menghasilkan keuntungan maksimum dalam tingkat
risiko yang rendah.

11



E. Teori Permintaan dan Penawaran (Mekanisme Pasar)

Permintaan dan penawaran merupakan dua aktivitas perekonomian yang sangat mendasar.
Permintaan dan penawaran juga bagian dari kekuatan yang membuat perekonomian pasar bekerja
(mekanisme pasar). Sedangkan mekanisme pasar itu sendiri adalah interaksi yang terjadi antara
permintaan (demand) dari sisi konsumen dan penawaran (supply) dari sisi produsen. Harga pada
pasar dapat diciptakan dari perpaduan keduanya. Oleh sebab itu, pertemuan permintaan dan
penawaran dapat juga mengakibatkan equilibrium price (harga keseimbangan) (Euis, 2010). Hukum
penawaran berbunyi “jika harga barang turun, maka jumlah barang yang ditawarkan turun, dan
sebaliknya, jika harga barang naik, maka jumlah barang yang ditawarkan naik.” Sehingga hubungan
antara harga dan jumlah barang yang ditawarkan menyebabkan hubungan positif (Hafid, 2015).

Perbedaan prinsip antara permintaan dan penawaran pada ekonomi syariah dengan ekonomi
konvensional terletak pada faktor utama dalam mempengaruhi permintaan dan penawaran.
Pandangan ekonomi konvensional menekankan permintaan dan penawaran terletak pada harga, jika
harga tinggi maka permintaan akan turun, begitu pula sebaliknya. Sedangkan dalam ekonomi syariah
titik beratnya pada faedah, kemaslahatan ataupun manfaat suatu barang. Harga dapam pandangan
ekonomi syariah bukanlah tinjauan dasar, tapi sisi religius yang menjadi faktor utama. Permintaan
dalam ekonomi syariah tentu memperhatikan syariat yang mengajarkan bahwa kita tidak boleh
serakah dan mengeksploitasi sesuatu secara berlebihan. Allah SWT pun senantiasa tidak menyukai
orang-orang yang serakah dan berlebihan. Pilihan seorang Muslim dalam hal permintaan dibangun
atas kebutuhan akan mashlahah, baik mashlahah yang diterima di dunia ataupun di akhirat. Aturan
syariah mengharuskan umat Muslim mengkonsumsi barang yang halal dan baik (tayyib). Aturan
tersebut juga melarang mereka untuk memakan barang haram, kecuali dalam keadaan darurat dimana
apabila barang tersebut tidak dimakan, maka akan membahayakannya. Penjelasan akan hal ini
didsarkan padaQ.S al-Maidah [5]: 87-88. “Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu
mengharamkan apa yang baik yang telah dihalalkan Allah kepadamu, dan janganlah kamu
melampaui batas”.

Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melampaui batas. Dan makanlah dari
apa yang telah diberikan Allah kepadamu sebagai rezeki yang halal dan baik, dan bertakwalah
kepada Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” (Q.S al- Maidah: 87-88). Pada zaman Khulafaur
Rasyidin, para khalifah pernah melakukan intrevensi pasar yang menyangkut supply dan demand.
Intervensi dari sisi demand dilakukan dengan menanamkan sikap sederhana dan menjauhkan diri
dari sifat konsumerisme. Intervensi pasar juga dilakukan dengan pengawasan pasar (hisbah). Pada
konteks pengawasan pasar ini Rasulullah Saw, pernah menunjuk Said bin Said Ibn ‘Ash sebagai
kepala pusat pasar (muhtasib) di pasar Mekkah. Pemahaman yang berkembang ketika itu
mengatakan bahwa bila tersedia sedikit barang, maka harga akan mahal dan bila tersedia banyak
barang, maka harga akan murah (Abdul Qoyum, 2021). Pernyataan eksplisit paling awal tentang
peran permintaan dan penawaran dalam ekonomi syariah terkait dengan penentuan harga datang dari
pakar hukum terkenal, Imam Syafi’i. Al-Kasani mengutip perkataannya bahwa “nilai suatu
komoditas berubah setiap kali ada perubahan harga, karena naik atau turunnya keinginan masyarakat
untuk memperoleh komoditas (permintaan) dan tergantung apakah tersedia dalam jumlah kecil atau
jumlah besar (pasokan)” (Abdul Qoyum, 2021).

Pemahaman pada zaman Abu Yusuf tentang hubungan harga dan kuantitas hanya
memperhatikan kurva permintaan. Abu Yusuf membantah pemahaman seperti ini, karena pada
kenyataannya persediaan barang sedikit tidak selalu dikuti dengan kenaikan harga, dan sebaliknya

12



persediaan barang yang melimpah belum tentu membuat harga akan murah. Abu Yusuf mengatakan
“Tidak ada batasan pasti tentang murah dan mahal yang bisa dipastikan. Ini adalah masalah yang
diputuskan dari surga; prinsipnya tidak diketahui. Murahnya bukan karena melimpahnya makanan,
atau sebaliknya, harga naik belum tentu disebabkan oleh kelangkaan. Mereka tunduk pada perintah
dan keputusan Allah Swt. Terkadang makanan berlimpah tetapi masih sangat mahal dan terkadang
terlalu sedikit tetapi murah”.

Pernyataan Abu Yusuf di atas, tampak adanya kontradisksi akan pengamatan umum bahwa
peningkatan penawaran menghasilkan penurunan harga dan penurunan menghasilkan peningkatan.
Faktanya, harga tidak bergantung pada penawaran semata, dan yang tidak kalah pentingnya adalah
kekuatan permintaan. Mungkin ada beberapa faktor lain yang juga mempengaruhinya, seperti
perubahan jumlah uang beredar, menimbun dan menyembunyikan barang, dll. Abu Yusuf
mengatakan bahwa ada “beberapa alasan lain” yang juga tidak dia sebutkan ‘untuk singkatnya’, dan
karena konteksnya tidak menuntut deskripsi eksplisit dan detail dari faktor-faktor ini (Abdul Qoyum,
2021). Dengan demikian, pandangan ekonomi syariah mengenai teori permintaan dan penawaran
relatif sama dengan ekonomi konvensional, namun terdapat batasan- batasan dari individu untuk
berperilaku ekonomi yang sesuai dengan aturan syariah. Batasan norma dan etika Islami, merupakan
faktor yang menentukan suatu individu maupun masyarakat dalam melakukan kegiatan
perekonomian dalam ekonomi syariah.

F. Konsep Kebutuhan (Needs) dan Keinginan(Wants)

Kebutuhan adalah bagian dari gambaran kondisi perasaan atau persepsi rasa tidak puas atau rasa
kekurangan yang ada dalam diri manusia. Agar didapatnya kepuasan pada manusia nampaknya
kebutuhan tersebut hendaknya dipenuhi dengan kepuasan. Pandangan ekonomi konvensional atau
kapitalisme tentang kebutuhan atau keinginan menjadi satu yaitu segala sesuatu yang diperlukan
manusia dalam rangka menyejahterakan hidupnya. Sebgaimana pegrtian kebuthan menurut Kardes
dkk adalah “A need is a fundamental physical or psychological state of felt deprivation”
(kebutuhan adalah salah satu keadaan sesorang merasa kekurangan secara fisik atau psikologis
terhadap pemuas dasar tertentu/hakekat biologis) (Kardes et al., 2011). Sedangkan keinginan
(wants), merupakan hastrat atau kehendak yang kuat akan pemuas kebutuhan spesifik terhadap
kebutuhan-kebutuhan yang lebih mendalam. Dengan demikian inti maslah ekonomi adalah
kebutuhan manusia yang tak terbatas sedangkan alat pemuas kebutuhannya terbatas atau langka
(scarcity). Pada konteks ini ekonomi konvensional menempatkan keinginan (wants) dan kebutuhan
(needs) berasal dari tempat yang sama, yaitu naluri hasrat manusia yang bertujuan untuk
mempertahankan dan mensejahterakan hidupnya.

Ekonomi Syariah beranggapan bahwa kebutuhan manusia sifatnya tidak terbatas. Sebab dalam
kebutuhan tertentu misalnya makan dan minum manakala sudah terpenuhi (kenyang) maka manusia
sudah merasa puas karena kebutuhannya telah terpenuhi. Dengan demikian, kebutuhan manusia
sifatnya terbatas. Jadi ada terdapat perbedaan antara konsep kebutuhan (needs) dan keinginan
(wants) anatara konomi konvensional dan ekonomi syariah. Jika perilaku manusia disandarkan pada
keinginan (wants), maka persoalan ekonomi tidak akan pernah selesai karena nafsu manusia selalu
merasa tidak akan pernah puas. Dalam pandangan Islam, tidak semua hasrat manusia dijadikan
sebagai needs. Konsep wants (keinginan) adalah konsep yang bebas nilai, sedangkan konsep needs
adalah konsep yang tidak bebas nilai. Pada konteks ini Islam tidak mengajarkan bahwa manusia agar
memenuhi keinginannya, namun sebaliknya Islam mendorog manusia untuk memenuhi
kebutuhannya. Islam mendorong keinginan (wants) yang memiliki nilai maslahah dunia akhiratlah

13



yang dijadikan sebagai kebutuhannya (Euis, 2010). Dengan demikian, menrut Adiwarman Karim
(Adiwarman Azwar Karim, 2004) menguntip pendapat M. Fahim Khan bahwa seluruh aktivitas
ekonomi yang mengandung kemaslahatan bagi umat manusia disebut sebagai kebutuhan (needs).
Rumusan kebutuhan manusia yang memiliki nilai maslahat dalam Islam terdiri dari tiga macam,
yaitu dharuriyat, hajiyat, dan tahsiniyat.

1. Dharuriyat (primer)

Dharuriyat (primer) adalah kebutuhan paling utama dan paling penting. Kebutuhan ini harus
terpenuhi agar manusia dapat hidup layak. Jika kebutuhan ini tidak terpenuhi hidup manusia akan
terancam didunia maupun akhirat. Kebutuhan ini meliputi, khifdh al-din (menjaga agama), khifdh
al-nafs (menjaga kehidupan), khifdh al-‘aql (menjaga akal), khifdh al-nasl (menjaga keturunan), dan
khifdh al- mal (menjaga harta). Untuk menjaga kelima unsur tersebut maka syariat Islam diturunkan.
Sesuai dengan firman Allah SWT, dalam QS. Al-Baqarah [2]:179 dan 193. Artinya “...dan dalam
gishaash itu ada (jaminan kelangsungan) hidup bagimu, Hai orang-orang yang berakal, supaya kamu
bertakwa.” (Al-Baqarah (2): ... dan perangilah mereka itu, sehingga tidak ada fitnah lagi dan
(sehingga) ketaatan itu hanya semata-mata untuk Allah. jika mereka berhenti (dari memusuhi
kamu), Maka tidak ada permusuhan (lagi), kecuali terhadap orang-orang yang zalim”. (Al-
Bagarah [2]: 193) Oleh sebab itu tujuan yang bersifat dharuri adalah tujuan utama untuk pencapaiaan
kehidupan yang abadi bagi manusia Lima kebutuhan dharuriyah tersebut harus dapat terpenuhi,
apabila salah satu kebutuhan tersebut diabaikan akan terjadi ketimpangan atau mengancam
keselamatan umat manusia baik didunia maupun diakhirat kelak. Manusia akan hidup bahagia
apabila ke lima unsur tersebut dapat dilaksanakan dengan baik.

2. Hajiyat (sekunder)

Kebutuhan hajiyat adalah kebutuhan sekunder atau kebutuhan setelah kebutuhan dharuriyat.
Apabila kebutuhan hajiyat tidak terpenuhi tidak akan mengancam keselamatan kehidupan umat
manusia, namun manusia tersebut akan mengalami kesulitan dalam melakukan suatu kegiatan.
Kebutuhan ini merupakan penguat dari kebutuhan dharuriyat. Maksudnya untuk memudahkan
kehidupan, menghilangkan kesulitan atau menjadikan pemeliharaan yang lebih baik terhadap lima
unsur pokok kehidupan manusia. Apabila kebutuhan tersebut tidak terwujudkan, tidak akan
mengancam keselamatannya, namun akan mengalami kesulitan. Pada dasarnya jenjang hajiyat ini
merupakan pelengkap yang mengokohkan, menguatkan, dan melindungi jenjang dharuriyat. Atau
lebih spesifiknya lagi bertujuan untuk memudahkan atau menghilangkan kesulitan manusia di dunia.

3. Tabhsiniyat (tersier)

Kebutuhan tahsiniyah adalah kebutuhan yang tidak mengancam kelima hal pokok yaitu khifdh
al-din (menjaga agama), khifdh al-nafs (menjaga kehidupan), khifdh al-‘aql (menjaga akal), khifdh
al-nasl (menjaga keturunan), dan khifdh al- mal (menjaga harta) serta tidak menimbulkan kesulitan
umat manusia. Kebutuhan ini muncul setelah kebutuhan dharuriyah dan kebutuhan hajiyat terpenuhi,
kebutuhan ini merupakan kebutuhan pelengkap. Tujuan daripada tahsiniyat ini menjadikan
pemeliharaan yang lebih baik terhadap lima unsur pokok kehidupan manusia. Jenis tahsiniyat ini
antara lain mencangkup kebolehan untuk melaksanakan akad murabahah, mdharabah, musaqat,
muzara’ah dan salam serta berbagai aktivitas ekonomi lainnya yang bertujuan untuk memudahkan
kehidupan atau menghilangkan kesulitan manusia di duni.

14



G. Latihan

1. Apa yang anda ketahui tentang ekonomi syariah, jelaskan!

2. Apa perbedaan ekonomi syariah dengan ekonomi konvensional, jelaskan!

3. Jelaskan madzhab-mdzhab ekonomi syariah, kemudian coba analisa, untuk Indonesia termasuk
dalam kelompok madzhab apa?, jelaskan!

4. Apa yang anda pahami tentag permintaan dan penawaran dalam teori ekonomi, kemudian pada
posisi apakah permintaan dan penawaran yang sesuai dengan ekonomi syariah, jelaskan!

5. Jelaskan konsep maslahah terkait dengan kebutuhan dan keinginan pelaku ekonomi syariah
yang sesuai dengan konsep maslahah Imam Syatibi!

H. Rangkuman

1. Istilah ekonomi dapat diartikan dengan Iqtishad dari asal fi’il madhi Qashada yang memiliki
arti dasar sederhana, hemat sedang, lurus dan tengah-tengah.

2. Istilah Iqtishad ini kemudian dikenal dengan istilah ekonomi dalam bahasa Idonesia.

3. Ekonomi adalah salah satu ilmu sosial yang mempelajari aktivitas manusia yang
berhubungan dengan produksi, distribusi dan konsumsi terhadap barang dan jasa.

4. Ekonomi syariah dapat didefinisikan sebagai ilmu yang mempelajari aktivitas manusia yang
berhubungan dengan produksi, distribusi dan konsumsi terhadapbarang dan jasa baik secara
mikro (sekala kecil) maupun makro (skala besar) yang sesui dengan ketentuan jalan hidup
orang Muslim, ketetapan- ketetapan Allah dan ketentuan Rasul-Nya.

5. Karakteristik ekonomi syariah disandarkan kepada tiga prinsip. Ketiga prinsip tersebut
sebagaimana dijelaskan dalam hadis tentan Islam yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari
yaitu, Iman, Islam dan Thsan.

6. Madzhab ekonomi syariah paling tidak ada tiga, yaitu Mazhab Iqtishaduna, Mazhab IDB
atau Mazhab Mainstream dan Mazhab Alternatif Kritis.

7. Kunci filsafat ekonomi syariah terletak pada manusia dengan Tuhan, manusia dengan alam
dan manusia denga manusia lainnya. Dimensi filsafat ekonomi syariah inilah yang
membedakan ekonomi syariah dengan sistem ekonomi lainnya (kapitalisme dan sosialisme).

8. Perbedaan prinsip antara permintaan dan penawaran pada ekonomi syariah dengan ekonomi
konvensional terletak pada faktor utama dalam mempengaruhi permintaan dan penawaran.

9. Pandangan ekonomi konvensional menekankan permintaan dan penawaran terletak pada
harga, jika harga tinggi maka permintaan akan turun, begitu pula sebaliknya. Adapun
ekonomi syariah titik beratnya pada faedah, kemaslahatan ataupun manfaat suatu barang.

10. Dalam pandangan Islam, tidak semua hasrat manusia dijadikan sebagai needs. Konsep wants
(keinginan) adalah konsep yang bebas nilai, sedangkan konsep needs adalah konsep yang
tidak bebas nilai.

11. Rumusan kebutuhan manusia yang memiliki nilai maslahat dalam Islam terdiri dari tiga
macam, yaitu dharuriyat, hajiyat, dan tahsiniyat.

I. Umpan Balik dan Tindak Lanjut

Berdasarkan survay terbatas terkait pembelajaran modul ekonomi syariah yang dilakukan
oleh dosen Ekonomi Syariah, maka diketahui bahwa pemahaman peserta atas kemampuan materi-
materi ini, baik dan sangat baik. Pemahaman hal ini dapat dilihat pada kemampuan peserta dalam
mempresentasikan tugas makalah dan tugas lainnya. Namun dalam pembelajaran mata kuliah
ekonomi syariah ini, terdapat sebuah kendala, misalnya kemapuan peserta dalam

15



mengkontekstulisasikan dan memberikan contoh-contoh kongkrit bentuk aktivitas ekonom syariah
yang lebih kongkrit dan benar-benar sesuai dengan ajaran syariah Islam. Adapun tindak lanjut dari
hasil umpan balik tersebut, dosen ekonomi syariah harus berusaha memetakan peserta-mahasiwa
yang secara kemapuan akademiknya kurang dengan peserta yang lebih diatas rata-rata. Hal ini
dilakukan agar mempermudah mengarahkan bimbinngan kepada peserta yang lebih intes dalam
pembelajaran ekonomi syariah. Atau tindak lanjut lainnya dosen ekonomi syariah dalam hal
mengkontekstualisasikan mata kuliah ekonomi syariah maka hendaknya melibatkan mahiswa dalam
hal menganalisis kasus-kasus ekonomi syariah dengan melibatkan penelitian lapangan.

16



BAB III
PRODUKSI DAN KONSUMSI
A. Indikator Hasil Belajar

1. Peserta mampu menjelaskan ruang lingkup teori produksi dan konsumsi, distribusi dan
mekanisme pasar dalam ekonomi

2. Peserta mampu menjelsakna konsep dasar produksi dan konsumsi, distribusi dan mekanisme
pasar ekonomi syariah

3. Peserta mampu menjelaskan perbedaan antara konsep produksi dan konsumsi, distribusi dan
mekanisme pasar pada ekonomi konvensonal dengan ekonomi Syariah

B. Teori Produksi dan Konsumsi
1. Pengertian Produksi

Produksi adalah kegiatan manusia untuk menghasilkan barang dan jasa, kemudian
dimanfaatkan oleh konsumen. Secara teknis produksi adalah proses mentransformasi input menjadi
output, tetapi definisi produksi dalam pandangan ilmu ekonomi jauh lebih luas karena mencakup
tujuan kegiatan yang menghasilkan output serta karakterkarakter yang melekat padanya (M Misanam
et al., 2008). Pengertian lain dari poduksi adalah suatu kegiatan untuk meningkatkan manfaat dengan
cara mengkombinasikan faktor-faktor produksi kapital, tenaga kerja, teknologi, manageril skill.
Dengan demikian produksi merupakan usaha untuk meningkatkan manfaat dengan cara mengubah
bentuk (form utility), memindahkan tempat (place ultility), dan menyimpan (store utility) (Soeharno,
2009). Proses produksi terdiri input atau faktor-faktor produksi yang terdiri dari tenaga kerja, modal,
material, energi, tanah, informasi dan manajerial yang kemudian dalam proses transformasi
memerhatikan efisiensi (menghindari pemborosan), dan efektivitas (nilai tambah), sehingga tercipta
output baik barang ataupun jasa yang didistribusikan dan dikonsumsi oleh konsumen. Secara teknis,
produksi merupakan aktivitas dalam perusahaan industri atau individu berupa penciptaan nilai
tambah dari input menjadioutput secara efesien dan efektif ssehingga produk sebagai output dari
proses penciptaan nilai tambah dapat dijual dengan harga yang kompetitif di pasar global (Misbach,
2020).

Memang tidak ada yang sepakat terkait dengan pengertian produksi, tetapi dari berbagai
pengertian produksi dalam ilmu ekonomi dapat disimpulkan bahwa produksi pada dasarnya terkait
dengan kegiatan menghasilkan sesuatu, baik berupa barang, (seperti pakaian, sepatu, makanan dll),
maupun dalam bentuk jasa (pengobatan, potong rambut, jasa perbankan, manajemen dll).

Konsep produksi dalam ekonomi syariah memiliki arti yang lebih luas. Dalam ekonomi syariah
kemashlahatan ketika memproduksi suatu barang sangatlah penting, sehingga setiap aktivaitas
produksi wajib memiliki kemanfaatan bagi kebutuhan manusia dan alam sekitarnya. Dalam konteks
memproduksi suatu barang, maka tidak dibernarkan adanya pemborosan, sebab tenaga kerja dalam
memproduksi produk tersebut dianggap tidak produktif. Para ekonom muslim kontemporer
mendefinisikan kegiatan produksi dalam perspektif Islam secara berbeda meskipun substansi dan
outputnya adalah sama, di antaranya (Pengkajian, 2008):

17



a. Kahf (1992), kegiatan produksi dalam perspektif Islam sebagai usaha manusia untuk
memperbaiki tidak hanya kondisi fisik materialnya, tetapi juga moralitas, sebagai sarana untuk
mencapai tujuan hidup sebagaimana digariskan dalam Islam, yaitu kebahagiaan dunia dan
akhirat.

b. Mannan (1992), menekankan pentingnya motif altruism (altruism) bagi produsen Islami
sehingga ia menyikapi dengan hati-hati konsep pareto optimality dan given demand hypothesis
yang banyak dijadikan sebagai konsep dasar produksi dalam ekonomi konvensional.

c. Rahman (1995), menekankan pentingnya keadilan dan kemerataan produksi (distribusi
produksi secara merata).

d. Al Haq (1996), bahwa tujuan dari produksi adalah memenuhi kebutuhan barang dan jasa yang
merupakan fardhu kifayah, yaitu kebutuhan yang bagi banyak orang pemenuhannya bersifat
wajib.

e. Siddiqi (1992), kegiatan produksi sebagai penyediaan barang dan jasa dengan memperhatikan
nilai keadilan dan kebajikan/ kemanfaatan (mashlahah) bagi masyarakat. Dalam pandangannya,
sepanjang produsen telah bertindak adil dan membawa kebajikan bagi masyarakat akai a telah
bertindak islami.

2. Tujuan Produksi dalam Islam

Prerspektif ekonomi syariah memproduksi sesuatu bukanlah sekadar untuk dikonsumsi sendiri atau
dijual ke pasar semata. Dua motivasi tersebut belumlah cukup, dalam ekonomi syariah pada
prinsipnya menekankan kegiatan produksi yang tidak hanya berhenti pada fungsi ekonominya saja
tetapi juga harus bisa sejalan dengan fungsi sosial, sehingga untuk mencapai fungsi sosial kegiatan
produksi harus mencapai surplus. Melalui konsep tersebut, kegiatan produksi harus bergerak di atas
dua garis optimalisasi. Tingkat optimal pertama adalah mengupayakan berfungsinya sumber daya
manusia ke arah pencapaian kondisi full employment, dimana semua orang bekerja dan
menghasilkan suatu karya kecuali mereka yang udzur syar’i. Optimalisasi yang kedua adalah
memproduksi kebutuhan primer (dharuriyyat), sekunder (hajiyyat) dan tersier (tahsiniyyat) secara
proporsional, sehingga tidak saja harus halal tetapi juga harus baik dan bermanfaat (thayyib)
(Nasution, 2006, ).

Tujuan yang ingin dicapai oleh kegiatan produksi dalam perspektif ekonomi syariah adalah
kecukupan setiap individu, swasembada ekonomi umat dan kontribusi untuk mencukupi kebutuhan
umat dan bangsa lain. Hal ini tentu berbeda dengan tujuan ekonomi konvensional yang
mengedepankan dan memaksimalkan kuntungan serta kepuasan semata (maximization profit and
utility) (Nasution, 2006). Dalam konsep ekonomi konvensional (kapitalis) produksi dimaksudkan
untuk memperoleh laba sebesar besarnya, berbeda dengan tujuan produksi dalam ekonomi syariah
bertujuan untuk memberikan Mashlahah yang maksimum bagi konsumen. Tujuan lain produksi
dalam perspektif ekonomi syariah adalah menyediakan barang dan jasa yang memberikan mashlahah
maksimum bagi konsumen. Secara lebih spesifik, tujuan kegiatan produksi adalah meningkatkan
kemashlahatan yang dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk, diantaranya adalah:

Pemenuhan kebutuhan manusia pada tingkatan moderat
Menemukan kebutuhan masyarakat dan pemenuhannya
Menyiapkan persediaan barang dan jasa di masa depan
Pemenuhan sarana bagi kegiatan social dan ibadah kepada Allah.

/oo

18



Tujuan produksi yang pertama sangat jelas, yaitu pemenuhan sarana kebutuhan manusia pada
takaran moderat. Hal ini akan menimbulkan setidaknya dua implikasi. Pertama, produsen hanya
menghasilkan barang dan jasa yang menjadi kebutuhan meskipun belum tentu merupakan keinginan
konsumen (Misbach, 2020).

3. Motivasi Produsen dalam Berproduksi

Motivasi utama bagi produsen dalam ekonomi konvesional adalah mencari keuntungan material
(uang) secara maksimal sangatlah dominan. Produsen adalah seorang profit seeker sekaligus profit
maximizer strategi, konsep, dan teknik berproduksi semuanya di arahkan untuk mencapai
keuntungan maksimum, baik dalam jangka pendek (short run profit) atau janka panjang (long run
profit). Adapun Motivasi produsen dalam ekonomi syariah sesuai dengan tujuan produksi yaitu
menciptakan mashlahah. Motivasi ini pada akhirnya merupakan tujuan kehidupan produsen yaitu
mencari kemasalahatan baik keuntungan maupun keberkahan. Keuntungan dibarengi dengan
keberkahan yang diperoleh di dalam produksi adalah motivasi utama yang harus dituju oleh
produksen.

Di samping meproduksi dalam ekonomi syariah, tidak terlepas dari motivasi produksi itu sendiri dan
masalah etika serta tanggung jawab sosial produsen. Motivasi produsen melakukan kegiatan
produksi tentu insentif keuntungan optimal. Mereka bertindak untuk memaksimalkan keuntungan
mereka. Hal ini kadang kala menyebabkan produsen bertindak dengan mengabaikan etika dan
tanggung jawab sosialnya. Dalam perspektif ekonomi syariah, motivasi produsen seharusnya sejalan
dengan tujuan produksi dan tujuan kehidupan produsen itu sendiri. Jika tujuan produksi adalah
menyediakan kebutuhan material dan spritual untuk menciptakan mashlahah, maka motivasi
produsen tentu juga mencari mashlahah, dimana hal itu juga sejalan dengan tujuan kehidupan
seorang muslim.

C. Faktor-Faktor Produksi dalam Islam

Faktor-faktor produksi dalam ekonomi syariah ditujukan untuk menyediakan kebutuhan manusia
dalam rangka tercapainya kemashlahatan baik materil maupusn spritual. Islam, menekankan
kebermanfaatan produk yang diproduksi dapat memenuhi kebutuhan manusia, baik kebutuhan dunia
maupun keuntungan akhirat. Terkait dengan factor-faktor produksi belum ada kesepakatan diantara
para ekonomi Muslim. Perbedaan ini disebabkan terdapat perbedaan pendapat dari para ulama.
Menurut Al-Maududi dan Abu-Su’ud, faktor produksi terdiri atas amal/kerja (labor), tanah (land),
dan modal (capital). Uraian ini berbeda dengan M.A. Mannan yang menyatakan bahwa faktor
produksi hanya berupa amal/kerja dan tanah.

Modal (capital) bukanlah merupakan faktor produksi yang independen, karena capital (modal)
bukanlah merupakan faktor dasar. Menerut An- Najjar, faktor produksi hanya terdiri dari dua elemen,
yaitu amal (labor) dan capital. Abu Sulaiman menyatakan, amal bukanlah merupakan faktor
produksi. Titik tekan dalam ekonomi syariah, terkait dengan perbedaan di atas adalah dasar transaksi
dalam muamalah adalah ibahah (diperbolehkan) sepanjang tidak ditemukannya larangan dalam nash
atau dalil. Beberapa factor produksi dalam ekonomi syariah adalah sebagai berikut:

1. Amal/Kerja (Labor)

Amal adalah segala daya dan upaya yang dicurahkan dalam menghasilkan dan menigkatkan
kegunaan barang dan jasa, baik dalam bentuk teoretis (pemikiran, ide, konsep) maupun aplikatif

19



(tenaga, gerakan). Tenaga kerja manusia adalah segala kegiatan manusia baik jasmani maupun
rohani yang dicurahkan dalam proses produksi untuk menghasilkan barang dan jasa maupun faedah
suatu barang (Rozalinda et al., 2014). Perspektif ekonomi syariah beramal atau bekerja tentu harus
dilandasi dengan niat dan tujuan yang baik. Konsep niat dalam beramal adalah penting, hal ini terkait
dengan niat semata-mata hanya megharapkan ridha Allah Swt. Posisi niat sangatlah penting, sah dan
dianggap beribadah kepada Allah tergantung pada niat seseorang sebagaimana penjelasan dalam
sebuh hadis “Inmnama al- ‘amaalu bi al-Niaat” (sesungguhnya dianggap sahnya sebuah
amal/pekerjaan tergantung pada niatnya). Oleh sebab itu, Islam mendorong umatnya untuk bekerja
dan memproduksi, bahkan menjadikannya sebagai sebuah kewajiban terhadap orang-orang yang
mampu. Bagi mereka yang bekerja semata-mata karena Allah tentu Allah akan memberi balasan
yang setimpal yang sesuai dengan amal atau kerjanya sesuai dengan firman-Nya dalam QS. An-Nahl
[16]: 97 yang artinya: “Barangsiapa mengerjakan kebajikan, baik laki-laki maupun perempuan
dalam keadaan beriman, maka pasti akan Kami berikan kepadanya kehidupan yang baik dan akan
Kami beri balasan dengan pahala yang lebih baik dari apa yang telah mereka kerjakan.”

2. Bumi/Tanah (Land)

Land (tanah) meliputi segala sesuatu yang ada di dalam dan di luar ataupun disekitar bumi yang
menjadi sumber-sumber ekonomi, seperti pertambangan, pasir, tanah pertanian, sungai dan lain
sebagainnya. Tanah adalah faktor produksi yang penting karena mencangkup semua sumber daya
alam yang digunakan dalam proses produksi. Lebih luas dari itu, pengertian tentang tanah termasuk
semua sumber yang kita peroleh dari udara, laut, gunung, dan sebagainya, sampai dengan keadaan
geografi, angin, dan iklim terkandung dalam tanah. Al-Quran menggunakan kata al-Ardh (tanah)
dalam Q.S al-Baqarah [2]: 36, “.....Dan bagi kamu ada tempat tinggal dan kesenangan di bumi
sampai waktu yang ditentukan.” dalam maksud yang berbeda-beda yang bersifat keduniaan yang
diciptkan berfaedah bagi manusia. Pada hakikatnya seluruh alam ini berperan memberikan
faedahnya kepada manusia, sehingga mereka boleh menggunakan sumber yang tersembunyi dan
berpotensi untuk memuaskan kebutuhan yang tidak terbatas (Rahman, 1995a). Dengan demikian
ekonomi syariah mengakui tanah sebagai faktor ekonomi untukdimanfaatkan secara maksimal demi
mencapai kesejahteraan ekonomi masyarakat dengan memperhatikan prinsip-prinsip ekonomi
syariah.

3. Modal (Capital)

Capital adalah bagian dari harta kekayaan yang digunakan untuk menghasilkan barang dan jasa,
seperti mesin, alat produksi, equipment (peralatan), gedung, fasilitas kantor, transportasi dan lain
sebagainya. Modal merupakan aset yang digunakan untuk membantu distribusi asset yang
berikutnya. Menurut Prof Thomas, milik individu dan Negara yang digunakan dalam menghasilkan
asset berikutnya selain tanah adalah modal. Modal dapat memberikan kepuasan pribadi dan
membantu untuk menghasilkan kekayaan lebih banyak. Pentinya modal dalam kehidupan manusia
di tunjukan dalam Q.S Ali Imran [3]: 14, “Dijadikan terasa indah dalam pandangan manusia cinta
terhadap apa yang diinginkan, berupa perempuan-perempuan, anak-anak, harta benda yang
bertumpuk dalam bentuk emas dan perak, kuda pilihan, hewan ternak dan sawah ladang. Itulah
kesenangan hidup di dunia, dan di sisi Allah-lah tempat kembali yang baik”. Pada ayat ini kata-kata
“Mataa’ yang diartikan kesenagan” berarti modal, sebab bagaian dari Mataa’ adalah emas dan perak,
kuda yang bagus dan ternak termasuk modal yang lain. Sedangkan kata “Zuyyina yang memiliki arti
indah atau keindahan” menunjukan kepentingan modal (Rahman, 1995a).

20



D. Konsep Konsumsi

Setelah kita meembahas produksi, kegiatan ekonomi selanjutnya dan juga penting adalah
konsumsi. Kegiatan produksi dan konsumsi merupakan satu kesatuan yang saling berkaitan dan tidak
dapat dipisahkan satu sama lainnya. Konsumsi adalah penggunaan barang dan jasa untuk
memuaskan kebutuhan manusia (the use of goods and service in the satisfaction of human wants)
(Rosyidi, 2006). Samuelson mendefinisikan konsumsi adalah kegiatan menghabiskan utility (nilai
guna) barang dan jasa. Barang meliputi barang tahan lama dan barang tidak tahan lama. Barang yang
dapat dikonsumsi mennurut kebutuhannya terbagi menjadi 3 yaitu: barang kebutuhan primer,
kebutuhan sekunder dan barang kebutuhan tersier (Samuel & William, 1993). Dengan demikian
konsumsi akan ada jika kegitan produksi ada, begitupula kegiatan konsumsi ada karena ada yang
memproduksi dan seterusnya.

Pembahasan dalam ekonomi konvensional, perilaku konsumen dalam mengkonsumsi
didasarkan pada dua (2) nilai dasar yaitu: rasionalisme dan utilitarianisme. Kedua nilai tersebut
merupakan dasar untuk menyusun perilaku konsumsi yang bersifat invidualis sehingga seringkali
menyebabkan ketidakseimbangan dan ketidakharmonisan sosial. Hal ini berbeda dengan konsep
ekonomi syariah, yang berpandangan konsumsi merupakan satu kesatuan yang tidak terpisahkan dari
peranan aturan agama. Sehingga pengertian konsumsi dalam pandangan ekonomi syariah pada
dasarnya sama dengan ekonomi konvensional, namun yang membedakan terletak pada tujuan dari
konsumsi dan etika dalam mengkonsumsi barang atau jasanya. Pusat Pengkajian dan Pengembangan
Ekonomi Islam memberikan definisi konsumsi dalam ekonomi syariah adalah pemenuhan kebutuhan
barang dan jasa yang memberikan maslahah/kebaikan dunia dan akhirat bagi konsumen itu sendiri
(Pengkajian, 2008).

Peranan agama menjadi standar melakukan konsumsi dalam ekonomi syariah sebab akan
menjadi panduan yang mempengaruhi perilaku dan kepribadian manusia. Terkait dengan konsumsi
Islam memberikan rambu-rambu terkait menentukan cara penggunaan harta yang tepat. Al-Quarn
dalam surat Ali Imran [3]: 180 menentukan prinsip keadilan dam konsumsi tersebut, “Dan jangan
sekali-kali orang-orang yang kikir dengan apa yang diberikan Allah kepada mereka dari karunia-
Nya mengira bahwa (kikir) itu baik bagi mereka, padahal (kikir) itu buruk bagi mereka. Apa (harta)
yang mereka kikirkan itu akan dikalungkan (di lehernya) pada hari Kiamat. Milik Allah-lah warisan
(apa yang ada) di langit dan di bumi. Allah Mahateliti apa yang kamu kerjakan.” Pada ayat tersebut,
al-Quran memerintahkan kepada umat Islam supaya terhindar dari sifat bakhil. Mereka diharapkan
dapat memelihara dirinya dari bahaya pemborosan harta kekayaan. Rasulullah Saw juga menjelsakan
prinsip keadilan dan kesederhanaan dalam membelanjakan harta sesuai dengan sabda beliau:
“Makanlah, bersedekahlah, dan berpakaianlah, dengan tidak berlebihan dan tidak angkuh.” (HR.
Ibnu Majah dan Ahmad)

E. Etika Konsumsi dalam ekonomi syariah

Pelaku konsumsi atau orang yang menggunakan barang atau jasa untuk memenuhi
kebutuhannya disebut konsumen. Perilaku konsumen identic dengan kecenderungan mereka dalam
melakukan konsumsi, untuk memaksimalkan kepuasannya. Dengan kata lain, perilaku konsumen
adalah tingkah laku dari konsumen, dimana mereka dapat mengilustrasikan pencarian untuk

21



membeli, menggunakan, mengevaluasi dan memperbaiki suatu produk dan jasa mereka. Perilaku
konsumen (consumer behavior) mempelajari bagaimana manusia memilih di antara berbagai pilihan
yang dihadapinya dengan memanfaatkan sumber daya (resources) yang dimilikinya (Anton, 2003).

Pembahasan etika konsumsi dalam ekonomi syariah tidak bisa terlepas dari prilaku
konsumen, dimana pandangan ekonomi konvensonal medsarkan kepada rasionalisme dan
utilitarianisme. Hal ini berbeda dengan konsep konsumsi dalam pandangan ekonomi syariah, bahwa
konsumen dalam hal mengkonsumsi merupakan satu kesatuan yang tidak terpisahkan dari peranan
aturan agama. Artinya prilaku konsumen dalam ekonomi syariah tidak diperkenankan bertentangan
dengan aturan syariah itu sendiri karena prilaku tersebut bagian dari etika konsumen dalam
mengkonsumsi barang dan jasa. Beberapa etika atau norma konsumsi dalam ekonomi syaria adalah
sebagai berikut:

a. Seimbang dalam Konsumsi

Islam mewajibkan kepada pemilik harta agar menafkahkan sebagian hartannya untuk
kepentingan diri, keluarga, dan kepentingan sosial. Tetapi Islam juga tidak memperbolehkan
umatnya untuk bersikap kikir dan Islam juga mencela sikap perbuatan boros dan menghamburkan
harta (Yusuf al-Qardhawi, 1997). Larangan kikir terhadap harta membuktikan dalam sifat ini
menunjukkan kurangnya nilai kepekaan sosial, padahal manusia sebagai makhluk sosial (homo
homini lupus) tidak hanya hidup sendiri tetapi membutuhkan pertolongan orang lain walaupun tidak
secara langsung terjadiinteraksi. Inilah bentuk keseimbangan yang diperintahkan dalam Al-Quran
yang mencerminkan sikap keadilan dalam konsumsi. Seperti yang diisyaratkan dalam Q.S Al-Isra’
[17]: 29, “Dan janganlah engkau jadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan jangan (pula)
engkau terlalu mengulurkannya (sangat pemurah) nanti kamu menjadi tercela dan menyesal.”

b. Mentasharufkan (membelanjakan) harta dengan cara yang baik

Ekonomi syariah mengarahkan dan mendorong umat Islam untuk memberi kebebasan
kepada individu agar membelanjakan hartanya untuk membeli barang-barang yang baik dan halal
dalam memenuhi kebutuhan hidupnya. Namun, kebebasan dalam pandangan ekonomi syariah
terdapat aturan syariah yang tidak boleh melanggar batas-batas yang suci serta tidak mendatangkan
bahaya terhadap keamanan dan kesejahteraan masyarakat dan Negara (Lutfi, 2019; Rahman, 1995b).
Membelanjakan harta dapat disimpulkan bahwa mengeluarkan harta benda milik seseorang untuk
kebutuhan diri sendiri maupun untuk diberikan kepada orang lain yang membutuhkannya atau dalam
istilah lain manajemen (pengaturan) kekayaan. Harta kekayaan yang dibelanjakan harus diperoleh
dengan cara-cara yang halal, jika tidak kekayaan ini akan dianggap sebagai sesuatu yang haram.
Kekayaan yang diperoleh dengan cara-cara haram seperti riba, monopoli, penipuan, pencurian,
penggelapan, perampasan, penyuapan dan penjudian semuanya dilarang oleh Islam. Harta kekayaan
yang baik (khair) yaitu harta yang halal serta digunakan untuk tujuan-tujuan yang baik dan
bermanfaat (Shihab, 2000). Allah berfirman dalam Q.S al-Bagarah [2]: 215: “Mereka bertanya
kepadamu (Muhammad) tentang apa yang harus mereka infakkan. Katakanlah, “Harta apa saja yang
kamu infakkan..”

c. Larangan Bersikap Berlebihan, dan Tabzir (Sia-sia)

Norma konsumsi selanjutnya adalah pelarangan terhadap sikap hidup mewah. Gaya hidup
mewah dapat menyebabkan merusak individu dan masyarakat. Kemewahan trkadang dapat
menyibukan manusia dengan hawa nafsu, melalaikannya dari hal-hal yang mulia dan akhlak yang

22



luhur. Gaya hidup berlebihan (israf) merupakan faktor yang memicu terjadinya dekadensi moral
masyarakat yang akhirnya membawa kehancuran masyarakat tersebut. Bagi Afzalur Rahman,
membelanjakan harta dengan harta sia-sia sama serisnya dengan kebakhilan. Dalam keadaan tertentu
bahkan lebih buruk lagi. Pemborosan harta itu berarti megikuti langkah syaitan dan golongan yang
tidak bersyukur kepada Tuhan (Rahman, 1995a). Sebagaiman firman Allah dalam Q.S al-Isra [17]:
26-27 “Dan berikanlah haknya kepada kerabat dekat, juga kepada orang miskin dan orang yang
dalam perjalanan; dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara
boros.Sesungguhnya orang-orang yang pemboros itu adalah saudara setan dan setan itu sangat ingkar
kepada Tuhannya.” Dengan demikian berarti manusia boros mengingkari perintah Tuhan secara
terang-terangan. Oleh karena itu mengambil jalan pertenganhan dinatara kedaunya adalah sifat yang
baik dan terhidar dari berlebihan dan sia-sia.

F. Distribusi Pendapatan
1. Konsep Distribusi dalam Ekonomi Syariah

Distribusi merupakan salah satu aktivitas perekonomian manusia, di samping produksi dan
konsumsi. Ajaran Islam menuntun kepada manusia untuk menyebarkan hartanya agar kekayaan
tidak menumpuk pada segolongan kecil masyarakat. Dalam pandangan Islam, pendistribusian harta
yang tidak adil dan merata akan membuat orang yang kaya bertambah kaya dan yang miskin semakin
miskin (Holis, 2017). Adapun makna distribusi dalam ekonomi syariah adalah mencakup pengaturan
kepemilikan unsur-unsur produksi dan sumber-sumber kekayaan. Islam memperbolehkan
masyarakat akan kepemilikan umum dan kepemilikan khusus, dan meletakkan masing-masing dari
keduanya ketentuan-ketentuan untuk mendapatkannya dan mempergunakannya, serta ketentuan-
ketentuan untuk warisan, hibah dan wasiat (Al-Haritsi, 2006).

Adapun prinsip utama dalam konsep distribusi menurut pandangan ekonomi syariah adalah
peninggkatan dan pembagian bagi hasil kekayaan agar sirkulasi kekayaan dapat ditingkatkan.
Dengan demikian kekayaan yang ada dapat melimpah dengan merata dan tidak hanya beredar
diantara golongan tertentu saja. Selain itu, ada pula pendapat yang menyatakan bahwa posisi
distribusi dalam aktifitas ekonomi suatu pemerintahan sanagat penting, Kondisi ini disebabkan
distribusi itu sendiri menjadi tujuan dari kebijakan fiskal dalam suatu pemerintahan (selain fungsi
alokasi). Sistem ekonomi yang berbasis syariah menghendaki bahwa dalam hal pendistribusian harus
berdasarkan dua sendi, yaitu sendi kebebasan dan keadilan kepemilikan. Kebebasan disini adalah
kebebasan dalam bertindak yang di bingkai oleh nilai-nilai syariah dan keadilan sebagai
keseimbangan antara individu dengan unsur materi dan spiritual yang dimilikinya, keseimbangan
antara individu dan masyarakat serta antara suatu masyarakat dengan masyarakat lainnya.

Keberadilan dalam pendistribusian ini tercermin dari larangan dalam Alquran agar supaya
harta kekayaan tidak diperbolehkan menjadi barang dagangan yang hanya beredar diantara orang-
orang kaya saja, akan tetapi diharapkan dapat memberi kontribusi kepada kesejahteraan masyarakat
sebagai suatu keseluruhan Q.S al-Hasyr [59]:7. Islam mengutamakan tema distribusi dengan
perhatian besar yang nampak dalam beberapa fenomena, dimana yang terpenting diantaranya adalah
sebagai berikut: Banyaknya nash Al-Qur’an dan Hadits Nabawi mencakup tema distribusi dengan
menjelaskan sistem manajemennya, himbauan komitmen kepada cara-caranya yang terbaik dan
memperingatkan penyimpangan dari sistem yang benar. Syari’at Islam tidak hanya menetapkan
prinsip-prinsip umum bagi distribusi dan pengembalian distribusi, namun juga merincikan dengan

23



jelas dan lugas diantaranya dengan menjelaskan cara pendistribusian harta dan sumbersumbernya
yang terpenting.

2. Tujuan Distribusi dalam Ekonomi

Distribusi dalam ekonomi syariah memiliki tujuan-tujuan ekonomi yang penting, di mana yang
terpenting di antaranya dapat kami sebutkan diantaranya:

a. Pengembangan harta dan pembersihannya karena pemilik harta ketika menginfakkan sebagian
hartanya kepada orang lain, baik infak wajib maupun sunnah, maka demikian itu akan
mendorongnya untuk menginvestasikan hartanya sehingga tidak akan habis karena zakat.

b. Memberdayakan sumber daya manusia yang menganggur dengan terpenuhi kebutuhannya
tentang harta atau persiapan yang lazim untuk melaksanakannya dengan melakukan kegiatan
ekonomi. Andil dalam merealisasikan kesejahteraan ekonomi, di mana tingkat kesejahteraan
ekonomi berkaitan dengan tingkat konsumsi.

3. Keadilan Dalam Distribusi

Salah satu ajaran penting dalam ekonomi syariah adalah adanya tuntunan agar manusia
berupaya menjalani hidup secara seimbang, memperhatikan kesejahteraan hidup di dunia dan
keselamatan hidup di akhirat. Sebagai prasyarat kesejahteraan hidup di dunia adalah bagaimana
sumber-sumber daya ekonomi dapat dimanfaatkan secara maksimal dan benar dalam ekonomi
syariah. Di sini, al-Qur’an turut memberikan dasar pijakan bagi perekonomian umat manusia. Terkait
dengan sektor distribusi yang merupakan salah satu aktivitas perekonomian manusia, di samping
produksi dan konsumsi, al-Qur’an telah menjelaskan secara eksplisit pada ayat-ayat distribusi
sebagai berikut QS. al-Anfal [8]: 1, QS. al-Hasyr [59]: 7, QS. al-Hadid [57]: 7 dan QS. at-Taubah
[9]: 60. Secaara garis besar isi kandungan pada ayat-ayat tersebut terkit dengan nilai larangan keras
penumpukan harta benda atau barang kebutuhan pokok pada segelintir orang saja. Pendistribusian
harta yang tidak adil dan merata akan membuat orang yang kaya bertambah kaya dan yang miskin
semakin miskin. Oleh karena itu dapat dikatakan bahwa kesejahteraan dan kemakmuran rakyat tidak
sepenuhnya tergantung pada hasil produksi itu sendiri, tetapi juga pada disribusi pendapatan yang
tepat. Dengan demikian, pola distribusi harus mendahulukan aspek prioritas berdasarkan need
assessment.

Distributif pendapatan yang adil adalah prinsip utama dalam ekonomi syariah. Sistem
ekonomi syariah menghendaki bahwa dalam hal penditribusian harus didasarkan pada dua sendi,
yaitu kebebasan dan keadilan (Yusuf al-Qardhawi, 1997). Kebebasan di sini adalah kebebasan yang
dibingkai oleh nilai-nilai tauhid dan keadilan, berbeda dengan kaum kapitalis, yang menyatakannya
sebagai tindakan membebaskan manusia untuk berbuat dan bertindak tanpa campur tangan pihak
mana pun. Sebagai keseimbangan antara individu dengan unsur materi dan spiritual yang dimiliki
manusia, maka harus ada keseimbangan antara individu dan masyarakat serta antara suatu
masyarakat dengan masyarakat lainnya. Sedangkan keadilan dalam pendistribusian ini tercermin dari
larangan dalam al-Qur’an (QS. Al-Hasyr [59]: 7), “agar supaya harta kekayaan tidak hanya beredar
di antara orang-orang kaya saja, tetapi diharapkan dapat memberi kontribusi kepada kesejahteraan
masyarakat sebagai suatu keseluruhan”. Oleh karena itu, dalam sistem ekonomi syariah,
penumpukan kekayaan oleh sekelompok orang harus dihindarkan dan langkah-langkah dilakukan
secara otomatis untuk memindahkan aliran kekayaan kepada masyarakat yang lemah (Rahmawaty,
2013).

24



Selain itu, sendi kebebasan sistem ekonomi syariah memberikan peluang dan akses yang
sama dan memberikan hak-hak alami kepada semua orang. Kepemilikan individu dilindungi tetapi
perlu diimbangi dengan rasa tanggung jawab dan dibatasi oleh landasan moral dan hukum. Dalam
kerangka moral Islam setiap individu tidak akan melalukan monopoli, tindakan korupsi,
mengabaikan kepentingan orang lain untuk diri sendiri, keluarga atau kerabat. Semua individu
memiliki peluang dan kesempatan yang sama untuk berusaha dan mengalokasikan pendapatannya
secara efisien tanpa mengganggu keseimbangan ekonomi masyarakat. Melalui prinsip-prinsip
ekonomi syariah, tidak memungkinkan individu menumpuk kekayaan secara berlebihan sementara
mayoritas masyarakat berada dalam kemiskinan dan tidak dapat memenuhi kebutuhan pokoknya.
Keberhasilan sistem ekonomi syariah terletak pada sejauh mana keselarasan dan keseimbangan dapat
dilakukan antara kebutuhan material dan kebutuhan akan pemenuhan etika- moral itu sendiri. Islam
memandu nilai kebebasan dan keadilan ini dalam kerangka tauhid, yaitu menyadari potensi yang ada
pada diri manusia adalah anugerah ilahi yang harus digunakan untuk pengabdian dan menjalankan
misi moral yang tidak berkesudahan di muka bumi (Amalia, 2009).

4. Mekanisme Distribusi Ekonomi Syariah

Mekanisme sistem distribusi ekonomi syariah dapat dibagi menjadi dua yaitu mekanisme
ekonomi dan mekanisme non-ekonomi (Nurlaela, 2017).

a. Mekanisme ekonomi

Mekanisme ekonomi adalah mekanisme distribusi dengan mengandalkan kegiatan ekonomi
agar tercapai distribusi kekayaan. Mekanisme dijalankan dengan cara membuat berbagai ketentuan
dan mekanisme ekonomi yang berkaitan dengan distribusi. Dalam mewujudkan distribusi kekayaan,
maka mekanisme yang ditempuh pada sistem ekonomi Islam di antara manusia yang seadil-adilnya
dengan cara sebagai berikut:

1. Membuka kesempatan seluas-luasnya bagi berlangsungnya sebab-sebab hak milik dalam
hak milik pribadi.

2. Memberikan kesempatan seluasluasnya bagi berlangsungnya pengembangan hak milik
melalui kegiatan investasi.

3. Larangan menimbun harta benda walaupun telah dikeluarkan zakatnya.

4. Membuat kebijakan agar harta beredar secara luas serta menggalakkan berbagai kegiatan
syirkah dan mendorong pusat-pusat pertumbuhan.

5. Larangan kegiatan ihtikar, serta berbagai penipuan yang dapat mendistorasi pasar.

Untuk mengatasi mekansme ini, maka ada beberapa langkah yang dapat dilakukan
diantaranya pemerintah berperan dalam mekanisme ekonomi, yang secara garis besar dapat
diklasifikasikan menjadi tiga bagian: pertama, peran yang berkaitan dengan implementasi nilai dan
moral Islam; kedua, peran yang berkaitan dengan teknis operasional mekanisme pasar; dan ketiga,
peran yang berkaitan dengan kegagalan pasar. Ketiga peran ini mengacu pada konsep al- hisbah
sebagai Lembaga khusus yang berfungsi untuk mengontrol pasar dari praktik-praktik yang
menyimpang (Munrokhim Misanam et al., 2008). Dengan ketiga peran ini diharapkan akan mampu
mengatasi berbagai persoalan ekonomi karena posisi pemerintah tidak hanya sekedar sebagai
perangkat ekonomi, tetapi juga memiliki fungsi religius dan sosial.

b. Mekanisme non-ekonomi

25



Mekanisme non ekonomi terjadi tanpa motif ekonomi (mencari keuntungan) namun muncul
karena adanya dorongan untuk memperoleh pahala dari sisi Allah SWT (Triono, 2011). Mekanisme
ini muncul oleh sebab-sebab tertentu yang bersifat alamiah, seperti keadaan alam yang tandus, badan
yang cacat, akal yang lemah atau terjadinya musibah bencana alam, dimungkinkan terjadinya
kesenjangan ekonomi terhambatnya distribusi kekayaan secara ekonomi kepada orang-orang yang
memiliki faktor tersebut. Pendistribusian harta dengan mekanisme non-ekonomi tersebut antara lain:

1. Pemberian negara kepada rakyat yang membutuhkan. Maksudnya adalah negara memberikan
harta kepada orang-orang yang memerlukan untuk memenuhi kebutuhannya. Pemberian harta
negara tersebut dengan maksud agar dalam rangka memenuhi kebutuhan hidup rakyat atau
agar rakyat dapat memanfaatkan pemilikan mereka secara merata.

2. Zakat. Zakat merupakan kewajiban bagi orang yang mampu dengan rukun dan syarat tertentu.
Pemberian harta zakat yang dibayarkan oleh muzakki kepada mustahik, berdasarkan nishab
tertentu yang darinya hilanglah hak muzakki atas harta tersebut karena sudah menjadi hak bagi
delapan golongan penerima zakat. Dalam hal ini, negara wajib memaksa siapa pun yang
termasuk muzakki untuk membayarkan zakatnya.

3. Nafkah. Nafkah merupakan kewajiban yang dibebankan kepada pihak tertentu, yaitu: Bapak
kepada anak-anak dan istri-istrinya, wali kepada orang- orang yang berada dalam
tanggungannya. Jika nafkah ini tidak tercukupi, maka kewajiban ini beralih ke negara.

4. Shadaqgah, hadiah, dan hibah, yang kesemuanya hukumnya sunnah.

5. Waris. Harta seseorang yang meninggal dunia, didistribusikan dengan aturan tertentu yang
khas, baik kepada ahli waris maupun ashabah.

Mekanisme non ekonomis ini merupakan salah satu keunggulan dari sistem ekonomi Islam yang
tidak ditemui dalam sistem ekonomi lainnya, karena mendorong pihak tertentu untuk
mendistribusikan harta kekayaannya secara spiritual. Dorongan distribusi non-ekonomis dalam
sistem lain (kapitalisme maupun sosialisme-komunis) muncul karena adanya rasa belas kasihan
ataupun menjunjung tinggi nilai kemanusiaan.

G. Mekanisme Pasar
1. Pengertian dan konsep mekansme Pasar

Pasar adalah tempat bertemu antara penjual dengan pembeli dan melakukan transaksi barang
atau jasa. Pasar merupakan sebuah mekanisme pertukaran barang dan jasa yang alamiah dan telah
berlangsung sejak awal peradaban manusia. Ketika memaknai pasar dalam pengertian ilmu ekonomi
adalah pertemuan antara permintaan dan penawaran. Maka dalam pengertian ini, pasar bersifat
interaktif, bukan fisik. Adapun mekanisme pasar adalah proses penentuan tingkat harga berdasarkan
kekuatan permintaan dan penawaran (Rahardja & Manurung, 2006). Pertemuan antara permintaan
(demand) dan penawaran (supply) dinamakan equilibrium price (harga keseimbangan). Dalam
ekonomi syariah, pasar memiliki peran sentral dalam perekonomian. Pasar sudah ada sejak sebelum
Islam, dan pada pada masa Rasulullah Saw dan Khulafaur Rasyidin pasar sudah menjadi kebiasaan
yang telah di jalani selama berabad-abad ((P3EI)., 2008). Pasar pada masa Nabi Muhammad saw
memiliki peranan yang sangat penting dalam perekonomian. Bahkan, beliau dikenal sebagai pebisnis
tulen yang sukses. Seperti diketahui, Nabi ketika berusia tujuh tahun telah mengikuti pamannya Abu
Thalib ke negeri Syam untuk melakukan perjalanan bisnisnya pertama kali. Semenjak dari negeri
Syam inilah, jiwa bisnis Rasulullah berkembang dan seiring dengan bertambahnya usia, beliau
semakin giat berbisnis dengan modal sendiri atau dengan bermitra dengan orang lain.

26



Pada periode tersebut, mekanisme harga pasar diserahkan pada kekuatan pembeli dan
penjual. Beliau menolak mengatur harga pasar dengan kebijakan, meskipun pada saat itu terjadi
lonjakan harga yang murni berasal dari kekuatan permintaan dan penawaran di Madinah, namun
tidak diikuti dengan dorongan monopolistik. Menurut beliau, kebijakan penetapan harga bisa berarti
tidak menghormati pasar, dan hal itu dilarang. Ketika itu, parasahabat berkata: “Wahai Rasulullah
tentukan harga untuk kita!". Rasulullah menjawab: "Allah swt sesungguhnya adalah penentu harga,
penahan, pencurah serta pemberi rizki. Aku mengharapkan dapat menemui Tuhanku dimana salah
seorang dari kalian tidak menuntutku karena kezaliman dalam masalah darah dan harta.”

Pada konteks hadis di atas bahwa pasar adalah salah satu hukum alam yang wajib dipatuhi
oleh masyarakat pada waktu itu. Secara perorangan, pasar tersebut tidak ada yang bisa mempengarui
sekalipun Rasulullah Saw, sebab pasar adalah kekuatan kolektif sebagai ketentuan Allah SWT.
Menurut pandangan Enginer yang dikutip oleh Misbch bahwa harga pasar yang dilanggar, mislanya
dengan penentuan harga dengan alsan dan cara tidak baik sehngga mengakibatkan ketidak adlilan
maka pada kasus tersebut dapat saja dituntut (Misbach, 2020).

Dari peristiwa tersebut sangatlah jelas, penentuan harga pasar tergantung mekanisme pasar
atau kekuatan permintaan dan penawaran dalam mempengaruhi harga pasar. Bahkan Rasulullah saw
tidak berani melakukan kebijakan penetapan harga, karena dianggap sebagai sepihak dari
mekanisme pasar yang terjadi. Nilai moralitas secara khusus mendapat perhatian dalam pasar
persaingan sempurna, karena menimbulkan persaingan yang sehat, jujur, terbuka dan adil. Nilai ini
mempunyai akar yang kuat dalam ajaran ekonomi syariah. Rasulullah ssaw dengan tegas
menetapkan larangan terhadap praktik bisnis yang mengganggu mekanisme pasar yang islami.

Merujuk literatur tentang ekonomi yang tersebar di pelbagai perpustakaan menganggap
bahwa ide hukum pasar supply dan demand adalah hasil perkembangan dari sejarah pemikiran
ekonomi. Namun sejtinya bahwa teori mekanisme pasar sudah dikenal sebelum pertengahan abad
XVIII (Amalia, 2013). Salah satu ilmuwan Muslim tersebut adalah Ibn Taymiyyah. Dia adalah salah
satu ilmuwan Muslim yang secara rinci membahas tentang mekanisme harga pasar dan jenis-jenis
pasar. Artikel ini dimaksudkan untuk menelusuri dan mengangkat kembali pemikiran ekonomi Ibn
Taymiyyah, khususnya tentang konsep harga pasar yang adil (Amalia, 2013; Euis, 2010; Adiwarman
Azwar Karim, 2004). Ibn Taymiyyah mempunyai pandangan tentang pasar bebas. Dalam
pandangnnya suatu harga dipertimbangkan oleh kekuatan penawaran dan permintaan. Ibn
Taymiyyah mengatakan bahwa naik turunnya harga tidak selalu berkait dengan kezaliman (zhulm)
yang dilakukan oleh seseorang. Pernyataan tersebut mengidentifikan bahwa kenaikan harga yang
terjadi disebabkan oleh perbuatan ketidakadilan atau zhulm para penjual. Perbuatan ini disebut
manipulasi yang mendorong terjadinya ketidaksempurnaan pasar. Tetapi penyataan ini tidak bisa
disamakan dalam segala kondisi, karena bisa saja alasan naik dan turunnya harga disebabkan oleh
kekuatan pasar (Amalia, 2013).

Ungkapan Ibn Taymiyyah tersebut juga menggambarkan secara eksplisit bahwa penawaran
bisa datang dari produksi domestik dan impor. Perubahan dalam penawaran digambarkan sebagai
peningkatan atau penurunan dalam jumlah barang yang ditawarkan, sedangkan permintaan sangat
ditentukan oleh selera dan pendapatan. Besar kecilnya kenaikan harga tergantung pada besarnya
perubahan penawaran dan/atau permintaan. Bila seluruh transaksi sudah sesuai dengan aturan maka
kenaikan harga yang terjadi merupakan kehendak natural (Amalia, 2013). Berdsarkan penjelsan di
atas pasar bebas atau pasar persinagn sepurna yang digambarkan oleh Rasulullah dan pada masa Ibn

27



Taymiyyah tentu mengalami perubahan kondisi dan keadaannya, hal ini juga terkait dengan
masyarakat yang mempengaruhi pasar tersebut.

2. Harga pada Pasar Persaingan Sempurna

Mekanisme harga adalah proses yang berjalan atas dasar gaya tarik menarik antara
konsumen dan produsen baik dari pasar output (barang) ataupun input (faktor-faktor produksi)
(Kuswanto & Ichyaudin, 1993, p. 6). Harga dalam ilmu ekonomi diartikan sebagai sejumlah uang
yang menyatakan nilai tukar suatu unit benda tertentu. Harga yang adil atau harga pada pasar
persaingan sempurna merupakan harga (nilai barang) yang dibayar untuk objek yang sama diberikan,
pada waktu dan tempat yang diserahkan barang tersebut. Definisi harga yang adil juga bisa diambil
dari konsep Aquinas yang mendefinisikannya dengan harga kompetitif normal, yaitu harga yang
berada dalam persaingan sempurna yang disebabkan oleh supply dan demand, tidak ada unsur
spekulasi (Kaulla, 1940).

Ibnu Taymiyyah sendiri menjelaskan tentang harga yang adil yang terdapat pada pasar
pesiangan sempurna, misalnya perkataan beliau “..Apabila orang-orang memperjualbelikan barang
dagangannya dengan cara-cara yang biasa dilakukan, tanpa ada pihak yang dizalimi kemudian harga
mengalami kenaikan karena berkurangnya persediaan barang ataupun karena bertambahnya jumlah
penduduk (permintaan), maka itu semata-mata karena Allah Swt.. Dalam hal demikian, memaksa
para pedagang untuk menjual barang dagangannya pada harga tertentu merupakan tindakan
pemaksaan yang tidak dapat dibenarkan.” (Taymiyyah, 1993).

Terkait masalah harga paling tidak Ibn Taymiiyah menjelskan dua hal, pertama tentang
kompensasi yang setara/adil (‘iwad al-mits/) dan kedua, tentang harga yang setara/adil (zsaman al-
mits[). Kompensasi yang setara akan diukur dan ditaksir oleh hal- hal yang setara, dan itulah esensi
dari keadilan (nafs al- ‘adl). Iwadh al-mits! adalah penggantian yang sepadan yang merupakan nilai
harga yang sepadan dari sebuah benda menurut adat kebiasaan. Kompensasi yang setara diukur dan
ditaksir oleh hal-hal yang setara tanpa ada tambahan dan pengurangan, inilah esensi dari keadilan.
Sedangkan tsaman al-mits/ adalah nilai harga di mana orang-orang menjual barangnya dapat
diterima secara umum sebagai hal yang sepadan dengan barang yang dijual itu ataupun barang-
barang yang sejenis lainnya di tempat dan waktu tertentu. Keadilan yang dikehendaki oleh Ibn
Taymiyyah berhubungan dengan prinsip la dharar, yaitu tidak melukai dan tidak merugikan orang
lain, maka dengan berbuat adil akan mencegah terjadinya tindakan kezaliman (Taymiyyah, 1993).

Berdasarkan uraian di atas bahwa haraga yang adil dan itu terdapat pada pasar persiangan
sempurna, menunjukan turun dan naiknya harga berjalan secara alamiah. Tidak adanya gejolak harag
yang dipengaruhi factor di dalam atau di luar pasar, maka menujukan harga tersebut adalah harga
yang bejalan secara ideal dan tentu tidak mengapa tanpa adaanya intervensi pemerintah. Namun
sebaliknya jikalau naik turunnya harga karena ada perbuatan zhalim, maka intervensi yang dilakukan
oleh pengawas pasar (wilayatul hisbah) adalah wajar.

3. Mengatur dan Mengawasi Pasar

Pada masa Khulafah Rasyidin, terutama pada masa Umar bin Khattab ra. kekuasaan pasar
sangat penting untuk menjamin kebenaran harga pada pasar dari setiap penyimpangan dengan
pengawasan, dan mengambil harta di pasar untuk optimalisasi baitu mal berupa penarikan zakat,
infak, sedekah dan wakaf. Kekuasaan pasar ini dimaksudkan untuk menjaga hak dan kewajiban
setiap orang dalam bertransaksi di pasar, begitu juga dengan hak-hak atas baitul mal. Pengaturan

28



pasar ditujukan untuk mewujudkan kebaikan bagi setiap orang yang bertransksi di pasar, baik
penjualmaupun pembeli. Pengaturan pasar ini diharapkan dapat meneyelesaikan setiap aktivitas yang
menghalangi kebebasan melakukan jual beli di pasar yang merupakan salah satu bentuk penzaliman.
Selain pengaturan pasar, juga penting dilakukan pengawasan pasar dan aturannya (Abi Ja’far
Muhammad Ibn Jarir Al-Thabari, 1987) di antaranya sebagai berikut:

a. Kebebasan masuk dan keluar dari pasar

Umar bin Khattab melarang membatasi setiap tempat di pasar atau menguasai suatu tempat
dan melarang seseorang yang tidak mengizinkan orang lain memilih dan menggunakan tempat untuk
berjualan di pasar. Selama penjual menggunakan untuk berdagang, maka ia boleh menggunakan
tempat tersebut kapan saja, tetapi jika dagangannya telah habis dan selesai menjual, maka tempat
tersebut terbuka bagi siapa yang terlebih dahulu datang dan menggunakan tempat tersebut. pasar
tetap terbuka dan bebas bagi siapa saja yang ingin memanfaatkannya. Umar melarang klaim
tempat/kios di pasar menjadi milik pribadi tertentu, maka ketika Umar melihat kios/lapak yang
dibangun oleh seseorang di pasar maka Umar merubuhkannya (Abi Ja’far Muhammad Ibn Jarir Al-
Thabari, 1987). Kebebasan ini tidak akan terwujud jika terdapat hal yang menghalangi kebebasan
tersebut, termasuk bebas mengangkut barang dari satu tempat ke tempat lainnya.

b. Pengawasan Cara Penawaran Penjual

Umar bin Khattab ra. dalam pengawasan pasar selalu memperlihatkan kepada pedagang
mengenai cara menawarkan barang dagangan agar dagangan laku terjual. Umar bin Khattab ra.
memperbolehkan menawarkan barang dagangan dengan cara yang menarik dan dengan persyaratan
kemudahan tertentu, asal dibangun di atas kejujuran. Dengan kata lain, tidak boleh melewati batas
kebenaran dalam menyebutkan dagangannya. Adapun selama ada dalam ruang kebenaran maka
tidak ada larangan untuk memamerkannya dengan indah dan menghiasinya dengan hal yang bisa
menarik para pembeli. Umar ra berkata, “Tidak masalah bila kamu menghiasi barang daganganmu
sesuai apa yang ada padanya”. (Afar, Muhammad Abdul Mun’im, 1996). Selama dalam ruang
kejujuran, para pedagang ridak dilarang untuk memperlihatkan dengan baik dan menghiasinya
menjadi menarik bagi pembeli. Namun demikian, tidak boleh melewati batas dalam menawarkan
dagangannya.

c. Larangan Menimbun Barang

Menimbunan barang merupakan penghalang terbesar dalam persaingan dalam pasar Islam.
Hal ini disebabkan dampaknya pada sejumlah barang yang tersedia ketika terjadi penimbunan. Hal
ini kan mempengaruhi harga jual di pasar menjadi meningkat karena ketersediaannya semakin
berkurang dan permintaan pada saat yang sama mengalami peningkatan. Penimbunan barang
merupakan perbuatan yang menzalimi manusia. Umar bin Khattab ra. dengan tegas dan keras
melarang penimbunan barang di pasar. Beliau berkata: “Janganlah menjual di pasar kami seorang
penimbun barang!” (Jaribah bin Ahmad Al-Haritsi, 2010).

d. Pengaturan Perantara dalam Jual Beli

Jual beli sering kali dimediasi oleh perantara. Perantara terjadi karena banyaknya jenis
barang dan jasa yang tersedia, kuantitas barang dalam jumlah yang banyak, luasnya wilayah
perdagangan, dan sulitnya hubungan langsung antara penjual dan pembeli. Namun demikian, perlu
pemahaman mendalam terkait perantara perdagangan, karena tanpa pemahaman terutama aturan

29



dapat mengakibatkan terjadinya penyalahgunaan wewenang sebenarnya sehingga terjadi penipuan
atau monopoli. Bisa jadi perantara perdagangan justru merusak persaingan, dengan kenaikan harga
ketika terjadi ketidakstabilan harga di pasar karena ketersediaan dan permintaan barang tersebut.

Merujuk pendapat sahabat Umar bin Khattab ra. yang telah memerintahkan untuk
melaksanakan pesan Rasulullah saw, yaitu “Dan janganlah orang yang tahu menjual kepada orang
yan tidak tahu”. Umar bin Khattab ra. juga memerintahkan para pedagang dari orang Badui ke pasar,
memberitahukan mereka jalan menuju pasar, agar dia mengetahui dengan sempurna keadaan pasar
dan harga-harga dan mereka bisa sampai ke pasar serta menjual barang dagangannya sesuai
kehendaknya. Umar bin Khattab ra. berkata, “Tunjukkan mereka ke pasar, tunjukkan mereka jalan
dan beritahu mereka tentang harga” (Afar, 1985).

e. Mengawasi Harga

Umar bin Khattab ra. memberi perhatian dalam perkembangan harga dan mengawasinya.
“Ketika datang utusan kepadanya, maka beliau bertanya tentang keadaan mereka dan harga-harga
pada mereka” (Namigq, n.d.,). Kenaikan harga dalam Islam dianggap sebagai bencana atau musibah
karena perbuatan dosa manusia. Kejadian ini terjadi ketika umat muslim datang kepada Nabi
Muhammad Saw untuk menetapkan harga. Maka Rasulullah Saw bersabda, “Tetapi aku berdoa...”.
(Muhammad, 1998). “Artinya aku menghadap Allah agar menghilangkan mahalnya harga dan
meluaskan rizki”. (HR Abu Dawud, Tirmidzi, dan Ibnu Majah). Hadis ini menjelaskan bahwa setiap
muslim harus menyadari perlunaya membangun pasar seperti halnya membangun masjid. Seperti
halnya masjid, pasar juga tidak diperbolehkan mengambil untung atau beban sewa bagi yang ingin
memanfaatkannya. Begitu juga pembiayaannya dalam pemeliharanaa, kebersihan dan keamanan
juga berasal dari wakaf, zakat, infak dan sedekah seperti halnya masjid. Selama terdapat sejumlah
pedagang yang tinggal di suatu tempat dan sepakat memulai perdagangan, maka secara fitrah
perdagangan itu dapat dijalankan, serta menjadi pilihan bagi umat muslim untuk meningglakan riba
dan menghalalkan jual beli.

F. Latihan

1. Apa yang anda ketahui tentang teori produksi dan konsumsi dalam ekonomi syariah,
jelaskan!

2. Apa perbedaan Poduksi dan konsumsi dalam ekonomi syariah dengan ekonomi
konvensional, jelaskan!

3. Jelaskan, bagaimanakah distribusi pendapatan menghasilkan kesjahtraan pada masyarakat?
Jelaskan, bagaimana menanisme pasar berjalan dalam ekonomi Islam, siapakah tokoh-tokoh
Muslim yang membahas tentang mekanisme pasar!

5. Jelaskan, karaktersitik ekonomi syariah yang terkait dengan etika atau ahlak?

6. Apa yang anda pahami tentag wilatul hisbah dalam ekonomi syariah?

F. Rangkuman

1. Produksi adalah kegiatan manusia untuk menghasilkan barang dan jasa, kemudian
dimanfaatkan oleh konsumen.

2. Konsep produksi dalam Islam memiliki arti yang lebih luas. Dalam ekonomi syariah
kemashlahatan ketika memproduksi suatu barang sangatlah penting, sehingga setiap
aktivaitas produksi wajib memiliki kemanfaatan bagi kebutuhan manusia dan alam
sekitarnya.

30



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Dalam konteks memproduksi suatu barang, maka tidak dibernarkan adanya pemborosan,
sebab tenaga kerja dalam memproduksi produk tersebut dianggap tidak produktif.

Dalam ekonomi syariah memproduksi sesuatu bukanlah sekadar untuk dikonsumsi sendiri
atau dijual ke pasar semata. Pandangan ekonomi syariah pada prinsipnya menekankan
kegiatan produksi yang tidak hanya berhenti pada fungsi ekonominya saja tetapi juga harus
bisa sejalan dengan fungsi sosial, sehingga untuk mencapai fungsi sosial kegiatan produksi
harus mencapai surplus.

Tujuan produksi dalam perspektif ekonomi syariah adalah menyediakan barang dan jasa
yang memberikan mashlahah maksimum bagi konsumen.

Motivasi utama bagi produsen dalam ekonomi konvesional adalah mencari keuntungan
material (uang) secara maksimal sangatlah dominan.

Motivasi produsen dalam ekonomi syariah sesuai dengan tujuan produksi yaitu menciptakan
mashlahah.

Faktor-faktor produksi dalam ekonomi syariah ditujukan untuk menyediakan kebutuhan
manusia dalam rangka tercapainya kemashlahatan yang menekankan kebermanfaatan
produk dalam memenuhi kebutuhan manusia, baik kebutuhan dunia maupun keuntungan
akhirat.

Beberapa factor produksi dalam ekonomi syariah diantaranya adalah Amal/Kerja (Labor),
Bumi/Tanah (Land) dan Modal (Capital).

Konsep ekonomi syariah, yang berpandangan konsumsi merupakan satu kesatuan yang tidak
terpisahkan dari peranan aturan agama.

Konsumsi dalam pandangan ekonomi syariah pada dasarnya sama dengan ekonomi
konvensional, namun yang membedakan terletak pada tujuan dari konsumsi dan etika dalam
mengkonsumsi barang atau jasanya.

Etika konsumsi pada ekonomi syariah tidak bisa terlepas dari prilaku konsumen, dimana
pandangan ekonomi konvensonal medsarkan kepada rasionalisme dan utilitarianisme.
Konsep konsumsi dalam pandangan ekonomi syariah, bahwa konsumen dalam hal
mengkonsumsi merupakan satu kesatuan yang tidak terpisahkan dari peranan aturan agama.
Adapun makna distribusi dalam ekonomi syariah adalah mencakup pengaturan kepemilikan
unsur-unsur produksi dan sumber-sumber kekayaan. Islam memperbolehkan masyarakat
akan kepemilikan umum dan kepemilikan khusus, dan meletakkan masing-masing dari
keduanya ketentuan-ketentuan untuk mendapatkannya dan mempergunakannya, serta
ketentuan-ketentuan untuk warisan, hibah dan wasiat.

Distribusi dalam ekonomi syariah memiliki tujuan-tujuan ekonomi yang penting,
diantaranya; Pengembangan harta dan pembersihannya dan memberdayakan sumber daya
manusia.

Mekanisme sistem distribusi ekonomi syariah dapat dibagi menjadi dua yaitu mekanisme
ekonomi dan mekanisme non-ekonomi.

Pasar merupakan sebuah mekanisme pertukaran barang dan jasa yang alamiah dan telah
berlangsung sejak awal peradaban manusia.

Mekanisme harga adalah proses yang berjalan atas dasar gaya tarik menarik antara
konsumen dan produsen baik dari pasar output (barang) ataupun input (faktor-faktor
produksi)

31



G. Umpan Balik dan Tindak Lanjut

Berdasarkan wawancara terbatas terkait pembelajaran mata kuliah ekonomi syariah pada bab III
tentang Produksi dan Konsumsi, maka dapat diketahui bahwa pemahaman peserta atas kemampuan
materi-materi ini, baik dan sangat baik. Pemahaman hal ini dapat dilihat pada kemampuan peserta
dalam mempresentasikan tugas makalah dan tugas lainnya. Namun dalam pembelajaran mata kuliah
ekonomi syariah pada bab ini, terdapat sebuah kendala, misalnya kemapuan peserta dalam
mengkontekstulisasikan dan memberikan contoh-contoh kongkrit bentuk aktivitas ekonom syariah
yang lebih kongkrit dan benar-benar sesuai dengan ajaran syariah Islam. Terlebih penguaasaan
bahasa asing terutma bahasa Arab banyaknya peserta yang tidak menguasai, maka agak kesulitan
melacak sumber-sumber aslinya. Adapun tindak lanjut dari hasil umpan bali tersebut, dosen ekonomi
syariah harus berusaha memetakan peserta-mahasiwa yang secara kemapuan akademiknya kurang
dengan peserta yang lebih diatas rata-rata. Hal ini dilakukan agar mempermudah mengarahkan
bimbinngan kepada peserta yang lebih intes dalam pembelajaran ekonomi syariah. Atau tindak lanjut
lainnya dosen ekonomi syariah dalam hal mengkontekstualisasikan mata kuliah ekonomi syariah
maka hendaknya melibatkan mahiswa dalam hal menganalisis kasus-kasus ekonomi syariah dengan
melibatkan penelitian lapangan. Dan juga dosen memberikan arahan- arahan terkaitsumber-sumber
utama yang berbahasa Arab.

32



BAB IV
FIKIH MUAMALAH SEBAGAI PIJAKAN EKONOMI

. Indikator Hasil Belajar
Peserta menjelaskan konsep fikih muamalah.
Peserta menjelaskan prinsip dasar fikih muamalah.
. Konsep Fikih Muamalah

W

Pengertian muamalah pada mulanya memiliki cakupan yang luas, sebagaimana yang
dirumuskan oleh Muhammad Yusuf Musa, yaitu peraturan-peraturan Allah yang harus diikuti dan
dita’ati dalam hidup bermasyarakat untuk menjaga kepentingan manusia”. Namun belakangan ini
pengertian muamalah lebih banyak dipahami sebagai aturan-aturan Allah yang mengatur hubungan
manusia dengan manusia (habl mina allah) dalam memperoleh dan mengembangkan harta benda
atau lebih tepatnya dapat dikatakan sebagai aturan Islam tentang kegiatan ekonomi yang dilakukan
manusia (Figh Muamalah Maliyah).

Figh muamalah menurut Musthafa Ahmad Zarqa dalam Ghufron Ajib adalah hukum-hukum
yang berkaitan dengan perbuatan manusia dan hubungan sesama manusia dalam urusan kebendaan,
hak-hak kebendaan serta penyelesaian perselisihan di antara mereka. Dapat dilihat di sini bahwa figh
muamalah dapat dipahami sebagai hukum perdata Islam tetapi terbatas pada hukum kebendaan dan
hukum perikatan.

Figih muamalah Maliyah dapat diartikan sebagai pengetahuan tentang kegiatan atau transaksi
yang berdasarkan hukum-hukum syariat mengenai perilaku manusia dalam kehidupanya
berhubungan dengan pengelolaan harta, perputaran uang, mencari rizki, seperti jual beli,
perdagangan dll. Urgensinya agar dapat melakukan praktik muamalah sesuai ketentuan syariat,
apalagi dalam dunia transaksional pada zaman sekarang yang dinamis, disitulah pentingnya
memahami muamalah maliyah.

C. Ruang Lingkup

Ruang lingkup figh muamalah dibagi menjadi dua. Pertama, ruang lingkup al- Muamalah al-
Adabiyah dan al-Muamalah al-Maliyah. Al-Adabiyah adalah pembahasan-pembahasan yang
mengenai aspek moral seperti ridha, tidak terpaksa, transparan, jujur, bebas dari unsur gharar dan
menjauhi sifat-sifat seperti tadlis (tidak transparan), gharar (tipuan), risywah (sogok), ikhtikar
(penimbunan).

Sedangkan Al-Muamalah al-Maliyah pembaha-sannya meliputi bentuk-bentuk perikatan
(akad) tertentu seperti jual beli (al-ba’i), gadai (al-rahn), sewa menyewa (al- ijarah), pesanan (al-
istishna’), jasa tanggungan (al-kafalah), pengalihan utang (al- hiwalah), pemberian kuasa (al-
wakalah), perdamain (al-sulh), kerjasama (al-syirkah), bagi hasil (al-mudlarabah), pemberian (al-
hibah), bagi hasil pertanian (al-muzara’ah), bagi hasil dalam pengairan (al-musaqah), titipan (al-
wadi’ah), pinjaman (al-qardl) dan lain sebagainya.

Dalam hal ini, objek kajian atau ruang lingkup figh muamalah secara garis besar meliputi
pembahasan tentang harta (al-mal), hak-hak kebendaan (al-huquq), dan hukum perikatan (al-aqd).

33



1. Hukum Benda, terdiri dari:

Pertama konsep harta (al-mal), meliputi pembahasan tentang pengertian harta, unsur- unsur
dan pembagian jenis-jenis harta. Kedua, konsep hak (al-huquq), meliputi pembahasan tentang
pengertian hak, sumber hak, perlindungan dan pembatasan hak, dan pembagian jenis-jenis hak.
Ketiga, konsep tentang hak milik (al-milkiyah), meliputi pembahasan tentang pengertian hak milik,
sumber-sumber pemilikan, dan pembagian macam-macam hak milik.

2. Konsep umum akad, membahas tentang pengertian akad dan tasharruf, unsur-unsur akad dan
syariat masing-masing unsur, dan macam-macam akad.

3. Aneka macam akad khusus membahas tentang berbagai macam transaksi muamalah seperti
berikut:

jual beli (al-bai’ at tijarah)

gadai (rahn)

jaminan dan tanggungan (kafalah dan dhaman)

pemindahan hutang (hiwalah)

perseroan atau perkongsian(asy-syirkah)

&

perseoran harta dan tenaga (al-mudharabah)

sewa menyewa (al-ijarah)

utang piutang (al-qard)

pinjam-meminjam (al ariyah)

penitipan (al-wadi’ah)

dan lain sebagainya, yang masing-masing akan disampaikan dalam bab tersendiri.

AT R Mo a0 o

B. Prinsip Dasar

Sebagai sistem kehidupan, Islam memberikan warna dalam setiap dimensi kehidupan manusia,
tak terkecuali dunia ekonomi. Sistem Islam ini berusaha mendialektikkan nilai-nilai ekonomi dengan
nilai akidah atau pun etika. Artinya, kegiatan ekonomi yang dilakukan oleh manusia dibangun
dengan dialektika nilai materialisme dan spiritualisme. Kegiatan ekonomi yang dilakukan tidak
hanya berbasis nilai materi, akan tetapi terdapat sandaran transendental di dalamnya, sehingga akan
bernilai ibadah. Selain itu, konsep dasar Islam dalam kegiatan muamalah (ekonomi) juga sangat
konsen terhadap nilai-nilai humanisme. Di antara kaidah dasar figh muamalah adalah sebagai berikut

1. Hukum asal dalam Muamalah adalah mubah (diperbolehkan).

Ulama figh sepakat bahwa hukum asal dalam transaksi muamalah adalah diperbolehkan
(mubah), kecuali terdapat nash yang melarangnya. Dengan demikian, kita tidak bisa mengatakan
bahwa sebuah transaksi itu dilarang sepanjang belum/ tidak ditemukan nash yang secara sharih
melarangnya. Berbeda dengan ibadah, hukum asalnya adalah dilarang. Kita tidak bisa melakukan
sebuah ibadah jika memang tidak ditemukan nash yang memerintahkannya, ibadah kepada Allah
tidak bisa dilakukan jika tidak terdapat syariat dari-Nya.

2. Konsentrasi Figh Muamalah untuk Mewujudkan Kemaslahatan

Figh muamalah akan senantiasa berusaha mewujudkan kemaslahatan, mereduksi permusuhan
dan perselisihan di antara manusia. Allah tidak menurunkan syariah, kecuali dengan tujuan untuk
merealisasikan kemaslahatan hidup hamba-Nya, tidak bermaksud memberi beban dan

34



menyempitkan ruang gerak kehidupan manusia. Ibnu Taimiyah berkata: “Syariah diturunkan untuk
mewujudkan kemaslahatan dan menyempurnakannya, mengeliminasi dan mereduksi kerusakan,
memberikan alternatif pilihan terbaik di antara beberapa pilihan, memberikan nilai maslahat yang
maksimal di antara beberapa maslahat, dan menghilangkan nilai kerusakan yang lebih besar dengan
menanggung kerusakan yang lebih kecil”.

3. Prinsip-prinsip pada Figih Muamalah adalah “Halal”, maksudnya disini adalah benda yang akan
di transaksikan itu harus bersih dan halal. Yang mana terdapat dalam surat Al-Maidah [4]: 88
yang Artinya : “Makanlah bagimu apa yang direzekikan Allah Halal dan Baik. Maka bertagwa
yang kamu beriman kepadanya”.

4. Azas Manfaat: Maksudnya adalah benda yang akan ditarnsaksikan itu adalah benda yang
bermanfaat, baik manfaat yang dapat diarasakan secara langsung maupun manfaat yang tidak
langsung, contohnya (buah-buahan atau bibit tanaman secara tidak langsungnya)

5. Azaz Kerelaaan: dalam muamalah dimana saat bertransakisi harus adanya rasa saling suka sama
suka, supaya nantinya tidak ada rasa kekcewaan satu sama lainnya.

6. Asas Kebjikan (Kebaikan): maksudnya adalah setiap hubungan perdata sebagiannya
mendatangkan kebajikan (kebaikan) kepada kedua belah pihak dan pihak ketiga dalam
masyarakat. Kebajikan yang diperoleh seseorang haruslah didasarkan pada kesadaran
pengembangan kebaikan dalam rangka kekeluargaan.

7. Asas Mendahulukan kewajiban dari hak: bahwa dalam pelaksanannya hubungan perdata para
pihak harus mengutamakan penuaian kewajiban terlebih dahulu daripada menurut hak.

8. Asas Adil dan berimbang.

9. Asas kemasaslahatan hidup.

10. Asas larangan merugikan diri sendiri dan orang lain: maksdunya adalah bahwasanya para pihak
yang mengadakan hubungan perdata tidak boleh merugikan didri sendir dan orang lain dalam
hubungan bertransaksi.

Ekonomi Islam bukan cabang IImu Ekonomi Sekuler. Ekonomi sekular mempunyai pengertian
sebagai berikut : “ilmu sosial yang membahas problem mengenai pengunaan atau pengaturan
sumberdaya yang terbatas (alat-alat produksi) untuk memperoleh pemenuhan terbesar dan secara
maksimum dari kebutuhan manusia yung tidak terbatas”. Dari definisi tersebut bahwa Ekonomi
Konvensional atau secular sama sekali tidak mengkaitkan studi yang dilakukan dalam kerangka ilmu
ekonomi dengan keberadaan Tuhan, termasuk syari’ah-Nya.

Bidang muamalat tampaknya memiliki ruang lingkup yang sangat luas, sehingga potensial untuk
berkembang lebih jauh. Pada saat pengembangan masyarakat dititikberatkan pada bidang ekonomi
Islam, bidang ini (figh muamalat) akan terus berkembang. Bahkan, berbagai indikator ekonomi
dijadikan instrumen untuk mengukur kedudukan dan posisi suatu negara dan masyarakat bangsa
dalam pergaulan internasional. Akan tetapi, tentu saja yang menjadi subyek dalam hal ini adalah
aspek normatif dari ekonomi, dan bukan ekonomi itu sendiri.

Penegasan tentang hal ini memiliki makna penting karena dewasa ini terjadi pergeseran cara
pandang dari muamalat menjadi ekonomi Islam. Subyek kedua bidang itu berpangkal dari dua
subject matter. dan sudut pandang yang berlainan. Muamalat bertitik-tolak dari pandangan dunia dan
nilai yang diimplementasikan untuk penataan hak-hak kebendaan, perikatan dalam lingkungan
public. Ia dapat disebut sebagai hukum ekonomi. Sementara itu, ekonomi bertitik tolak dari
pemenuhan kebutuhan terhadap benda (dan jasa) sebagai barang yang dapat diproduksi, didistribusi,
dan dikonsumsi.

35



E. Latihan

Jelaskan definisi fikih muamalah!

Sebutkan klasifikasi fikih dan berikan contohnya!

Jelaskan apa saja yang menjadi objek kajian fikih muamalah!

Apa yang dimaksud dengan prinsip kebolehan dalam fikih muamalah?

nk L=

Sebutkan contoh kemudahan dan kemurahan hati dalam kegiatan muamalah!
F. Rangkuman

Fikih muamalah maliyah dapat diartikan sebagai pengetahuan tentang kegiatan atau transaksi
yang berdasarkan hukum-hukum syariat mengenai perilaku manusia dalam kehidupanya
berhubungan dengan pengelolaan harta, perputaran uang, mencari rizki, seperti jual beli,
perdagangan. Ruang lingkup fikih muamalah dibagi menjadi dua. Yakni al-Muamalah al-Adabiyah
dan al-Muamalah al-Maliyah. al-Muamalah Al- Adabiyah adalah pembahasan-pembahasan yang
mengenai aspek moral seperti ridha, tidak terpaksa, transparan, jujur, bebas dari unsur gharar dan
menjauhi sifat-sifat seperti tadlis (tidak transparan), gharar (tipuan), risywah (sogok), ikhtikar
(penimbunan). Sedangkan Al-Muamalah al-Maliyah pembahasannya meliputi bentuk-bentuk
perikatan seperti jual beli (al-ba’i), gadai (al-rahn), sewa menyewa (al-ijarah), pesanan (al- istishna’),
jasa tanggungan (al-kafilah), pengalihan utang (al-hiwalah), pemberian kuasa (al-wakalah),
perdamain (al-sulh), kerjasama (al-syirkah), bagi hasil (al- mudharabah), pemberian (al-hibah), bagi
hasil pertanian (al-muzara’ah), bagi hasil dalam pengairan (al-musaqah), titipan (al-wadi’ah),
pinjaman (al-qardh).

Fikih Muamalah Maliyah mempunyai korelasi dengan kajian ekonomi Islam karena obyek
bahasan-nya sama sama berkaitan dengan pemenuhan kebutuhan umat manusia melalui perjanjian
dalam transaksi yang dilakukan antara kedua belah pihak. Manfaat Fikih Muamalah sebagai
Pedoman Praktik Ekonomi Islam, Etika Bisnis Islam, dan Kajian Keilmuan Ekonomi Islam.

G. Umpan Balik dan Tindak Lanjut

Berdasarkan diskusi terbatas terkait pembelajaran mata kuliah ekonomi syariah pada bab IV
tentang fikih muamalah seagai pijakan ekonomi, maka dapat diketahui bahwa pemahaman peserta
atas kemampuan materi-materi ini, baik dan sangat baik. Pemahaman hal ini dapat dilihat pada
kemampuan peserta dalam mempresentasikan tugas makalah dan tugas lainnya. Namun dalam
pembelajaran modul ekonomi syariah pada bab ini, terdapat sebuah kendala, misalnya kemapuan
peserta dalam mengkontekstulisasikan dan memberikan contoh-contoh kongkrit bentuk fikih
muamalah yang lebih kongkrit dan benar-benar sesuai dengan ajaran syariah Islam. Terlebih
penguaasaan bahasa asing terutama bahasa Arab banyaknya peserta yang tidak menguasai, maka
agak kesulitan melacak sumber-sumber aslinya.

Adapun tindak lanjut dari hasil umpan bali tersebut, pengajar/instruktur harus berusaha
memetakan peserta yang secara kemapuan akademiknya kurang dengan peserta yang lebih diatas
rata-rata. Hal ini dilakukan agar mempermudah mengarahkan bimbinngan kepada peserta yang lebih
intes dalam pembelajaran ekonomi syariah. Atau tindak lanjut lainnya pengajar fikih muamalah
dalam hal mengkontekstualisasikan materi muamalah hendaknya melibatkan peserta dalam hal
menganalisis kasus-kasus fikih muamalah kontemporer dengan melibatkan penelitian lapangan. Dan
juga dosen memberikan arahan- arahan terkaitsumber-sumber utama yang berbahasa Arab.

36



BABYV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan pemaparan yang telah diuraikan pada bab-bab sebelumnya, maka pada bab penutup
modul ini dapat disimpulkan bahwa ekonomi syariah adalah suatu ilmu yang mempelajari aktivitas
manusia yang berhubungan dengan produksi, konsumsi dan distribusi terhadap barang dan jasa baik
secara mikro (sekala kecil) maupun makro (skala besar) yang sesui dengan ketentuan jalan hidup
orang Muslim dan ketentuan ajaran Islam.

Ekonomi syariah mengedepankan maslahah dalam konsepnya, hal ini didsarkan pada tujuan
untuk mencapai maqashid al-syariah (tujuan syariah) yang telah diterapkan oleh Islam. Sebagai ilmu
yang bersifat interdisipliner, maka ekonomi syariah juga tidak dapat berdiri sendiri, tetapi perlu
penguasaan yang baik dan mendalam terhadap ilmu- ilmu pendukungnya sebagai tool of analysis
seperti matematika, statistic, logika dan usul figh. Titik tekan perbedaan ekonomi syariah dengan
ekonomi konvenssional ialah terletak pada karakteristik ekonomi syariah harus memiliki nilai-nilai
keimanan, keislaman dan ahlak dalam menjalakan setiap aktifitas ekonomi. Ketika sistem ekonomi
kapitalis lebih bersifat individual, sistem ekonomi sosialis memberikan hampir semua tanggung
jawab kepada warganya, maka sistem ekonomi syariah harus memberikan kesejahteraan bagi seluruh
masyarakat, memberikan rasa adil, kebersamaan dan kekeluargaan serta mampu memberikan
kesempatan seluas-luasnya kepada setiap pelaku usaha berdsarkan prinsip kemslahatan. Dengan
demikian ilmu ekonomi syariah tidak bisa terlepas dari nilai-nilai islami.

Ekonomi syariah memandang produksi, konsumsi dan distribusi adalah kegiatan penting yang
harus menerapkan kemaslahatan, sehingga dengan kemslahatan ketiga kegiatan dalam ekonomi
tersebut tidak dibernarkan adanya pemborosan, meyia-nyiakan, dzalim dan sebagainya yang
bertetangan dengan ajaran Islam. Sifat-sifat tersebut dalam pandangan ekonomi syariah tidak
produktif dan melanggar syariat Islam. Kegiatan produksi, distribusi dan konsumsi dalam perspektif
ekonomi syariah ialah usaha manusia untuk memperbaiki tidak hanya kondisi fisik materialnya
semata, tetapi juga memperbaiki moralitas dan harus beretika. Sebab sikap ini, sebagai sarana untuk
mencapai tujuan hidup yang hakiki yaitu kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat.

Mekanisme pasar dalam ekonomi syariah memiliki peran sentral sebagai pertemuan manusia
baik dalam rupa produksi, konsumsi ataupun distribusi suatu barang dan jasa. Oleh sebab itu pada
pasar persaingan sempurna dimana didalamnya tidak adanya kegiatan dzalim, maka harga pasar
diserahkan kepada mekanisme pasar, hal ini pernah dilakukan oleh Nabi Muhammad Saw, yang tiak
mau mengintervensi harga. Namun demikian jika terjadi pada pasar persaingan yang tidak sempurna
dan banyaknya kedzaliman dalam aktifitas pasar tersebut, maka peran penguasa dalam hal
mengintervensi harga dan kebikan yang lain diperkenankan, hal ini tentu didasarkan pada
kemaslahatan yang menjadi ruh ekonomi syariah.

37



DAFTAR PUSTAKA

(P3EI)., P. P. P. E. I. (2008). Ekonomi Islam. In Jakarta: PT RajaGrafindo Persada. PT RajaGrafindo
Persada.

Abdul Qoyum, A. N. dkk. (2021). SEJARAH PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM.

Departemen Ekonomi dan Keuangan Syariah - Bank Indonesia.

Abi Ja’far Muhammad Ibn Jarir Al-Thabari. (1987). Tarikh al-Umam wa al-Muluk. In Dar al-Fikr.

Afar, Muhammad Abdul Mun’im, M. bin S. N. (1996). Ushul al-Iqtishad al-Islami. Dar al-Fthi al-
"ilami al-Arabi.

Afar, M. A. M. (1985). Al-Iqtishad Al-Islami (4th ed.). Dar al-Bayan.

Al-Haritsi, J. bin A. (2006). Fikih Ekonomi Umar bin Al-Khathab. Pustaka Al-Kautsar. Al-Hasani,
B. (1989). The concept of Iqtisad. B. Al-Hasani, & A. Mirakhor, Essays on

Igtisad. The Islamic Approach to Economic Problems, 21-44.

Al-Sadr, M. B. (1983). Igtishaduna (Our Economics) Discvery Attempt on Economic Doctrine in
Islam. WOFIS.

Ali, M. D. (2011). Pengantar [lmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia. In

Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.

Amalia, E. (2013). Mekanisme Pasar dan Kebijakan Penetapan Harga Adil dalam Perspektif
Ekonomi Islam. Al-Iqtishad: Jurnal [lmu Ekonomi Syariah, 5(1).

Amalia, E. (2009). PotensidanPersoalan LKMS/BMT BagiPenguatan UKM dalam Kerangka
Keadilan DistributifEkonomi Islam (Studi LKMS/BMT di 6 Kota PulauJawa). Makalah
Disajikan Dalam International Seminar and Symposium on Implementations of Islamic
Economics to Positive Economics in the World, Universitas Airlangga, Surabaya, 1-3.

Anshari, E. S. (1981). Illmu, Filsafat dan Agama, Cet. XI (Surabaya: PT. Bina [lmu Offset, 2002).

Anton, M. B. H. (2003). Pengantar Ekonomi Mikro Islam. Yogyakarta, Ekonisia. Aravik, H.,
Hamzani, A. 1., & Khasanah, N. (2021). Dari Konsep Ekonomi Islam

Sampai Urgensi Pelarangan Riba; Sebuah Tawaran Ekonomi Islam Timur Kuran.

Islamic Banking: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Perbankan Syariah, 6(2), 215-232.

Euis, A. (2010). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Gramata Publishing: Depok.

Fuadi Fuadi, D. (2021). Ekonomi Syariah. Yayasan Kita Menulis.

https://books.google.co.id/books?hl=id&Ir=&id=JhRDEAAAQBAJ&oi=fnd&pg=
PA1&dg=Mazhab+ekonomi+adalah&ots=13Zxu3gggH&sig=olub9vk8iPoVvnGNr
TOnWTbgOKU&redir esc=y#v=onepage&q=Mazhab ekonomi adalah&f=false

Hafid, A. (2015). Konsep Penawaran dalam Perspektif Islam. JEBIS (Jurnal Ekonomi Dan Bisnis
Islam)] JOURNAL OF ISLAMIC ECONOMICS AND BUSINESS, 1(2), 203-216.

38



Holis, M. (2017). Sistem distribusi dalam perspektif ekonomi Islam. Jurnal Masharif Al-Syariah:
Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 1(2).

Ibrahim, A. (2018). The Call for Islamic Economics: Shades of Contestation. Shirkah: Journal of
Economics and Business, 2(2).

Jaribah bin Ahmad Al-Haritsi. (2010). Al-figh al-Iqtishadi li amiril Mukminin Umar ibnu Al-
Khaththab, Terj. Asmuni Solihan Zamakhsyari. Khalifa.

Jomo, K. S. (2016). Islamic economic alternatives: Critical perspectives and new directions.
Springer.

Kahf, M. (1984). The Islamic economy: An analytical study of the functioning of the Islamic
economic system.

Kardes, F. R., Cline, T. W., & Cronley, M. L. (2011). Consumer behavior: Science and practice.

Karim, Adiwarman A. (2021). Ekonomi Mikro Islami. Rajawali pers.

Karim, Adiwarman Azwar. (2004). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, edisi ketiga. Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada.

Kaulla, R. (1940). Theory of just price: A historical and critical study of the problem of economic
value.

Kuswanto, A., & Ichyaudin, Z. (1993). Pengantar Ekonomi. Depok: Gunadarma. Lutfi, M. (2019).
Konsumsi dalam perspektif ilmu ekonomi Islam. Syar’ie, 1, 95-109. Mandzur, M. ibn M.
ibn. (1972). Lisan Al-’Arab. In Beirut: Dar Sadir, nd.

Mannan, M. A. (1986). Islamic economics: theory and practice;(foundations of Islamic economics).
Westview Press.

Misanam, M, Suseno, P., & Hendrieanto, M. B. (2008). Ekonomi Islam, Kerjasama Pusat Pengkajian
dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) Ull-Bank Indonesia, Jakarta: PT. Raja
Grafindo Persada.

Misanam, Munrokhim, Suseno, P., & Hendrieanto, M. B. (2008). Ekonomi Islam. Jakarta: PT
Rajagrafindo Persada.

Misbach, I. (2020). Ekonomi Syariah. Alauddin Press.

Muhammad, A. al-T. A.-A. A. (1998). Aun al-Ma’bud Syarh Sunan Abi Dawud. In 9. Dar al Fikr.

Namiq, S. (n.d.). An-Nuzhum al-Igtishadiyah al-Mu’ashirah wa Thatbigatuha. Nasution, M. E.
(2006). Pengenalan Eksklusif Ekonomi Islam, cet. I, Jakarta. Kencana Prenada Media
Group.

Nurlaela, N. (2017). Mekanisme Distribusi Harta Secara Ekonomis dan Non Ekonomis dalam Sistem
Ekonomi Islam. At-Tauzi: Islamic Economic Journal, 17(2), 172— 180.

Pengkajian, P. (2008). Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) UlIl Yogyakarta. Ekonomi Islam.

Prasetyo, Y. (2018). Ekonomi syariah. Penerbit Aria Mandiri Group.

39



Qardhawi, Y. (2016). Daurul Qiyam wa Akhlaq fil Iqtishadil Islami, terj. Zainal Arifin. Norma Dan
Etika Ekonomi Islam. Cet. II.

Rahardja, P., & Manurung, M. (2006). Teori Ekonomi Mikro Suatu Pengantar. Rahman, A. (1995a).
Doktrin Ekonomi Islam Jilid 1. Yogyakarta: Dana Bhakti Wakaf.

Rahman, A. (1995b). Economic Doctrines of Islam Volume II, Terj. Nastangin Soeroyo,
Yogyakarta: Dana Bhakti Wakaf.

Rahmawaty, A. (2013). Distribusi Dalam Ekonomi Islam Upaya

Pemerataan Kesejahteraan Melalui Keadilan Distributif. Equilibrium, 1(1).

Rosyidi, S. (2006). Pengantar Teori Ekonomi Pendekatan Kepada Teori Ekonomi Mikro & Makro.
Jakarta: Rajawali Pers.

Rozalinda, E. 1., Ag, M., & Islam, E. (2014). Teori dan Aplikasinya pada Aktivitas Ekonomi. Jakarta:
Rajawali Pers.

Samuel, P. S., & William, D. (1993). Nor Hans. In Ekonomi, Jilid (Vol. 1). Airlangga. Shihab, M.
Q. (2000). Tafsir Al-Misbah. Cet. 10. In I. Ciputat: Lentera Hati.

Soeharno, P. D. (2009). Teori Ekonomi Mikro. Yogyakarta: CV ANDI OFFSET. Syamsudin, M.
(2018). Figih Maqashid: Mazhab dan Manhaj Ekonomi Syari’ah | NU

Online. https://www.nu.or.id/post/read/100030/figih-maqashid-mazhab-dan- manhaj-ekonomi-
syariah

Syarifudin, H. A. (2011). Ushul Fiqih Jilid I (Vol. 1). Prenada Media.

Takhim, M. (2016). Sistem Ekonomi Islam dan Kesejahteraan Masyarakat. Al-Mabsut: Jurnal Studi
Islam Dan Sosial, 10(2), 436—451.

Taymiyyah, I. (1993). Majmu’ Fatawa. Matbi’ Riyadh.

Triono, D. C. (2011). Ekonomi Islam Madzhab Hamfara. Yogyakarta: Irtikaz.

Yusuf al-Qardhawi. (1997). Daur al-Qiyam wa al-Akhlaq fi al-Iqtishad al-Islami Trj.

Norma dan etika ekonomi Islam. Maktabah Wahnah.

40



