
MODUL
EKONOMI SYARIAH

KEMENTERIAN AGAMA RI
BADAN LITBANG DAN DIKLAT

PUSDIKLAT TENAGA ADMINISTRASI 2021

KEMENTERIAN AGAMA RI
BADAN LITBANG DAN DIKLAT

PUSDIKLAT TENAGA ADMINISTRASI 2021



 
 

 
 

 
 

MODUL 
EKONOMI SYARIAH 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

KEMENTERIAN AGAMA 
BADAN LITBANG DAN DIKLAT 

PUSDIKLAT TENAGA ADMINISTRASI 
TAHUN 2021 





i



iii 
 

 

DAFTAR ISI 
 
 
KATA PENGANTAR ....................................................................................................................... i 
DAFTAR ISI .................................................................................................................................... iii 
PETUNJUK PENGGUNAAN MODUL ....................................................................................... iv 
BAB I PENDAHULUAN ................................................................................................................. 1 
A. Latar Belakang ........................................................................................................................... 1 
B. Deskripsi Singkat ....................................................................................................................... 1 
C. Tujuan Pembelajaran .................................................................................................................. 1 
D. Indikator Hasil Belajar ............................................................................................................... 2 
E. Materi Pokok dan Sub Materi Pokok ......................................................................................... 2 
 
BAB II KONSEP EKONOMI SYARIAH...................................................................................... 3 
A. Indikator Hasil Belajar ............................................................................................................... 3 
B. Konsep Dasar ............................................................................................................................. 3 
C. Mazhab Ekonomi Syariah .......................................................................................................... 5 
D. Filsafat Ekonomi Syariah ........................................................................................................... 8 
E. Teori Permintaan dan Penawaran (Mekanisme Pasar) ............................................................. 12 
F. Konsep Kebutuhan (Needs) dan Keinginan(Wants) ................................................................ 13 
G. Latihan ...................................................................................................................................... 15 
H. Rangkuman .............................................................................................................................. 15 
I. Umpan Balik dan Tindak Lanjut .............................................................................................. 15 
 

BAB III PRODUKSI DAN KONSUMSI ...................................................................................... 17 
A. Indikator Hasil Belajar ............................................................................................................. 17 
B. Teori Produksi dan Konsumsi .................................................................................................. 17 
C. Faktor-Faktor Produksi dalam Islam ........................................................................................ 19 
D. Konsep Konsumsi .................................................................................................................... 21 
E. Etika Konsumsi dalam ekonomi syariah .................................................................................. 21 
F. Distribusi Pendapatan ............................................................................................................... 23 
G. Mekanisme Pasar...................................................................................................................... 26 
E. Latihan ...................................................................................................................................... 26 
F.     Rangkuman .............................................................................................................................. 30 
G. Umpan Balik dan Tindak Lanjut ................................................................................................. 30 
 

BAB IV FIKIH MUAMALAH SEBAGAI PIJAKAN EKONOMI ........................................... 33 
A. Indikator Hasil Belajar ............................................................................................................. 33 
B. Konsep Fikih Muamalah .......................................................................................................... 33 
C. Ruang Lingkup ......................................................................................................................... 33 
D. Prinsip Dasar ............................................................................................................................ 34 
E. Latihan ...................................................................................................................................... 36 
F. Rangkuman .............................................................................................................................. 36 
G. Umpan Balik dan Tindak Lanjut .............................................................................................. 36 
 

BAB V PENUTUP .......................................................................................................................... 37 
DAFTAR PUSTAKA ...................................................................................................................... 38 
 



iii



Menetapkan 

KESATU 

KEDUA 

KETIGA 

KEEMPAT 

5. Peraturan Menteri Agama Nomor 19 Tahun 2020
Tentang Penyelenggaraan Pelatihan Sumber Daya
Manusia Pada Kementerian Agama (Berita Negara
Republik Indonesia Tahun 2020 Nomor 711);

6. Peraturan Menteri Agama Nomor 51 Tahun 2021 
tentang Organisasi dan Tata Kerja Unit Pelaksana 
Teknis Pendidikan dan Pelatihan Keagamaan (Berita 
Negara Republik Indonesia Tahun 2021 Nomor 933); 

MEMUTUSKAN: 

KEPUTUSAN KEPALA BADAN PENELITIAN DAN 
PENGEMBANGAN DAN PENDIDIKAN DAN PELATIHAN 
KEMENTERIAN AGAMA TENTANG MODUL PELATIHAN 
TENAGA ADMINISTRASI PADA KEMENTERIAN AGAMA. 

Menetapkan Modul Pelatihan Tenaga Administrasi pada
Kementerian Agama adalah sebagaimana tercantum pada
lampiran yang merupakan bagian tidak terpisahkan dari 
Kepu tusan ini. 

Modul sebagaimana dimaksud pada Diktum KESATU 
terdiri dari 15 (lima belas) modul. 

Modul sebagaimana dimaksud pada Diktum KESATU 
digunakan oleh Pusat Pendidikan dan Pelatihan Tenaga 
Administrasi serta Balai Diklat Keagamaan Kementerian 
Agama dalam penyelenggaraan pelatihan tenaga 
administrasi. 

Keputusan ini mulai berlaku sejak tanggal ditetapkan. 

Ditetapkan di Jakarta 
Pada tanggal 3 Desember 2021 
KEPALA BADAN PENELITIAN DAN 
PENGEMBANGAN DAN PENDIDIKAN 
DAN PELATIHAN, 

GUNARYO � 

iv



" 

LAMPIRAN 
KEPUTUSAN KEPALA BADAN PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN DAN 
PENDIDIKAN DAN PELATIHAN KEMENTERIAN AGAMA 
NOMOR 109 TAHUN 2021 
TENTANG 
MODUL PELATIHAN TEKNIS ADMINISTRASI 
PADA KEMENTERIAN AGAMA 

NO JUDUL 

1 Konsep Dasar Penilaian Kinerja PNS 

2 Indikator Kinerja Individu dan Kinerja Organisasi 

3 Penilaian Kinerja Pegawai Negeri Sipil 

4 Pembinaan Kinerja 

5 Konsep Dasar Penyusunan Analisis Jabatan 

6 Penyusunan Analisis Jabatan 

7 Konsep Dasar Penyusunan Analisis Beban Kerja 

8 Penyusunan Analisis Beban Kerja 

9 Perencanaan dan Penyiapan Proyek Surat 
Berharga Syariah Negara (SBSN) 

10 Pengelolaan Keuangan (Pengajuan RPD, Tata Cara 
Pembayaran) 

11 Pengelolaan Barang/ Jasa Pemerintah 

12 Pengendalian dan Pengawasan Proyek SBSN 

13 Pelaporan Kegiatan/ Proyek 

14 Konsep Dasar dan Transaksi Ekonomi Syariah 
15 Perencanaan dan Manajemen Keuangan 

Syariah 

I
I 

I 

KEPALA BADAN PENELITIAN DAN 
PENGEMBANGAN DAN PENDIDIKAN 
DAN PELATIHAN, 

� .'� 
l,.CHMAD GUNARYO .,(;, 

/ 

TAHUN 

2021 

2021 
2021 

2021 

2021 

2021 

2021 

2021 

2021 

2021 

2021 

2021 

2021 

2021 
2021 

I 

' 
I 
I 

I 

I I 

v



iv 
 

 
 

PETUNJUK PENGGUNAAN MODUL 

1. Modul ekonomi syariah ini adalah pengantar bagi para peserta yang ingin memulai atau 
memahami konsep dasar ekonomi syariah secara komprehensif. 

2. Pembelajaran yang dilaksanakan  degan menggunakan modul ini, diharapkan bagi seluruh 
peserta dapat belajar secara aktif. 

3. Pembelajaran dengan modul ini mengantarkan para peserta mampu menulusuri dan memahami 
kembali berbagai sumber terkait dengan ekonomi syariah,  misalnya  melalui  kitab klasik (kitab 
kuning), buku, majalah,  media  elektronik  maupun melalui internet. 

4. Pengajar  atau  instruktur  berperan  sebagai  fasilitator  dan  pengarah  dalam semua materi di 
modul ini sehingga diharapkan dapat terjadi komunikasi timbal  balik   yang   efektif   dalam   
mempercepat   proses   penguasaan kompetensi peserta. 

5. Peran pengajar/instruktur dalam proses pembelajaran modul ini adalah membantu peserta dalam 
memahami materi yang relative baru tentang ekonomi syariah  

6. Adapun metode yang digunakan dalam pengajaran modul ini, bisa menggunakan permainan 
interaktif, curah pendaftaran dan diskusi serta  presentasi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Perkembangan lembaga keuangan ekonomi Syariah (LKS) di dunia atau Indonesia menunjukkan 
angka yang meningkat. Salah satu indikatornya adalah pertumbuhan perbankan Syariah yang hampir 
telah berdiri di belahan dunia, Eropa, Amerika, Asia, dan lainnya. Kemunculan awalnya dimulai di 
Mesir sekitar tahun 70an dan mewujud dalam perbankan yang organik dengan lahirnya Islamic 
Development Bank (IDB) tahun 1974 di Jedah Arab Saudi. 

Pertumbuhan perbankan Syariah di Indonesia juga tergolong cepat meskipun dari sisi pangsa 
pasar (market share) masih dibilang lambat yaitu sekitar 10,1% di April 2021. Angka ini terbilang 
masih kecil jika dibandingkan populasi penduduk muslim yang mencapai 263 juta orang atau sekitar 
86,88% dari seluruh penduduk Indonesia. Data yang dikeluarkan Otoritas Jasa Keuangan, total asset 
perbankan syariah di Januari 2021 mencapai 586 triliun. Total asset tersebut berasal dari 14 bank 
umum Syariah (BUS) dan 20 unit usaha Syariah (UUS). 

Pertumbuhan keuangan syariah lainnya tidak secepat perbankan syariah. Sector keuangan 
syariah tersebut meliputi asuransi syariah, pembiayaan syariah, penjaimana syariah,  pegadaian, dan 
lainnya.  Di sektor riil, lembaga bisnis dan perekonomian syariah juga berkembang. Rumah sakit 
syariah saat ini sudah tercatat 22 rumah sakit di tahun 2020 dan ada beberapa rumah sakit yang 
sedang melakukan proses sertifikasi syariah. Hotel syariah, pariwisata syariah, dan industri halal 
termasuk sektor riil yang sangat bergairah pertumbuhannya. 

Ada dua hal penting menyangkut pertumbuhan LKS dan sektor riil syariah tersebut, yaitu 
ekonomi syariah dan prinsip syariah. Ekonomi syariah sebagai sebuah disiplin ilmu membicarakan 
soal prinsip dasar, filsafat, antara permintaan dan penawaran, produksi dan konsumsi, dan aspek lain 
bidang ekonomi. Ilmu ekonomi syariah ini menjadi kerangka operasionalisasi LKS dan sektor riil 
syariah. Adapun dalam tataran praktis dan proses bisnis LKS dan sektor riil, fikih muamalah 
khususnya akad sangat dominan dalam menentukan aspek kesyariahan. Ukuran syariah atau 
tidaknya LKS dan sektor riil ukurannya adalah fikih muamalah dan akad. Standar tersebut 
dituangkan dalam fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN) Majelis Ulama Indonesia (MUI). 

Modul ini membahas dua aspek tersebut, ekonomi syariah dan fikih muamalah dengan 
pendekatan umum. Kedua aspek tersebut memiliki kaitan erat karena ekonomi syariah bersifat 
teoritik dan abstrak dan fikih muamalah menyangkut aspek perilaku dan perbuatan manusia di 
bidang ekonomi dan khususnya di bidang interaksi keuangan syariah dan bisnis syariah. 

B. Deskripsi Singkat 

Ekonomi syariah ilmu yang mempelajari tentang teori dan perilaku manusia dalam memenuhi 
kebutuhan hidupnya. Adapun fikih muamalah adalah ketentuan yang mengatur hubungan hukum 
atau interaksi antara sesama manusia menyangkut harta benda. 

C. Tujuan Pembelajaran 

Tujuan pembelajaran modul ini adalah: 



2 
 

1. Memberikan pemahaman kepada peserta terkait dengan teori ekonomi syariah. 
2. Memberikan pemahaman kepada peserta terkait dengan teori fikih muamalah. 
3. Memberikan pemahaman tentang kontrak-kontrak atau akad yang ada di fikih muamalah. 

 
D. Indikator Hasil Belajar 

1. Dapat menjelaskan teori ekonomi Islam. 
2. Dapat memaparkan teori fikih muamalah. 
3. Dapat membedakan kontrak-kontrak atau akad yang ada di fikih muamalah. 

 
E. Materi Pokok dan Sub Materi Pokok 

Materi pokok dan sub materi pokok modul sebagai berikut: 

1. Konsep Ekonomi Syariah yang mencakup sub materi: 
a. Konsep Dasar 
b. Mazhab Ekonomi Syariah 
c. Filsafat Ekonomi Syariah 
d. Teori Permintaan dan Penawaran 
e. Konsep Kebutuhan dan Keinginan 

2. Produksi dan Konsumsi 

a. Teori Produksi dan Konsumsi 
b. Distribusi Pendapatan 
c.  Mekanisme Pasar 

3.   Fikih Muamalah Sebagai Pijakan Ekonomi 

a. Konsep Fikih Muamalah 
b. Tujuan 
c. Prinsip Dasar 

4.    Akad Syariah 

a. Konsep 

b. Rukun Syarat 

c. Jenis-jenis Akad 

  

  

 

 

 

 

 



3 
 

 

BAB II 

KONSEP EKONOMI SYARIAH 

A. Indikator Hasil Belajar 
1. Peserta mampu menguraikan ruang lingkup ekonomi syariah 
2. Peserta mampu menguraikan konsep dasar ekonomi syariah 
3. Peserta mampu menguraikan prinsip-prinsip dasar ekonomi syariah 
4. Peserta mampu menjelaskan perbedaan antara ekonomi konvensonal dengan ekonomi 

syariah 

B. Konsep Dasar 

1. Pengertian Ekonomi Syariah 

Ekonomi secara bahasa berasal dari Yunani, yakni oikos dan nomos. Oikos bermakna rumah 
tangga dan nomos bermakna aturan, dengan demikian ekonomi diartikan sebagai aturan rumah 
tangga. Adapun ekonomi dalam bahasa Arab dapat diartikan dengan Iqtishad dari bahasa arab IL¶LO�
madhi ³Qashada´ yang memiliki arti dasar sederhana, hemat sedang, lurus dan tengah-tengah. Istilah 
Iqtishad ini kemudian dikenal dengan istilah ekonomi dalam bahasa Idonesia (Fuadi Fuadi, 2021). 
Ekonomi sendiri tidak hanya mencakup sebuah keluarga, tetapi juga sebuah desa, sebuah kota 
termasuk sebuah negara. Sedang ilmu ekonomi adalah ilmu yang mempelajari tentang individu atau 
masyarakat dalam memenuhi kebutuhan mereka dengan memanfaatkan sumber daya yang dimiliki 
untuk mencapai tujuan mereka (Misbach, 2020). Pengertian lain ekonomi adalah salah satu ilmu 
sosial yang mempelajari aktivitas manusia yang berhubungan dengan produksi, distribusi dan 
konsumsi terhadap barang dan jasa (Prasetyo, 2018). 

3HQJHUWLDQ�³V\DULDK´�VHFDUD�EDKDVD�EHUDVDO�GDUL�NDWD�³V\DUDµD´�NHPXGLDQ PHQMDGL�³V\DULµatan´�
(masdanya), memiliki arti menempuh, menjelaskan dan menunjukan jalan. Adapun pengertian 
syariah secara umum adalah jalan ke sumber (mata) air yakni jalan lurus yang harus diikuti oleh 
setiap muslim, syariat merupakan jalan hidup muslim, ketetapan-ketetapan Allah dan ketentuan 
Rasul-Nya, baik berupa larangan maupun berupa perintah yang meliputi aspek kehidupan manusia 
(Ali, 2011). Dengan demikian ekonomi syariah dapat didefinisikan sebagai satu ilmu yang 
mempelajari aktivitas manusia yang berhubungan dengan produksi, distribusi dan konsumsi terhadap 
barang dan jasa baik secara mikro (sekala kecil) maupun makro (skala besar) yang sesui dengan 
ketentuan jalan hidup orang Muslim, ketetapan- ketetapan Allah dan ketentuan Rasul-Nya. 

Pada konteks pengertian ekonomi syariah di Indonesia terkadang istilah ekonomi syariah sering 
juga digunakan dengan istilah ekonomi Islam. Termasuk penggunaan dua istilah tersebut digunakan 
pada mata kuliah atau pada program studi di Indonesia. Begitupula dalam penulisan modul ini 
terkadang istilah yang digunakan adalah ekonomi syariah dan juga ekonomi Islam. Hal ini terjadi 
karena para pakar ekonomi Islam menjelaskan dengan berbagai macam pendekatan berbeda yang 
melahirkan dua istilah tersebut. Begitupula antara hubungan Islam dengan syariah sangatlah erat, 
karena Islam dan syariah tidak bisa dipisahkan. Islam adalah sebuah agama yang memiliki aturan 
atau syariat untuk seluruh alam dan pemeluknya supaya dapat dijalankan olehnya. Beberapa definisi 
mengenai istilah ekonomi Islam dapat dijelaskan oleh beberapa ahli di antaranya adalah: 



4 
 

a. Menurut Kursyid Ahmad, bahwa ekonomi Islam adalah upaya secara sistematis dalam 
menyelesaikan persoalan-persoalan ekonomi dan perilaku individu dan kelompok secara 
relasional dalam perspektif Islam (Misbach, 2020). 

b. Menurut Muhammad Nejatullah Ash-Shidiq, bahwa ekonomi Islam adalah usaha dan respon 
cendikiawan muslim dalam menghadapi persoalan ekonomi yang didukung dengan al-Quran, 
sunnah, akal (ijtihad) dan pengalaman (Misbach, 2020). 

c. Menurut M. Umer Chapra, bahwa ekonomi Islam adalah pengalokasian dan pendistribusian 
sumber daya yang langka berdasarkan aturan-aturan Islam, dengan tidak memberikan 
sepenuhnya kebebasan individu,ketidakseimbangan lingkungan dan tanpa peran negara yang 
sustainabel dalam mendukung pencapaian kebahagiaan hidup (Misbach, 2020). 

d. Menurut Muhammad Abdul Manan, ekonomi Islam adalah sebagai ilmu pengetahuan sosial 
yang diilhami nilai-nilai syariah dalam menyelesaikan persoalan-persoalan ekonomi masyarakat 
(Misbach, 2020). 

e. Menurut M. Akram Kan, ekonomi Islam adalah penjelasan mengenai pengorganisasian sumber 
daya berdasarkan partisipasi dan kerja sama yang merupakan dimensi positif dalam rangka untuk 
mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat yang merupakan dimensi normative (Misbach, 
2020). 

f. Menurut Yusuf Qardhawi, pengertian ekonomi syariah adalah ekonomi yang berdsarkan 
ketuhanan. Esesi system ekonomi ini bertitik tolak dari Allah SWT, tujuan akhirnya adalah Allah 
SWT dan memanfaatkan sarana yang tidak terlepas dari syariat Allah SWT. 

g. Menurut Monzer Kahf dalam buku The Islamic Economy menjelaskan bahwa ekonomi Islam 
adalah bagian dari ilmu ekonomi yang bersifat interdisipliner dalam arti kajian ekonomi syariah 
tidak dapat berdiri sendiri, tetapi perlu penguasaan yang baik dan mendalam terhadap ilmu-ilmu 
pendukungnya. Begitupula ekonomi syariah perlu didukung dengan ilmu-ilmu yang berfungsi 
sebagai tool of analysis seperti matematika, statistic, logika dan usul fiqh  (Kahf, 1984). 

2. Karakteristik Ekonomi Syariah 

Karakteristik ekonomi syariah disandarkan kepada tiga prinsip. Ketiga prinsip tersebut 
sebagaimana dijelaskan dalam hadis yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari tentang, Iman, Islam dan 
Ihsan. 

a. Pada karaktersitik ke-Imanan ini, artinya ekonomi syariah tidak boleh terlepas dari ketauhidan. 
Dimensi ekonomi syariah didasarkan pada tauhid mengesakan Allah SWT, beribadah hanya 
kepada Allah dan semua kembali kepada-Nya. Pada praktik ekonomi ini, semua aktivitas 
manusia ditunjukan untuk tidak terlepas dari-Nya, sehingga dalam kegiatan ekonomi baik mikro 
maupun makro manusia wajib niat tulus dan murni karena Allah SWT. Dengan demikian, 
manusia akan terus melakukan hal-hal yang baik dan menghindarkan hal-hal yang buruk karena 
pada kontek ini, semua aktivitas ekonomi diawasi oleh Allah SWT. 

b. Karakteristik ke-Islaman (Syariat Islam). Karakteristik ini dalam ekonomi syariah mensyaratkan 
bahwa semua kegiatan ekonomi dalam mencapai kemaslahatan harus didasarkan pada aturan-
aturan syariah. Pada karatersitik ini pula kegitan ekonomi syariah diarahkan untuk mencapai 
kemaslahatan yang diperbolehkan. Kaidah ini didasarkan pada al-Ashlu Fi al-0X¶DPDODK�DO- 
Ibahah Hatta yadullu al-GDOLO� µDOD� WDKULPLKL�� .DLGDK� LQL� GLEHUODNXNDQ� EDJL� VHVHRUDQJ� \DQJ�
menjalankan aktivitas ekonominya sesuai dengan prinsip- prinsip yang diatur dalam syariah 
,VODP��EDKZD�³VHJDOD�VHVXDWX�GDODP�EDE�PX¶DPDODK�EROHK�GLODNXNDQ��KLQJJD�WHUGDSDW�GDOLl yang 
PHQJKDUDPNDQQ\D´� 



5 
 

c. Karakteristik Ihsan pada ekonomi syariah terkait dengan ahlak dan etika bagi setiap orang yang 
akan menjalankan aktivitas eonominya. Ahlak dalam ekonomi syariah sangatah penting, karena 
ahlak ini ruh bagi ekonomi syariah. Karakteristik pada ekonomi ini mengatur tentang tata nilai, 
etika dan norma yang bersumber dari al-Quran dan Hadis. Pada aspek ini tidak semata hanya 
mengatur halal dan haram atau boleh tidak boleh, namun lebih dalam dari itu sebab Ihsan ini 
sebagaimana hadis Nabi Muhammad Saw yang telah diriwayatkan oleh Imam Bukhari ketika 
ditanya oleh Jibril, beliau menjelaskan Ihsan. Apa itu Ihsan? engkau beribadah kepada Allah 
seakan-akan melihat- Nya, meskipun engkau tidak melihat-Nya sesungguhnya Dia melihatmu 
(HR. Bukhari). Oleh sebab itu, dinamakan ihsan ketika kebaikan seseorang dalam bentuk 
PX¶DPDODK�\DQJ�GLODNXNDQ��WHQWX�EHUODNX�XQWXN�GLUL�VHQGLUL�GDQ�RUDQJ�ODLQ��0DQG]XU�������� 

C. Mazhab Ekonomi Syariah 

Mazhab adalah sebuah istilah dalam bahasa Arab yang memiliki arti jalan yang dilalui atau 
dilewati. Para ahli berpendapat bahwa mazhab adalah sebuah metode yang dipakai setelah melalui 
pemikiran dan penelitian, kemudian orang menjalaninya dan menjadikannya sebagai pedoman yang 
jelas batasan-batasannya dan bagan-bagianya. Istilah lain untuk mendefnisikan madzhab adalah 
haluan atau aliran mengenai hukum fikih yang menjadi ikutan umat islam (KBBI). 

Pada modul ini, madzhab yang dibicarakan adalah madzhab pada ekonomi syariah. Tujuan 
utama dari ekonomi syariah adalah mewujudkan kemaslahatan sebagaiamana tujuan tersebut sesuai 
dengan tujuan syariah (maqashid al-syariah). Mengutamakan kemaslahatan adalah bagian dari 
mewujudkan ekonomi syariah itu sendiri untuk menjaga nilai-nilainya dan prinsip ajarannya guna 
mewujudkan kemaslahatan tersebut. Dalam tataran maqashid al-syariah itu para ahli dibidang 
ekonomi syariah terjadi perbedaan pendapat. Perbedaan ini kemuaian melahirkan mdzhab-madzhab 
dalam ekonomi syariah. Ada tiga madzhab dalam ekonomi Syariah berikut ini madzhab-madzhab 
ekonomi syariah: 

1. Mazhab Iqtishaduna 

Tokoh utama dari mazhab ini adalah Bâqir al-Shadr, Abbas Mirakhar, Baqir al- Hasany, Kâdim 
al-Shadr, Iraj Toutounchian dan Hedayati. Pelopor dari mazhab ini adalah Bâqir al-Shadr dengan 
kitab karyanya Iqtishaduna (perekonomian kita) (Syamsudin, 2018). Madzhab ini dipelopori oleh 
Baqir as-Sadr dengan karya yang fenomenal adalah Iqtishâdunâ (Ekonomi Kita) (Al-Sadr, 1983). 
Madzhab ini berpendapat bahwa ilmu ekonomi tidak pernah dapat searah atau sejalan dengan Islam. 
Ekonomi tetap ekonomi, dan Islam tetap Islam. Keduanya tidak akan pernah dapat bertemu, karena 
keduanya berasal dari filosofi yang saling berlawanan dan banyak perbedaan, yaitu satu pro terhadap 
Islam, dan yang lainnya kontra dengan Islam (Al-Hasani, 1989). 

Menurut madzhab ini, perbedaaan filosofi ini menyebabkan terdapat perbedaan cara pandang 
keduanya dalam melihat ekonomi. Menurut ilmu ekonomi, masalah ekonomi muncul karena adanya 
keinginan manusia yang tidak terbatas sementara sumber daya yang tersedia untuk memuaskan 
keinginan manusia jumlahnya terbatas. Madzhab Iqtishaduna menolak pernyataan tersebut, karena 
menurutnya, didalam Islam tidak mengenal adanya sumber daya yang terbatas. Dalil yang dipakai 
adalah QS. al-4DPDU�>��@������³6XQJJXK�WHODK�.DPL�FLSWDNDQ�VHJDOD�VHVXDWX�GDODP�XNXUDQ�\DQJ�
setepat-WHSDWQ\D�´�'HQJDQ� GHPLNLDQ�� VHJDOD� VHVXDWX telah terukur dengan sempurna. Allah SWT 
telah memberikan sumber daya yang cukup bagi seluruh manusia di dunia. Maka tergantung 
manusianya yang akan mengolah, memanfaatkan dan mengoptimalkan kesempurnaan sumber daya 
yang ada di dunia ini (Adiwarman A Karim, 2021). Pendapat bahwa keinginan manusia itu tidak 



6 
 

terbatas juga tidak diterima. Misalnya, manusia akan berhenti minum jika dahaganya sudah 
terpuaskan. Oleh sebab itu, mazhab ini berkesimpulan bahwa keinginan yang tidak terbatas itu tidak 
dapat dibenarkan karena kenyataannya keinginan manusia itu terbatas. Madzhab Baqir juga 
berpendapat bahwa masalah ekonomi muncul disebabkan oleh adanya distribusi yang tidak merata 
dan tidak adil sebagai akibat sistem ekonomi yang membolehkan eksploitasi pihak yang kuat 
terhadap pihak yang lemah. Kelomok yang kuat memiliki akses terhadap sumber daya sehngga 
menjadi sangat kaya, sementara kelompok yang lemah, tidak memiliki akses terhadap sumber daya 
dan pada akhirnya menjadi sangat miskin. Oleh sebab itu, masalah ekonomi muncul bukan 
disebabkan sumber manusia yang terbatas, tetapi karena keserakahan atau kerakusan manusia yang 
tidak terbatas (Al-Hasani, 1989). Penggunaan istilah ekonomi Islam atau Ekonomi Syariah menurut 
madzhab ini tidaklah cocok, salah bahakan juga menurut mereka menyesatkan. Oleh sebab itu 
menrut mereka istilah ekonomi Islam /ekonomi syariah harus dihetiakan. Mereka menggantikan 
LVWLODKQ\D�GHQJDQ�,TWLVKDG�\DQJ�GLDUWLNDQ�NHDGDDQ�VDPD�DWDX�VHLPEDQJ�DWDX�LVWLDK�ODLQ�³HTXLOLEULXP´�
(Al-Hasani, 1989). 

2. Mazhab IDB atau Mazhab Mainstream 

IDB singkatan dari Islamic Development Bank. Tokoh utama dari mazhab ini adalah M. Umer 
Chapra, M.A. Mannan, M. Nejatullah Siddiqi, dan sejumlah tokoh lainnya. Mereka adalah karyawan 
di IDB, oleh sebab itu mazhab ini sering disebut juga dengan istilah mazhab arus utama (mazhab 
mainstream). Di antara tokoh mazhab ini M. Umer Chapra, yang mengatakan bahwa usaha 
mengembangkan ekonomi Islam bukan berarti meniadakan semua hasil analisis yang baik dan sangat 
berharga oleh ekonomi konvensional selama lebih dari seratus tahun terakhir. Mengadopsi hal-hal 
yang baik dan bermanfaat yang dihasilkan oleh bangsa dan budaya non Muslim sama sekali tidak 
melanggar agama (Adiwarman A Karim, 2021). 

3HUEHGDDQ�PD]KDE� LQL� GHQJDQ�PD]KDE� VHEHOXPQ\D� WHUOHWDN� SDGD� SDQGDQJDQ� EDKZD� ³VXPEHU�
daya adalah terbatas, sementara hasrat dan keinginan manusia adalah WLGDN�WHUEDWDV�´�0HQ\XJXKNDQ�
sumber daya vis a vis dengan hasrat keinginan manusia menyebabkan terjadinya aliran permintaan 
dan penawaran barang yang memunculkan harga. Oleh sebab, sumberdaya sifatnya terbatas, maka 
suatu kali pasti akan muncul kelangkaan barang tersebut. Konsep keterbatasan sumberdaya tersebut, 
didasarkan pada QS. Al-Baqarah [2]: 155. yDQJ�DUWLQ\D��³6XQJJXK�DNDQ�.DPL�XML�NDOLDQ�GHQJDQ�UDVD�
takut, kelaparan, krisis harta, jiwa dan buah-buahan. Dan berikanlah kabar gembira kepada orang-
RUDQJ�\DQJ�EHUVDEDU�´� 

Adapun menurut madzhab ini keinginan manusia yang tidak terbatas dianggap sebagai hal yang 
alamiah. Mereka mendasarkan kepada Q.S al-Takatsur [102]: 1-��� ³%HUPHJDK-megahan telah 
melalaikan kamu. Sampai kamu masuk ke liang kubur. Janganlah begitu, kelak kamu akan 
PHQJHWDKXL��DNLEDW�SHUEXDWDQPX�LWX��´�'HQJDQ�GHPLNLDQ��SDQGDQJDQ�PDG]KDE�LQL�WHQWDQJ�PDVDODK�
ekonomi hampir tidak ada bedanya dengan pandangan ekonomi konvensional. Kelangkaan sumber 
daya menjadi penyebab munculnya masalah ekonomi. Lalu pada posisi apa perbedaan madzhab 
IDB/Mainstream ini dengan ekonomi konvensional? Perbedaannya adalah terletak pada cara 
menyelesaikan masalah tersebut. 

Dilema sumber daya yang terbatas versus keinginan yang tak terbatas memaksa manusia untuk 
melakukan pilihan-pilihan atas keinginannya. Kemudian manusia membuat skala prioritas 
pemenuhan keinginan, dari yang paling penting sampai kepada yang paling tidak penting. Dalam 
ekonomi konvensional, pilihan dan penentuan skala prioritas dilakukan berdasarkan selera pribadi 



7 
 

masing-masing. Manusia boleh mempertimbangkan tuntutan agama, boleh juga mengabaikannya. 
Pada konteks ini al-4XU¶DQ�PHQJLVWLODKNDQQ\D��³SLOLKDQ�GLODNXNDQ�GHQJDQ�PHPSHUWDUXKNDQ�KDZD�
QDIVXQ\D´��7HWDSL�GDODP�HNRQRPL�,VODm, keputusan pilihan ini tidak dapat dilakukan semaunya saja. 
Prilaku manusia dalam setiap aspek kehidupannya termasuk ekonomi, selalu dipandu oleh Allah 
melalaui   al-4XU¶Dn dan al-Sunnah (Mannan, 1986). 

Berdsarkan urain diatas dapat disimpulkan bahwa mahdzab ini lebih bersifat tengah-tegah dan 
realistis, hal ini disebabkan tidak menghilangkan usaha ekonomi konvensional yang baik dan tentu 
memperbaiki ekonomi konvensional yang masih belum sejalan dengan ekonomi syariah. 

3. Mazhab Alternatif Kritis 

Madzhab alternatif kritis ini mengkritik kedua madzhab sebelumnya. Madzhab Iqtishaduna 
dikritik sebagai madzhab yang berusaha untuk menemukan sesuatu yang baru yang sebenarnya 
sudah ditemukan oleh orang lain. Menghancurkan teori lama, kemudian menggantinya dengan teori 
baru. Sementara madzhab Mainstream dikritik disebabkan mereka menjiplak dari madzhab ekonomi 
neo klasik dengan ditambhakan menghilangkan variabel riba dan memasukkan variabel zakat serta 
niat. Madzhab ini berpendapat bahwa analisis kritis bukan saja harus dilakukan terhadap sosialisme 
dan kapitalisme, tetapi juga terhadap ekonomi Islam itu sendiri. Mereka yakin bahwa Islam pasti 
benar, tetapi ekonomi Islam atau ekonomi syariah belum tentu benar. ekonomi Islam atau ekonomi 
syariah adalah hasil tafsiran manusia terhadap al-4XU¶DQ� GDQ� DO-Sunnah, sehingga sangat 
memungkinkan nilai kebenarannya tidak mutlak. Proposisi dan teori yang diajukan oleh ekonomi 
syariah harus selalu diuji kebenarannya, melalui penelitian-penelitian sebagaimana telah dilakukan 
oleh ekonomi konvensional (Jomo, 2016). 

Tokoh utama dari mazhab ini adalah Timur Kuran, Jomo dan Muhammad Arif. Timur Kuran 
adalah salah seorang yang pernah menjabat sebagai Ketua Jurusan Ekonomi di University of 
Soutearn California. Sementara itu Jomo adalah seorang tokoh ekonomi dari Yale, Cambridge, 
Harvard University of Malaya (Aravik et al., 2021). Ketiga tokoh tersebut concern mengkaji 
ekonomi dan perbankan Islam. Mazhab ini secara umum berdiri di tengah-tengah di antara 
Iqtishaduna dan Mainstream, serta berusaha memberikan pencerahan terhadap kelemahan-
kelemahan yang terdapat di dalam kedua mazhab tersebut. Kuran memiliki reputasi yang baik untuk 
semua karya-karyanya yang telah membahas tentang ekonomi politik masyarakat Muslim di Timur 
Tengah. Kajian-kajian Kuran berfokus pada perubahan ekonomi, politik, dan sosial   dengan 
penekanan pada institusi dan preferensi, dan sejarah ekonomi dan politi Timur Tengah.  

Kritikan Kuran terhadap ekonomi Islam sangat banyak, walaupun wacana tersebut di tingkat 
popular atau publik hampir   tidak tersentuh (Ibrahim, 2018). Pemikiran ekonomi Timur Kuran dapat 
dilacak dalam karya-karyanya seperti The Economic System In Contemporary Islamic Thought; 
Interpretation and Assessment (1986), Islamic Economic Co-Operation (1991), Islamic Economics 
and the Clash of Civilizations (1997), Islamic Economics and the Islamic Subeconomy (2003), Islam 
and Mammon: The Economic Predicaments of Islamism (2007) dan masih banyak lagi (Aravik et 
al., 2021). Walaupun pemikiran para ahli tentang ekonomi Islam terbagi ke dalam tiga mazhab di 
atas, namun pada dasarnya mereka setuju dengan prinsip-prinsip umum yang melandasinya. 
%DQJXQDQ� HNRQRPL� ,VODP� GLGDVDUNDQ� DWDV� OLPD� QLODL� XQLYHUVDO�� \DNQL�� WDZKLG� �NHLPDQDQ��� µDGO�
(keadilan), nubuwwah (kenabian), NKDOvIDK��SHPHULQWDKDQ���GDQ�PD¶kG��KDVLO���.HOLPD�QLODL�LQLODK�
menjadi dasar inspirasi untuk menyusun proposisi-proposisi dan teori-teori ekonomi Islam. Namun 
demikian, teori yang kuat dan baik tanpa diaplikasikan menjadi sistem, akan menjadikan ekonomi 



8 
 

Islam hanya sebagai kajian ilmu saja tanpa memberikan dampak pada kehidupan ekonomi 
masyarakat. Oleh karena itu, dari kelima nilai-nilai universal tersebut, dibangunlah tiga prinsip 
derivatif yang menjadi ciri-ciri dan cikal bakal sistem ekonomi Islam. Ketiga prinsip derivatif itu 
adalah multitype ownership, freedom to act, dan social justice (Adiwarman A Karim, 2021). Tiga 
nilai dan prinsip di atas, tentu dibangun dengan konsep yang memayungi kesemuanya, yakni konsep 
akhlak. Akhlak menempati posisi sentral, karena akhlak inilah yang menjadi tujuan Islam dan 
dakwan para Nabi. Dalam konteks ekonomi syariah akhlak manusia baik dalam memproduksi, 
mengkonsumsi maupun mendistribusikan sangat diperlukan. Akhlak inilah yang menjadi panduan 
para pelaku ekonomi dan bisnis dalam melakukan segala aktivitasnya baik dalam skala mikro 
maupun makro. 

D. Filsafat Ekonomi Syariah 

Pembahasan Filsafat ekonomi syariah pada modul ini didasarkan pada tiga konsep, yakni filsafat 
keTuhanan, manusia (Kosmis) dan alam (kosmos). Kunci filsafat ekonomi syariah terletak pada 
manusia dengan Tuhan, manusia dengan alam dan manusia denga manusia lainnya. Dimensi filsafat 
ekonomi syariah inilah yang membedakan ekonomi syariah dengan sistem ekonomi lainnya 
(kapitalisme dan sosialisme). Sistem ekonomi kapitalis lebih bersifat individual, sistem ekonomi 
sosialis memberikan hampir semua tanggung jawab kepada warganya. Sistem ekonomi syariah 
memberikan kesejahteraan bagi seluruh masyarakat, memberikan rasa adil, kebersamaan dan 
kekeluargaan serta mampu memberikan kesempatan seluas-luasnya kepada setiap pelaku usaha. 
Filsafat ekonomi syariah memiliki paradigma yang relevan dengan nilai-nilai logis, etis dan estetis 
yang kemudian difungsionalkan ke tengah tingkah laku ekonomi manusia. Dari filsafat ekonomi ini 
diturunkan nilai-nilai instrumental sebagai perangkat peraturan permainan (rule of game) suatu 
kegiatan (Anshari, 1981). 

Ekonomi syariah didasarkan pada 3 fondasi utama yang diimplementasikan dalam aktivitas 
ekonomi, yaitu tauঢvG��V\DUv¶DK�GDQ�DNKODq sebagaimana penjelasan dalam tentang Iman, Islam dan 
Ihsan. Amalan-amalan syariah dan akhlak merupakan refleksi dari tauhid. Landasan tauhid 
merupakan sesuatu yang primer supaya implementasi syariah dan akhlak tidak mnjadi persoalan. 
Prinsip syariah menuntun dalam beraktivitas ekonomi agar tidak keluar dari tujuan syariah. 
Sedangkan akhlak membina prilaku manusia dalam aktivitas ekonomi agar selalu berperilaku dan 
bersikap sesuai dengan moral dan etika Islam. Dari fondasi dasar tersebut muncul 6 (enam) prinsip 
ekonomi syariah, diantaranya: 

1. Tauঢid 

Tauhid adalah sebuah keyakinan yang menjadi fondasi utama seluruh ajaran Islam dan aktivitas 
umat Islam dalam segala bidang baik bidang ekonomi, politik, sosial maupun budaya. Tauhid 
mengajarkan bahwa: 1) Harta benda pada hakikatnya adalah milik Allah sebagai pemilik yang 
hakiki. Manusia hanya diberi amanat untuk mengelolanya dengan baik dan mencari kemanfaatan 
karunia Allah (ibtighâmin faঌl Allah). 2) Ekonomi Islam adalah ekonomi yang berdasarkan 
ketuhanan. Sistem ini bertitik tolak dari Allah, oleh Allah (sarana yang dipakai harus sesuai dengan 
koridor syariah) dan untuk Allah (Qardhawi, 2016). Walapun demikian bukan berarti manusia tidak 
bisa bisa menikmatinya, manusia tetap bisa memanfaatkan harta benda yang didapatkan dari 
usahanya, pada posisi ini manusia harus tetap mengingat dan meyakini bahwa sumber daya manusia 
dan sumber daya alam yang ada di dunia ini bersifat sementara. 

2. Maৢlaঢah 



9 
 

Secara umum maৢlaঢah menurut Anshari (Anshari, 1981) didefenisikan sebagai kesejahteraan 
dunia dan akhirat. Sementara para ahli ushul fiqh mendefinisikannya sebagai segala sesuatu yang 
mengandung manfaat, kegunaan, kebaikan dan menghindarkan maঌarat, kerusakan dan mafsadah. 
Adapun al-Ghazali menyimpulkan bahwa maৢlaঢah adalah upaya mewujudkan dan memelihara lima 
kebutuhan dasar, yakni agama (ঢif਌ ad-dîn), jiwa (ঢif਌ an-nafs), akal (ঢif਌ al-µDTO���NHWXUXQDQ��ঢif਌ 
annasl) dan harta (ঢif਌ al-mâl). Maৢlaঢah sebagai salah satu model pendekatan dalam ijtihad menjadi 
sangat urgen dalam memberikan solusi atas berbagai permasalahan dan pengembangan ekonomi 
Islam (Syarifudin, 2011). 

Maৢlaঢah adalah tujuan yang ingin diwujudkan oleh syariat. Maৢlaঢah merupakan esensi dari 
kebijakan-kebijakan syariah dalam merespon dinamika sosial, politik, dan ekonomi. Maৢlaঢah 
ammah (kemaslahatan umum) merupakan landasan praktik menjalakan aktivitas ekonoi, yaitu 
kemaslahatan yang dibingkai untuk menuju maqashid al-syariah, bukan semata-mata profit oriented 
dan material rentability sebagaimana dalam ekonomi konvensional. 

3. Adil 

Prinsip keadilan merupakan pilar penting dalam ekonomi syariah, penegakkan keadilan telah 
ditekankan oleh Al-4XU¶DQ�VHEDJDL�PLVL�XWDPD�SDUD�1DEL�GDQ�5DVXO�\DQJ�GLXWXV�$OODK�6ZW��7XMXDQ�
keadilan sosio ekonomi dan pemerataan pendapatan atau kesejahteraan, dianggap sebagai bagian tak 
terpisahkan dari filsafat moral Islam. 

4. Ahlak atau budi pekerti 

Akhlak atau budi pekerti merupakan salah satu inti dari ajaran Islam. Sejumlah akhlak yang baik 
banyak terdapat dalam Al-Quran seperti ihsan, menjaga amanah, sabar, jujur, rendah hati, tolong 
menolong, kasih sayang, malu, ridho, dan sebagainya. Karena ekonomi Islam merupakan bagian dari 
ibadah muamalah, maka setiap aktivitas harus dilandasi oleh norma dan etika syariah. Salah satu 
akhlak dalam muamalah adalah perintah untuk berbuat jujur dan amanah dalam menjual. 
6HEDJDLPDQD�+DGLV� ULZD\DW�7XUPX]L�³'DUL�$EX�6D
LG� UD�GDUL�1DEL�0XKDPPDG�6$:�EHUVDEGD�´�
Seorang pebisnis yang jujur lagi amanah, (kelak akan dikumpulkan di akherat) bersama para nabi, 
VKLGGLTLQ�GDQ�V\XKDGD´���+5��7XUPXG]L��´ 

Prinsip akhlak berusaha menjalankan transaksi ekonomi sesuai dengan ajaran Islam dan 
menjauhi dari transaksi yang dilarang, diantaranya: 1) Mengutamakan kepentingan sosial. Hal ini 
menekankan pentingnya kepentingan bersama yang harus didahulukan tanpa menyebabkan kerugian 
individu. 2) Mengutamakan asas manfaat. Objek transaksi harus memiliki manfaat, transaksi 
terhadap objek yang tidak bermanfaat menurut syariat dilarang. 3) Memegang prinsip suka sama 
VXND��VDOLQJ�UHOD��µDQ�WDUkঌin). Prinsip ini berlandaskan pada firman Allah Swt: Hai orang-orang yang 
beriman, janganlah kamu saling memakan harta sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan 
jalan perniagaan yang berlaku dengan suka sama-suka di antara kamu. Dan janganlah kamu 
membunuh dirimu; sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang kepadamu. (Qs.An-Nisa: 29).   4) 
Memegang prinsip Milkiah. Harta benda yang ditransaksikan dimiliki secar sempurna atau 
kepemilikan yang jelas. 5) Tiada Paksaan. Setiap orang memiliki kehendak yang bebas dalam 
menetapkan akad, tanpa tunduk kepada paksaan transaksi apapun, kecuali hal yang diharuskan oleh 
norma keadilan dan kemaslahatan masyarakat. 6) Menjauhi transaksi yang meragukan atau dilarang, 
akad transaksi harus tegas, jelas dan pasti. Baik benda yang menjadi objek akad, maupun harga 
barang yang diakadkan itu. 7) Menjauhi transaksi yang merugikan merugikan diri sendiri maupun 
RUDQJ�ODLQ��6HEDJDLPDQD�VDEGD�UDVXOXOODK�VDZ��³7LGDN�EROHK�PHPEDKD\DNDQ��PHUXJLNDQ��GLUi sendiri 



10 
 

GDQ�WLGDN�EROHK�PHPEDKD\DNDQ��PHUXJLNDQ��SLKDN�ODLQ�´����0HQMDXKL�WUDQVDNVL�\DQJ�PHQJDQGXQJ�
riba yang akan merugikan salah satu pihak yang terlibat dalam transaksi. 

5. Kebebasan dan tanggung jawab 

 Pengertian kebebasan dalam ekonomi syariah difahami dari dua perspektif, pertama perspektif 
WHRORJL� GDQ� NHGXD� SHUVSHNWLI� XVKXO� ILTK�IDOVDIDK� WDV\ULெ�� 3HQJHUWLDQ� NHEHEDVDQ� GDODP� SHUVSHNWLI�
pertama berarti bahwa manusia bebas menentukan pilihan antara yang baik dan yang buruk dalam 
mengelola sumberdaya alam. Kebebasan untuk menentukan pilihan itu melekat pada diri manusia, 
karena manusia telah dianugerahi akal untuk memikirkan mana yang baik dan yang buruk, mana 
yang maৢlaঢah dan mafsadah (mana yang manfaat dan mudharat). Adanya kekebasan termasuk 
dalam mengamalkan ekonomi, implikasinya manusia harus bertanggung jawab atas segala 
perilakunya. Jadi makna kebebasan dalam konteks ini bukanlah manusia bebas tanpa batas 
melakukan apa saja sebagaimana dalam faham liberalisme. Jadi, kebebasan dalam syariah Islam 
bukan kebebasan mutlak, mengingat kebebasan seperti itu hanya akan mengarah kepada paradigma 
kapitalis laissez faire dan kebebasan nilai (value free). 

Pertanggungjawaban yang meliputi beragam aspek, yakni: pertanggung jawaban antara individu 
dengan individu (masûliyah al-afrâd), pertanggung jawaban dalam masyarakat (masûliyah al-
PXMWDPD¶���0DQXVLD�GDODP�PDV\DUDNDW�GLZDMLENDQ�XQWXN�PHODNVDQDNDQ�NHZDMLEDQQ\D�GHPL�WHUFLSWD�
kesejahteraan anggota masyarakat secara keseluruhan, serta tanggung jawab pemerintah (masûliyah 
al- audlah) yang berkaitan dengan bait al-mâl (Takhim, 2016). 

6. Wasa৬iyah (al-µLWLGDO��PRGHUDW��NHVHLPEDQJDQ� 

Syariat Islam mengakui hak pribadi dengan batas-EDWDV� WHUWHQWX�� 6\DUL¶DW� PHQHQWXNDQ�
keseimbangan kepentingan individu dan kepentingan masyarakat. Sebagaimana beberapa ayat al-
4XUDQ�GLDQWDUDQ\D��³'DQ�MDQJDQODK�NDPX�MDGLNDQ�WDQJDQPX�WHUEHOHQJJX�SDGD�OHKHUPX�GDQ�MDQJDQODK�
NDPX�WHUODOX�PHQJXOXUNDQQ\D�NDUHQD�LWX�NDPX�PHQMDGL�WHUFHOD�GDQ�PHQ\HVDO´��4�6��DO-Isra [17]: 29); 
Dan Kami telah menghamparkan bumi dan menjadikan padanya gunung-gunung dan Kami 
tumbuhkan padanya segala sesuatu menurut ukuran. (QS. Al-Hijr [15]: 19). 

Salah satu poin yang menjadi dasar perbedaan antara sistem ekonomi Islam dengan sistem 
ekonomi lainnya adalah pada falsafahnya, yang terdiri dari nilainilai dan tujuan. Dalam ekonomi 
Islam, nilai-nilai ekonomi bersumber dari alQuran dan Hadits berupa prinsip-prinsip universal. 
Disaat sistem ekonomi lainhanya terfokus pada hukum dan sebab akibat dari suatu kegiatan ekonomi, 
Islam lebih jauh membahas nilai-nilai dan akhlak yang terkandung dalam setiap kegiatan ekonomi 
tersebut. Nilai-nilai inilah yang selalu mendasari setiap kegiatan ekonomi Islam. Dasar syariah 
ekonomi Islam membimbing aktivitas ekonomi, sehingga sesuai dengan kaidahkaidah syariah. 
Sedangkan akhlak membimbing aktivitas ekonomi manusia agar senantiasa mengedepankan 
moralitas dan etika untuk mencapai tujuan. Akhlah yang terpancar dari iman akan membentuk 
integritas yang membentuk market disciplin yang baik. Manifestasi moralitas dan etika dalam 
aktivitas aksiologi filsafat ekonomi Islam dapat kita lihat dari sifat kenabian nabi Muhammad yang 
shiddiq. amanah, tabligh dan fathonah. Setidaknya hal ini menjadi pedoman yang harus diteladani 
oleh semua manusia (pelaku bisnis, pemerintah dan segenap manusia) diantaranya: 

a. ৡiddiq (jujur dan benar) 



11 
 

Prinsip ini harus melandasi seluruh perilaku aktifitas ekonomi manusia, baik produksi, distribusi 
maupun konsumsi. Pada zamannya, Nabi menjadi pioneer (pelopor) perdagangan berdasarkan 
prinsip kejujuran, transaksi bisnis yang fair, dan sehat, sehingga ia digelar sebagai al-amin. Ia tak 
segan-segan mensosialisasikannya dalam bentuk edukasi langsung dan statemen yang tegas kepada 
para pedagang. Pada saat beliau menjadi kepala negara, perangkat hukum beserta reward dan 
punishment benar-benar ditegakkan kepada para pelaku bisnis yang jujur dan tidak jujur. Shiddiq 
dapat dijadikan sebagai modal dasar untuk menerapkan prinsip efisiensi dan efektivitas. 

Dalam dunia perbankan syariah saat ini prinsip ৢiddiq, mestinya menjadi sesuatu yang 
membedakan LKS dan bisnis syariah dengan lembaga keuangan dan bisnis konvensional, dimana 
bisnis dalam syariah dilakukan dengan moralitas yang menjunjung tinggi nilai kejujuran. Dengan ini 
pengelolaan harta dan dana masyarakat dilakukan dengan mengedepankan cara-cara yang halal serta 
menjauhi cara-cara yang meragukan (syubhat) terlebih lagi yang bersifat larangan (haram). 

b. Amanah 

Sifat ini merupakan karakter utama seorang pelaku ekonomi syariah dan semua umat manusia. 
Sifat amanah menduduki posisi yang paling penting dalam ekonomi dan bisnis. Tanpa adanya 
amanah perjalanan dan kehidupan ekonomi dan binis pasti akan mengalami kegalagan dan 
kehancuran. Setiap pelaku ekonomi Islam mestilah menjadi orang yang profesional dan bertanggug 
jawab, sehingga ia dipercaya oleh masyarakat dan seluruh pelanggan. 

Dalam perbankan dan LKS yang berkembang saat ini sifat amanah menjadi kunci sukses 
ekonomi syariah di masa depan. Jika pelaku ekonomi syariah saat ini menciderai gerakan ekonomi 
syariah dengan sifat dan praktek non-amanah (seperti tidak profesional, tidak bertanggung jawab 
dan tidak kredible) maka seluruh masyarakat akan kehilangan kepercayaan terhadap lembaga yang 
EHUQDPD� ³V\DULDK´� WHUVHEXW� \DQJ� GLDQJJDS� KDQ\D� VHEDJDL� slogan belaka tidak jauh beda dengan 
lembaga keuangan dan bisnis konvensional. Para pelaku ekonomi syariah harus memiliki 
kemampuan komunikasi yang handal dalam memasarkan ekonomi syariah. Pengelolaan terhadap 
perusahaan, para manajemen harus transparan. Begitu pula dalam melakukan pemasaran, sosialisasi 
dan edukasi harus berkesinambungan., para pelaku ini seharusnya tidak hanya memprioritaskan 
pemenuhan prinsip syariah semata, tetapi juga harus mampu mengedukasi masyarakat mengenai 
manfaat bagi pengguna jasa perbankan syariah. Tabligh juga berarti bahwa pengelolaan dana dan 
keuntungannya harus dilakukan secara transparan dalam batas-batas yang tidak mengganggu 
kerahasiaan bank. 

c. Fa৬ânah 

Pada sifat ini mengharuskan kegiatan ekonomi dan bisnis didasarkan pada pondasi yang kuat, 
dimana pondasi tersebut merupakan perpaduan yang seimbang antara ilmu, skill, kejujuran, benar, 
kredible dan bertanggung jawab dalam berekonomi dan berbisnis. Para pelaku ekonomi harus cerdas 
dan kaya wawasan agar bisnis yang dikembangkan dapat berjalan dengan efektif dan efisien, serta 
dapat memenangkan persaiangan dan tidak menjadi korban penipuan. Dalam dunia bisnis sifat 
fa৬ânah memastikan bahwa pengelolaan bisnis, perbankan atau lembaga bisnis apa saja harus 
dilakukan secara smart dan kompetitif, sehingga menghasilkan keuntungan maksimum dalam tingkat 
risiko yang rendah. 

 



12 
 

E. Teori Permintaan dan Penawaran (Mekanisme Pasar) 

Permintaan dan penawaran merupakan dua aktivitas perekonomian yang sangat mendasar. 
Permintaan dan penawaran juga bagian dari kekuatan yang membuat perekonomian pasar bekerja 
(mekanisme pasar). Sedangkan mekanisme pasar itu sendiri adalah interaksi yang terjadi antara 
permintaan (demand) dari sisi konsumen dan penawaran (supply) dari sisi produsen. Harga pada 
pasar dapat diciptakan dari perpaduan keduanya. Oleh sebab itu, pertemuan permintaan dan 
penawaran dapat juga mengakibatkan equilibrium price (harga keseimbangan) (Euis, 2010). Hukum 
SHQDZDUDQ� EHUEXQ\L� ´MLND� KDUJD� EDUDQJ� WXUXQ��PDND� MXPODK� EDUDQJ� \Dng ditawarkan turun, dan 
VHEDOLNQ\D��MLND�KDUJD�EDUDQJ�QDLN��PDND�MXPODK�EDUDQJ�\DQJ�GLWDZDUNDQ�QDLN�´�6HKLQJJD�KXEXQJDQ�
antara harga dan jumlah barang yang ditawarkan menyebabkan hubungan positif (Hafid, 2015). 

Perbedaan prinsip antara permintaan dan penawaran pada ekonomi syariah dengan ekonomi 
konvensional terletak pada faktor utama dalam mempengaruhi permintaan dan penawaran. 
Pandangan ekonomi konvensional menekankan permintaan dan penawaran terletak pada harga, jika 
harga tinggi maka permintaan akan turun, begitu pula sebaliknya. Sedangkan dalam ekonomi syariah 
titik beratnya pada faedah, kemaslahatan ataupun manfaat suatu barang. Harga dapam pandangan 
ekonomi syariah bukanlah tinjauan dasar, tapi sisi religius yang menjadi faktor utama. Permintaan 
dalam ekonomi syariah tentu memperhatikan syariat yang mengajarkan bahwa kita tidak boleh 
serakah dan mengeksploitasi sesuatu secara berlebihan. Allah SWT pun senantiasa tidak menyukai 
orang-orang yang serakah dan berlebihan. Pilihan seorang Muslim dalam hal permintaan dibangun 
atas kebutuhan akan mashlahah, baik mashlahah yang diterima di dunia ataupun di akhirat. Aturan 
syariah mengharuskan umat Muslim mengkonsumsi barang yang halal dan baik (tayyib). Aturan 
tersebut juga melarang mereka untuk memakan barang haram, kecuali dalam keadaan darurat dimana 
apabila barang tersebut tidak dimakan, maka akan membahayakannya. Penjelasan akan hal ini 
didsarkan padaQ.S al-Maidah [5]: 87-88. ³:DKDL� RUDQJ-orang yang beriman! Janganlah kamu 
mengharamkan apa yang baik yang telah dihalalkan Allah kepadamu, dan janganlah kamu 
melampaui batas´. 

 Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melampaui batas. Dan makanlah dari 
apa yang telah diberikan Allah kepadamu sebagai rezeki yang halal dan baik, dan bertakwalah 
kepada Allah yang kamu beriman kepada-1\D�´��4�6�DO- Maidah: 87-88). Pada zaman Khulafaur 
Rasyidin, para khalifah pernah melakukan intrevensi pasar yang menyangkut supply dan demand. 
Intervensi dari sisi demand dilakukan dengan menanamkan sikap sederhana dan menjauhkan diri 
dari sifat konsumerisme. Intervensi pasar juga dilakukan dengan pengawasan pasar (hisbah). Pada 
NRQWHNV�SHQJDZDVDQ�SDVDU� LQL�5DVXOXOODK�6DZ��SHUQDK�PHQXQMXN�6DLG�ELQ�6DLG�,EQ� µ$VK�VHEDJDL�
kepala pusat pasar (muhtasib) di pasar Mekkah. Pemahaman yang berkembang ketika itu 
mengatakan bahwa bila tersedia sedikit barang, maka harga akan mahal dan bila tersedia banyak 
barang, maka harga akan murah (Abdul Qoyum, 2021). Pernyataan eksplisit paling awal tentang 
peran permintaan dan penawaran dalam ekonomi syariah terkait dengan penentuan harga datang dari 
SDNDU� KXNXP� WHUNHQDO�� ,PDP� 6\DIL¶L�� $O-.DVDQL� PHQJXWLS� SHUNDWDDQQ\D� EDKZD� ³QLODL� VXDWX�
komoditas berubah setiap kali ada perubahan harga, karena naik atau turunnya keinginan masyarakat 
untuk memperoleh komoditas (permintaan) dan tergantung apakah tersedia dalam jumlah kecil atau 
MXPODK�EHVDU��SDVRNDQ�´��$EGXO�4R\XP�������� 

Pemahaman pada zaman Abu Yusuf tentang hubungan harga dan kuantitas hanya 
memperhatikan kurva permintaan. Abu Yusuf membantah pemahaman seperti ini, karena pada 
kenyataannya persediaan barang sedikit tidak selalu dikuti dengan kenaikan harga, dan sebaliknya 



13 
 

persediaan barang yang melimpah belum tentu membuat harga akan murah. Abu Yusuf mengatakan 
³7LGDN�DGD�EDWDVDQ�SDVWL�WHQWDQJ�PXUDK�GDQ mahal yang bisa dipastikan. Ini adalah masalah yang 
diputuskan dari surga; prinsipnya tidak diketahui. Murahnya bukan karena melimpahnya makanan, 
atau sebaliknya, harga naik belum tentu disebabkan oleh kelangkaan. Mereka tunduk pada perintah 
dan keputusan Allah Swt. Terkadang makanan berlimpah tetapi masih sangat mahal dan terkadang 
WHUODOX�VHGLNLW�WHWDSL�PXUDK´� 

Pernyataan Abu Yusuf di atas, tampak adanya kontradisksi akan pengamatan umum bahwa 
peningkatan penawaran menghasilkan penurunan harga dan penurunan menghasilkan peningkatan. 
Faktanya, harga tidak bergantung pada penawaran semata, dan yang tidak kalah pentingnya adalah 
kekuatan permintaan. Mungkin ada beberapa faktor lain yang juga mempengaruhinya, seperti 
perubahan jumlah uang beredar, menimbun dan menyembunyikan barang, dll. Abu Yusuf 
PHQJDWDNDQ�EDKZD�DGD�³EHEHUDSD�DODVDQ�ODLQ´�\DQJ�MXJD�WLGDN�GLD�VHEXWNDQ�µXQWXN�VLQJNDWQ\D¶��GDQ�
karena konteksnya tidak menuntut deskripsi eksplisit dan detail dari faktor-faktor ini (Abdul Qoyum, 
2021). Dengan demikian, pandangan ekonomi syariah mengenai teori permintaan dan penawaran 
relatif sama dengan ekonomi konvensional, namun terdapat batasan- batasan dari individu untuk 
berperilaku ekonomi yang sesuai dengan aturan syariah. Batasan norma dan etika Islami, merupakan 
faktor yang menentukan suatu individu maupun masyarakat dalam melakukan kegiatan 
perekonomian dalam ekonomi syariah. 

F. Konsep Kebutuhan (Needs) dan Keinginan(Wants) 

Kebutuhan adalah bagian dari gambaran kondisi perasaan atau persepsi rasa tidak puas atau rasa 
kekurangan yang ada dalam diri manusia. Agar didapatnya kepuasan pada manusia nampaknya 
kebutuhan tersebut hendaknya dipenuhi dengan kepuasan. Pandangan ekonomi konvensional atau 
kapitalisme tentang kebutuhan atau keinginan menjadi satu yaitu segala sesuatu yang diperlukan 
manusia dalam rangka menyejahterakan hidupnya. Sebgaimana pegrtian kebuthan menurut Kardes 
GNN� DGDODK� ³$� QHHG� LV� � � D� � � IXQGDPHQWDO� SK\VLFDO� RU� SV\FKRORJLFDO� VWDWH� RI� IHOW� GHSULYDWLRQ´�
(kebutuhan adalah salah satu keadaan sesorang merasa kekurangan secara fisik atau psikologis 
terhadap pemuas dasar tertentu/hakekat biologis) (Kardes et al., 2011). Sedangkan keinginan 
(wants), merupakan hastrat atau kehendak yang kuat akan pemuas kebutuhan spesifik terhadap 
kebutuhan-kebutuhan yang lebih mendalam. Dengan demikian inti maslah ekonomi adalah 
kebutuhan manusia yang tak terbatas sedangkan alat pemuas kebutuhannya terbatas atau langka 
(scarcity). Pada konteks ini ekonomi konvensional menempatkan keinginan (wants) dan kebutuhan 
(needs) berasal dari tempat yang sama, yaitu naluri hasrat manusia yang bertujuan untuk 
mempertahankan dan mensejahterakan hidupnya. 

 Ekonomi Syariah beranggapan bahwa kebutuhan manusia sifatnya tidak terbatas. Sebab dalam 
kebutuhan tertentu misalnya makan dan minum manakala sudah terpenuhi (kenyang) maka manusia 
sudah merasa puas karena kebutuhannya telah terpenuhi. Dengan demikian, kebutuhan manusia 
sifatnya terbatas. Jadi ada terdapat perbedaan antara konsep kebutuhan (needs) dan keinginan 
(wants) anatara konomi konvensional dan ekonomi syariah. Jika perilaku manusia disandarkan pada 
keinginan (wants), maka persoalan ekonomi tidak akan pernah selesai karena nafsu manusia selalu 
merasa tidak akan pernah puas. Dalam pandangan Islam, tidak semua hasrat manusia dijadikan 
sebagai needs. Konsep wants (keinginan) adalah konsep yang bebas nilai, sedangkan konsep needs 
adalah konsep yang tidak bebas nilai. Pada konteks ini Islam tidak mengajarkan bahwa manusia agar 
memenuhi keinginannya, namun sebaliknya Islam mendorog manusia untuk memenuhi 
kebutuhannya. Islam mendorong keinginan (wants) yang memiliki nilai maslahah dunia akhiratlah 



14 
 

yang dijadikan sebagai kebutuhannya (Euis, 2010). Dengan demikian, menrut Adiwarman Karim 
(Adiwarman Azwar Karim, 2004) menguntip pendapat M. Fahim Khan bahwa seluruh aktivitas 
ekonomi yang mengandung kemaslahatan bagi umat manusia disebut sebagai kebutuhan (needs). 
Rumusan kebutuhan manusia yang memiliki nilai maslahat dalam Islam terdiri dari tiga macam, 
yaitu dharuriyat, hajiyat, dan tahsiniyat. 

1. Dharuriyat (primer) 

Dharuriyat (primer) adalah kebutuhan paling utama dan paling penting. Kebutuhan ini harus 
terpenuhi agar manusia dapat hidup layak. Jika kebutuhan ini tidak terpenuhi hidup manusia akan 
terancam didunia maupun akhirat. Kebutuhan ini meliputi, khifdh al-din (menjaga agama), khifdh 
al-nafs (menjaga kehidupan), khifdh al-µDTO��PHQMDJD�DNDO���NKLIGK�DO-nasl (menjaga keturunan), dan 
khifdh al- mal (menjaga harta). Untuk menjaga kelima unsur tersebut maka syariat Islam diturunkan. 
Sesuai dengan firman Allah SWT, dalam QS. Al-Baqarah [2]:179 dan �����$UWLQ\D�³«GDQ�GDODP�
qishaash itu ada (jaminan kelangsungan) hidup bagimu, Hai orang-orang yang berakal, supaya kamu 
EHUWDNZD�´� �$O-%DTDUDK� ����� «� GDQ� SHUDQJLODK� PHUHND� LWX�� VHKLQJJD� WLGDN� DGD fitnah lagi dan 
(sehingga) ketaatan itu hanya semata-mata untuk Allah. jika mereka berhenti (dari memusuhi   
kamu), Maka tidak ada permusuhan (lagi),   kecuali   terhadap   orang-orang   yanJ�]DOLP´���$O-
Baqarah [2]: 193) Oleh sebab itu tujuan yang bersifat dharuri adalah tujuan utama untuk pencapaiaan 
kehidupan yang abadi bagi manusia Lima kebutuhan dharuriyah tersebut harus dapat terpenuhi, 
apabila salah satu kebutuhan tersebut diabaikan akan terjadi ketimpangan atau mengancam 
keselamatan umat manusia baik didunia maupun diakhirat kelak. Manusia akan hidup bahagia 
apabila ke lima unsur tersebut dapat dilaksanakan dengan baik. 

2. Hajiyat (sekunder) 

Kebutuhan hajiyat adalah kebutuhan sekunder atau kebutuhan setelah kebutuhan dharuriyat. 
Apabila kebutuhan hajiyat tidak terpenuhi tidak akan mengancam keselamatan kehidupan umat 
manusia, namun manusia tersebut akan mengalami kesulitan dalam melakukan suatu kegiatan. 
Kebutuhan ini merupakan penguat dari kebutuhan dharuriyat. Maksudnya untuk memudahkan 
kehidupan, menghilangkan kesulitan atau menjadikan pemeliharaan yang lebih baik terhadap lima 
unsur pokok kehidupan manusia. Apabila kebutuhan tersebut tidak terwujudkan, tidak akan 
mengancam keselamatannya, namun akan mengalami kesulitan. Pada dasarnya jenjang hajiyat ini 
merupakan pelengkap yang mengokohkan, menguatkan, dan melindungi jenjang  dharuriyat. Atau 
lebih spesifiknya lagi bertujuan untuk memudahkan atau menghilangkan kesulitan manusia di dunia. 

3. Tahsiniyat (tersier) 

Kebutuhan tahsiniyah adalah kebutuhan yang tidak mengancam kelima hal pokok yaitu khifdh 
al-din (menjaga agama), khifdh al-nafs (menjaga kehidupan), khifdh al-µDTO��PHQMDJD�DNDO���NKLIGK�
al-nasl (menjaga keturunan), dan khifdh al- mal (menjaga harta) serta tidak menimbulkan kesulitan 
umat manusia. Kebutuhan ini muncul setelah kebutuhan dharuriyah dan kebutuhan hajiyat terpenuhi, 
kebutuhan ini merupakan kebutuhan pelengkap. Tujuan daripada tahsiniyat ini menjadikan 
pemeliharaan yang lebih baik terhadap lima unsur pokok kehidupan manusia. Jenis tahsiniyat ini 
antara lain mencangkup kebolehan untuk melaksanakan akad murabahah, mdharabah, musaqat, 
PX]DUD¶DK�GDQ�VDODP�VHUWD�EHUEDJDL�DNWLYLWDV�HNRQRPL�ODLQQ\D�\DQJ�EHUWXMXDQ�XQWXN�PHPXGDKNDQ�
kehidupan atau menghilangkan kesulitan manusia di duni. 

 



15 
 

G. Latihan 

1. Apa yang anda ketahui tentang ekonomi syariah, jelaskan! 
2. Apa perbedaan ekonomi syariah dengan ekonomi konvensional, jelaskan! 
3. Jelaskan madzhab-mdzhab ekonomi syariah, kemudian coba analisa, untuk Indonesia termasuk 

dalam kelompok madzhab apa?, jelaskan! 
4. Apa yang anda pahami tentag permintaan dan penawaran dalam teori ekonomi, kemudian pada 

posisi apakah permintaan dan penawaran yang sesuai dengan ekonomi syariah, jelaskan!  
5. Jelaskan konsep maslahah terkait dengan kebutuhan dan keinginan pelaku ekonomi syariah 

yang sesuai dengan konsep maslahah Imam Syatibi! 

H. Rangkuman 

1. ,VWLODK�HNRQRPL�GDSDW�GLDUWLNDQ�GHQJDQ�,TWLVKDG�GDUL�DVDO�IL¶LO�PDGKL�4DVKDGD yang memiliki 
arti dasar sederhana, hemat sedang, lurus dan tengah-tengah.  

2. Istilah Iqtishad ini kemudian dikenal dengan istilah ekonomi dalam bahasa Idonesia. 
3. Ekonomi adalah salah satu ilmu sosial yang mempelajari aktivitas manusia yang 

berhubungan dengan produksi, distribusi dan konsumsi terhadap barang dan jasa. 
4. Ekonomi syariah dapat didefinisikan sebagai ilmu yang mempelajari aktivitas manusia yang 

berhubungan dengan produksi, distribusi dan konsumsi terhadapbarang dan jasa baik secara 
mikro (sekala kecil) maupun makro (skala besar) yang sesui dengan ketentuan jalan hidup 
orang Muslim, ketetapan- ketetapan Allah dan  ketentuan  Rasul-Nya.  

5. Karakteristik ekonomi syariah disandarkan kepada tiga prinsip. Ketiga prinsip tersebut 
sebagaimana dijelaskan dalam hadis tentan Islam yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari 
yaitu, Iman, Islam dan Ihsan.  

6. Madzhab ekonomi syariah paling tidak ada tiga, yaitu Mazhab Iqtishaduna, Mazhab IDB 
atau Mazhab Mainstream dan Mazhab Alternatif Kritis.  

7. Kunci filsafat ekonomi syariah terletak pada manusia dengan Tuhan, manusia dengan alam 
dan manusia denga manusia lainnya. Dimensi filsafat ekonomi syariah inilah yang 
membedakan ekonomi syariah dengan sistem ekonomi lainnya (kapitalisme dan sosialisme).  

8. Perbedaan prinsip antara permintaan dan penawaran pada ekonomi syariah dengan ekonomi 
konvensional terletak pada faktor utama dalam mempengaruhi permintaan dan penawaran. 

9. Pandangan ekonomi konvensional menekankan permintaan dan penawaran terletak pada 
harga, jika harga tinggi maka permintaan akan turun, begitu pula sebaliknya. Adapun 
ekonomi syariah titik beratnya pada faedah, kemaslahatan ataupun manfaat suatu barang. 

10. Dalam pandangan Islam, tidak semua hasrat manusia dijadikan sebagai needs. Konsep wants 
(keinginan) adalah konsep yang bebas nilai, sedangkan konsep needs adalah konsep yang 
tidak bebas nilai. 

11. Rumusan kebutuhan manusia yang memiliki nilai maslahat dalam Islam terdiri dari tiga 
macam, yaitu dharuriyat, hajiyat, dan tahsiniyat. 

I. Umpan Balik dan Tindak Lanjut 

Berdasarkan survay terbatas terkait pembelajaran modul ekonomi syariah yang dilakukan 
oleh dosen Ekonomi Syariah, maka diketahui bahwa pemahaman peserta atas kemampuan materi-
materi ini, baik dan sangat baik. Pemahaman hal ini dapat dilihat pada kemampuan peserta dalam 
mempresentasikan tugas makalah dan tugas lainnya. Namun dalam pembelajaran mata kuliah 
ekonomi syariah ini, terdapat sebuah kendala, misalnya kemapuan peserta dalam 



16 
 

mengkontekstulisasikan dan memberikan contoh-contoh kongkrit bentuk aktivitas ekonom syariah 
yang lebih kongkrit dan benar-benar sesuai dengan ajaran syariah Islam. Adapun tindak lanjut dari 
hasil umpan balik tersebut, dosen ekonomi syariah harus berusaha memetakan peserta-mahasiwa 
yang secara kemapuan akademiknya kurang dengan peserta yang lebih diatas rata-rata. Hal ini 
dilakukan agar mempermudah mengarahkan bimbinngan kepada peserta yang lebih intes dalam 
pembelajaran ekonomi syariah. Atau tindak lanjut lainnya dosen ekonomi syariah dalam hal 
mengkontekstualisasikan mata kuliah ekonomi syariah maka hendaknya melibatkan mahiswa dalam 
hal menganalisis kasus-kasus ekonomi syariah dengan melibatkan penelitian lapangan. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

 

BAB III 

PRODUKSI DAN KONSUMSI 

A. Indikator Hasil Belajar 

1. Peserta mampu menjelaskan ruang lingkup teori produksi dan konsumsi, distribusi dan 
mekanisme pasar dalam ekonomi 

2. Peserta mampu menjelsakna konsep dasar produksi dan konsumsi, distribusi dan mekanisme 
pasar ekonomi syariah 

3. Peserta mampu menjelaskan perbedaan antara konsep produksi dan konsumsi, distribusi dan 
mekanisme pasar pada ekonomi konvensonal dengan ekonomi Syariah 
 

B. Teori Produksi dan Konsumsi 

1. Pengertian Produksi 

Produksi adalah kegiatan manusia untuk menghasilkan barang dan jasa, kemudian 
dimanfaatkan oleh konsumen. Secara teknis produksi adalah proses mentransformasi input menjadi 
output, tetapi definisi produksi dalam pandangan ilmu ekonomi jauh lebih luas karena mencakup 
tujuan kegiatan yang menghasilkan output serta karakterkarakter yang melekat padanya (M Misanam 
et al., 2008). Pengertian lain dari poduksi adalah suatu kegiatan untuk meningkatkan manfaat dengan 
cara mengkombinasikan faktor-faktor produksi kapital, tenaga kerja, teknologi, manageril skill. 
Dengan demikian produksi merupakan usaha untuk meningkatkan manfaat dengan cara mengubah 
bentuk (form utility), memindahkan tempat (place ultility), dan menyimpan (store utility) (Soeharno, 
2009). Proses produksi terdiri input atau faktor-faktor produksi yang terdiri dari tenaga kerja, modal, 
material, energi, tanah, informasi dan manajerial yang kemudian dalam proses transformasi 
memerhatikan efisiensi (menghindari pemborosan), dan efektivitas (nilai tambah), sehingga tercipta 
output baik barang ataupun jasa yang didistribusikan dan dikonsumsi oleh konsumen. Secara teknis, 
produksi merupakan aktivitas dalam perusahaan industri atau individu berupa penciptaan nilai 
tambah dari input menjadioutput secara efesien dan efektif ssehingga produk sebagai output dari 
proses penciptaan nilai tambah dapat dijual dengan harga yang kompetitif di pasar global (Misbach, 
2020). 

Memang tidak ada yang sepakat terkait dengan pengertian produksi, tetapi dari berbagai 
pengertian produksi dalam ilmu ekonomi dapat disimpulkan bahwa produksi pada dasarnya terkait 
dengan kegiatan menghasilkan sesuatu, baik berupa barang, (seperti pakaian, sepatu, makanan dll), 
maupun dalam bentuk jasa (pengobatan, potong rambut,  jasa perbankan,  manajemen dll). 

Konsep produksi dalam ekonomi syariah memiliki arti yang lebih luas. Dalam ekonomi syariah 
kemashlahatan ketika memproduksi suatu barang sangatlah penting, sehingga setiap aktivaitas 
produksi wajib memiliki kemanfaatan bagi kebutuhan manusia dan alam sekitarnya. Dalam konteks 
memproduksi suatu barang, maka tidak dibernarkan adanya pemborosan, sebab tenaga kerja dalam 
memproduksi produk tersebut dianggap tidak produktif. Para ekonom muslim kontemporer 
mendefinisikan kegiatan produksi dalam perspektif Islam secara berbeda meskipun substansi dan 
outputnya adalah sama, di antaranya (Pengkajian, 2008): 



18 
 

a. Kahf (1992), kegiatan produksi dalam perspektif Islam sebagai usaha manusia untuk 
memperbaiki tidak hanya kondisi fisik materialnya, tetapi juga moralitas, sebagai sarana untuk 
mencapai tujuan hidup sebagaimana digariskan dalam Islam, yaitu kebahagiaan dunia dan 
akhirat. 

b. Mannan (1992), menekankan pentingnya motif altruism (altruism) bagi produsen Islami 
sehingga ia menyikapi dengan hati-hati konsep pareto optimality dan given demand hypothesis 
yang banyak dijadikan sebagai konsep dasar produksi dalam ekonomi konvensional. 

c. Rahman (1995), menekankan pentingnya keadilan dan kemerataan produksi (distribusi 
produksi secara merata). 

d. Al Haq (1996), bahwa tujuan dari produksi adalah memenuhi kebutuhan barang dan jasa yang 
merupakan fardhu kifayah, yaitu kebutuhan yang bagi banyak orang pemenuhannya bersifat 
wajib. 

e. Siddiqi (1992), kegiatan produksi sebagai penyediaan barang dan jasa dengan memperhatikan 
nilai keadilan dan kebajikan/ kemanfaatan (mashlahah) bagi masyarakat. Dalam pandangannya, 
sepanjang produsen telah bertindak adil dan membawa kebajikan bagi masyarakat  akai a telah 
bertindak islami. 
 

2. Tujuan Produksi dalam Islam 

Prerspektif ekonomi syariah memproduksi sesuatu bukanlah sekadar untuk dikonsumsi sendiri atau 
dijual ke pasar semata. Dua motivasi tersebut belumlah cukup, dalam ekonomi syariah pada 
prinsipnya menekankan kegiatan produksi yang tidak hanya berhenti pada fungsi ekonominya saja 
tetapi juga harus bisa sejalan dengan fungsi sosial, sehingga untuk mencapai fungsi sosial kegiatan 
produksi harus mencapai surplus. Melalui konsep tersebut, kegiatan produksi harus bergerak di atas 
dua garis optimalisasi. Tingkat optimal pertama adalah mengupayakan berfungsinya sumber daya 
manusia ke arah pencapaian kondisi full employment, dimana semua orang bekerja dan 
PHQJKDVLONDQ� VXDWX� NDU\D� NHFXDOL� PHUHND� \DQJ� XG]XU� V\DU¶L�� 2SWLPDOLVDVL� \DQJ� NHGXD� DGDODK�
memproduksi kebutuhan primer (dharuriyyat), sekunder (hajiyyat) dan tersier (tahsiniyyat) secara 
proporsional, sehingga tidak saja harus halal tetapi juga harus baik dan bermanfaat (thayyib) 
(Nasution, 2006, ).  

Tujuan yang ingin dicapai oleh kegiatan produksi dalam perspektif ekonomi syariah adalah 
kecukupan setiap individu, swasembada ekonomi umat dan kontribusi untuk mencukupi kebutuhan 
umat dan bangsa lain. Hal ini tentu berbeda dengan tujuan ekonomi konvensional yang 
mengedepankan dan memaksimalkan kuntungan serta kepuasan semata (maximization profit and 
utility) (Nasution, 2006). Dalam konsep ekonomi konvensional (kapitalis) produksi dimaksudkan 
untuk memperoleh laba sebesar besarnya, berbeda dengan tujuan produksi dalam ekonomi syariah 
bertujuan untuk memberikan Mashlahah yang maksimum bagi konsumen. Tujuan lain produksi 
dalam perspektif ekonomi syariah adalah menyediakan barang dan jasa yang memberikan mashlahah 
maksimum bagi konsumen. Secara lebih spesifik, tujuan kegiatan produksi adalah meningkatkan 
kemashlahatan yang dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk, diantaranya adalah: 

a. Pemenuhan kebutuhan manusia pada tingkatan moderat 
b. Menemukan kebutuhan masyarakat dan pemenuhannya 
c. Menyiapkan persediaan barang dan jasa di masa depan 
d. Pemenuhan sarana bagi kegiatan social dan ibadah kepada Allah. 



19 
 

Tujuan produksi yang pertama sangat jelas, yaitu pemenuhan sarana kebutuhan manusia pada 
takaran moderat. Hal ini akan menimbulkan setidaknya dua implikasi. Pertama, produsen hanya 
menghasilkan barang dan jasa yang menjadi kebutuhan meskipun belum tentu merupakan keinginan 
konsumen (Misbach, 2020). 

3. Motivasi Produsen dalam Berproduksi 

Motivasi utama bagi produsen dalam ekonomi konvesional adalah mencari keuntungan material 
(uang) secara maksimal sangatlah dominan. Produsen adalah seorang profit seeker sekaligus profit 
maximizer strategi, konsep, dan teknik berproduksi semuanya di arahkan untuk mencapai 
keuntungan maksimum, baik dalam jangka pendek (short run profit) atau janka panjang (long run 
profit). Adapun Motivasi produsen dalam ekonomi syariah sesuai dengan tujuan produksi yaitu 
menciptakan mashlahah. Motivasi ini pada akhirnya merupakan tujuan kehidupan produsen yaitu 
mencari kemasalahatan baik keuntungan maupun keberkahan. Keuntungan dibarengi dengan 
keberkahan yang diperoleh di dalam produksi adalah motivasi utama yang harus dituju oleh 
produksen.  

Di samping meproduksi dalam ekonomi syariah, tidak terlepas dari motivasi produksi itu sendiri dan 
masalah etika serta tanggung jawab sosial produsen. Motivasi produsen melakukan kegiatan 
produksi tentu insentif keuntungan optimal. Mereka bertindak untuk memaksimalkan keuntungan 
mereka. Hal ini kadang kala menyebabkan produsen bertindak dengan mengabaikan etika dan 
tanggung jawab sosialnya. Dalam perspektif ekonomi syariah, motivasi produsen seharusnya sejalan 
dengan tujuan produksi dan tujuan kehidupan produsen itu sendiri. Jika tujuan produksi adalah 
menyediakan kebutuhan material dan spritual untuk menciptakan mashlahah, maka motivasi 
produsen tentu juga mencari mashlahah, dimana hal itu juga sejalan dengan tujuan kehidupan 
seorang muslim.  

C. Faktor-Faktor Produksi dalam Islam 

Faktor-faktor produksi dalam ekonomi syariah ditujukan untuk menyediakan kebutuhan manusia 
dalam rangka tercapainya kemashlahatan baik materil maupusn spritual. Islam, menekankan 
kebermanfaatan produk yang diproduksi dapat memenuhi kebutuhan manusia, baik kebutuhan dunia 
maupun keuntungan akhirat. Terkait dengan factor-faktor produksi belum ada kesepakatan diantara 
para ekonomi Muslim. Perbedaan ini disebabkan terdapat perbedaan pendapat dari para ulama. 
Menurut Al-Maududi dan Abu-6X¶XG��IDNWRU�SURGXNVL�WHUGLUL�DWDV�DPDO�NHUMD��ODERU���WDQDK��ODQG���
dan modal (capital). Uraian ini berbeda dengan M.A. Mannan yang menyatakan bahwa faktor 
produksi hanya berupa amal/kerja dan tanah. 

Modal (capital) bukanlah merupakan faktor produksi yang independen, karena capital (modal) 
bukanlah merupakan faktor dasar. Menerut An- Najjar, faktor produksi hanya terdiri dari dua elemen, 
yaitu amal (labor) dan capital. Abu Sulaiman menyatakan, amal bukanlah merupakan faktor 
produksi. Titik tekan dalam ekonomi syariah, terkait dengan perbedaan di atas adalah dasar transaksi 
dalam muamalah adalah ibahah (diperbolehkan) sepanjang tidak ditemukannya larangan dalam nash 
atau dalil. Beberapa factor produksi dalam ekonomi syariah adalah sebagai berikut: 

1. Amal/Kerja (Labor) 

Amal adalah segala daya dan upaya yang dicurahkan dalam menghasilkan dan menigkatkan 
kegunaan barang dan jasa, baik dalam bentuk teoretis (pemikiran, ide, konsep) maupun aplikatif 



20 
 

(tenaga, gerakan). Tenaga kerja manusia adalah segala kegiatan manusia baik jasmani maupun 
rohani yang dicurahkan dalam proses produksi untuk menghasilkan barang dan jasa maupun faedah 
suatu barang (Rozalinda et al., 2014). Perspektif ekonomi syariah beramal atau bekerja tentu harus 
dilandasi dengan niat dan tujuan yang baik. Konsep niat dalam beramal adalah penting, hal ini terkait 
dengan niat semata-mata hanya megharapkan ridha Allah Swt. Posisi niat sangatlah penting, sah dan 
dianggap beribadah kepada Allah tergantung pada niat seseorang sebagaimana penjelasan dalam 
VHEXK� KDGLV� ³Innama al- µDPDDOX� EL� DO-Niaat´� �VHVXQJJXKQ\D� GLDQJJDS� VDKQ\D� VHEXDK�
amal/pekerjaan tergantung pada niatnya). Oleh sebab itu, Islam mendorong umatnya untuk bekerja 
dan memproduksi, bahkan menjadikannya sebagai sebuah kewajiban terhadap orang-orang yang 
mampu. Bagi mereka yang bekerja semata-mata karena Allah tentu Allah akan memberi balasan 
yang setimpal yang sesuai dengan amal atau kerjanya sesuai dengan firman-Nya dalam QS. An-Nahl 
>��@�� ��� \DQJ� DUWLQ\D�� ³%DUDQJVLDSD� PHQJHUMDNDQ� NHEDMLNDQ�� EDLN� ODNL-laki maupun perempuan 
dalam keadaan beriman, maka pasti akan Kami berikan kepadanya kehidupan yang baik dan akan 
.DPL�EHUL�EDODVDQ�GHQJDQ�SDKDOD�\DQJ�OHELK�EDLN�GDUL�DSD�\DQJ�WHODK�PHUHND�NHUMDNDQ�´ 

2. Bumi/Tanah (Land) 

Land (tanah) meliputi segala sesuatu yang ada di dalam dan di luar ataupun disekitar bumi yang 
menjadi sumber-sumber ekonomi, seperti pertambangan, pasir, tanah pertanian, sungai dan lain 
sebagainnya. Tanah adalah faktor produksi yang penting karena mencangkup semua sumber daya 
alam yang digunakan dalam proses produksi. Lebih luas dari itu, pengertian tentang tanah termasuk 
semua sumber yang kita peroleh dari udara, laut, gunung, dan sebagainya, sampai dengan keadaan 
geografi, angin, dan iklim terkandung dalam tanah. Al-Quran menggunakan kata al-Ardh (tanah) 
dalam Q.S al-%DTDUDK� >�@�� ���� ³«��'DQ� EDJL� NDPX� DGD� WHPSDW� WLQJJDO� GDQ� NHVHQDQJDQ� GL bumi 
VDPSDL�ZDNWX�\DQJ�GLWHQWXNDQ�´�GDODP�PDNVXG�\DQJ�EHUEHGD-beda yang bersifat keduniaan yang 
diciptkan berfaedah bagi manusia. Pada hakikatnya seluruh alam ini berperan memberikan 
faedahnya kepada manusia, sehingga mereka boleh menggunakan sumber yang tersembunyi dan 
berpotensi untuk memuaskan kebutuhan yang tidak terbatas (Rahman, 1995a). Dengan demikian 
ekonomi syariah mengakui tanah sebagai faktor ekonomi untukdimanfaatkan secara maksimal demi 
mencapai kesejahteraan ekonomi masyarakat dengan memperhatikan prinsip-prinsip ekonomi 
syariah. 

3. Modal (Capital) 

Capital adalah bagian dari harta kekayaan yang digunakan untuk menghasilkan barang dan jasa, 
seperti mesin, alat produksi, equipment (peralatan), gedung, fasilitas kantor, transportasi dan lain 
sebagainya. Modal merupakan aset yang digunakan untuk membantu distribusi asset yang 
berikutnya. Menurut Prof Thomas, milik individu dan Negara yang digunakan dalam menghasilkan 
asset berikutnya selain tanah adalah modal. Modal dapat memberikan kepuasan pribadi dan 
membantu untuk menghasilkan kekayaan lebih banyak. Pentinya modal dalam kehidupan manusia 
GL�WXQMXNDQ�GDODP�4�6�$OL�,PUDQ�>�@������³'LMDGLNDQ�WHUDVD�LQGDK�GDODP�SDQGDQJDQ�PDQXVLD�FLQWD�
terhadap apa yang diinginkan, berupa perempuan-perempuan, anak-anak, harta benda yang 
bertumpuk dalam bentuk emas dan perak, kuda pilihan, hewan ternak dan sawah ladang. Itulah 
kesenangan hidup di dunia, dan di sisi Allah-ODK�WHPSDW�NHPEDOL�\DQJ�EDLN´��3DGD�D\DW�LQL�NDWD-kata 
³0DWDD¶�\DQJ�GLDUWLNDQ�NHVHQDJDQ´�EHUDUWL�PRGDO��VHEDE�EDJDLDQ�GDUL�0DWDD¶�DGDODK�HPDV�GDQ�SHUDN��
NXGD�\DQJ�EDJXV�GDQ�WHUQDN�WHUPDVXN�PRGDO�\DQJ�ODLQ��6HGDQJNDQ�NDWD�³=X\\LQD�\DQJ�PHPLOLNL�DUWL�
LQGDK�DWDX�NHLQGDKDQ´�PHQXQMXNDQ�NHSHQWLQJDQ�PRGDO��5DKPDQ������D�� 



21 
 

 

 

D. Konsep Konsumsi 

Setelah kita meembahas produksi, kegiatan ekonomi selanjutnya dan juga penting adalah 
konsumsi. Kegiatan produksi dan konsumsi merupakan satu kesatuan yang saling berkaitan dan tidak 
dapat dipisahkan satu sama lainnya. Konsumsi adalah penggunaan barang   dan jasa untuk 
memuaskan kebutuhan manusia (the use of goods and service in the satisfaction of human wants) 
(Rosyidi, 2006). Samuelson mendefinisikan konsumsi adalah kegiatan menghabiskan utility (nilai 
guna) barang dan jasa. Barang meliputi barang tahan lama dan barang tidak tahan lama. Barang yang 
dapat dikonsumsi mennurut kebutuhannya terbagi menjadi 3 yaitu: barang kebutuhan primer, 
kebutuhan sekunder dan barang kebutuhan tersier (Samuel & William, 1993). Dengan demikian 
konsumsi akan ada jika kegitan produksi ada, begitupula kegiatan konsumsi ada karena ada yang 
memproduksi dan seterusnya.  

Pembahasan dalam ekonomi konvensional, perilaku konsumen dalam mengkonsumsi 
didasarkan pada dua (2) nilai dasar yaitu: rasionalisme dan utilitarianisme. Kedua nilai tersebut 
merupakan dasar untuk menyusun perilaku konsumsi yang bersifat invidualis sehingga seringkali 
menyebabkan ketidakseimbangan dan ketidakharmonisan sosial. Hal ini berbeda dengan konsep 
ekonomi syariah, yang berpandangan konsumsi merupakan satu kesatuan yang tidak terpisahkan dari 
peranan aturan agama. Sehingga pengertian konsumsi dalam pandangan ekonomi syariah pada 
dasarnya sama dengan ekonomi konvensional, namun yang membedakan terletak pada tujuan dari 
konsumsi dan etika dalam mengkonsumsi barang atau jasanya. Pusat Pengkajian dan Pengembangan 
Ekonomi Islam memberikan definisi konsumsi dalam ekonomi syariah adalah pemenuhan kebutuhan 
barang dan jasa yang memberikan maslahah/kebaikan dunia dan akhirat bagi konsumen  itu  sendiri 
(Pengkajian, 2008).  

Peranan agama menjadi standar melakukan konsumsi dalam ekonomi syariah sebab akan 
menjadi panduan yang mempengaruhi perilaku dan kepribadian manusia. Terkait dengan konsumsi 
Islam memberikan rambu-rambu terkait menentukan cara penggunaan harta yang tepat. Al-Quarn 
GDODP�VXUDW�$OL�,PUDQ�>�@������PHQHQWXNDQ�SULQVLS�NHDGLODQ�GDP�NRQVXPVL�WHUVHEXW��³'DQ�MDQJDQ�
sekali-kali orang-orang yang kikir dengan apa yang diberikan Allah kepada mereka dari karunia-
Nya mengira bahwa (kikir) itu baik bagi mereka, padahal (kikir) itu buruk bagi mereka. Apa (harta) 
yang mereka kikirkan itu akan dikalungkan (di lehernya) pada hari Kiamat. Milik Allah-lah warisan 
(apa yang ada) di langit dan di bumi. Allah MahaWHOLWL�DSD�\DQJ�NDPX�NHUMDNDQ�´�Pada ayat tersebut, 
al-Quran memerintahkan kepada umat Islam supaya terhindar dari sifat bakhil. Mereka diharapkan 
dapat memelihara dirinya dari bahaya pemborosan harta kekayaan. Rasulullah Saw juga menjelsakan 
prinsip keadilan dan kesederhanaan dalam membelanjakan harta sesuai dengan sabda beliau: 
³0DNDQODK��EHUVHGHNDKODK��GDQ�EHUSDNDLDQODK��GHQJDQ� WLGDN�EHUOHELKDQ�GDQ� WLGDN�DQJNXK�´� �+5��
Ibnu Majah dan Ahmad) 

 E. Etika Konsumsi dalam ekonomi syariah 

Pelaku konsumsi atau orang yang menggunakan barang atau jasa untuk memenuhi 
kebutuhannya disebut konsumen. Perilaku konsumen identic dengan kecenderungan mereka dalam 
melakukan konsumsi, untuk memaksimalkan kepuasannya. Dengan kata lain, perilaku konsumen 
adalah tingkah laku dari konsumen, dimana mereka dapat mengilustrasikan pencarian untuk 



22 
 

membeli, menggunakan, mengevaluasi dan memperbaiki suatu produk dan jasa mereka. Perilaku 
konsumen (consumer behavior) mempelajari bagaimana manusia memilih di antara berbagai pilihan 
yang dihadapinya dengan memanfaatkan sumber daya (resources) yang dimilikinya (Anton, 2003). 

Pembahasan etika konsumsi dalam ekonomi syariah tidak bisa terlepas dari prilaku 
konsumen, dimana pandangan ekonomi konvensonal medsarkan kepada rasionalisme dan 
utilitarianisme. Hal ini berbeda dengan konsep konsumsi dalam pandangan ekonomi syariah, bahwa 
konsumen dalam hal mengkonsumsi merupakan satu kesatuan yang tidak terpisahkan dari peranan 
aturan agama. Artinya prilaku konsumen dalam ekonomi syariah tidak diperkenankan bertentangan 
dengan aturan syariah itu sendiri karena prilaku tersebut bagian dari etika konsumen dalam 
mengkonsumsi barang dan jasa. Beberapa etika atau norma konsumsi dalam ekonomi syaria adalah 
sebagai berikut: 

a. Seimbang dalam Konsumsi 

Islam mewajibkan kepada pemilik harta agar menafkahkan sebagian hartannya untuk 
kepentingan diri, keluarga, dan kepentingan sosial. Tetapi Islam juga tidak memperbolehkan 
umatnya untuk bersikap kikir dan Islam juga mencela sikap perbuatan boros dan menghamburkan 
harta (Yusuf al-Qardhawi, 1997). Larangan kikir terhadap harta membuktikan dalam sifat ini 
menunjukkan kurangnya nilai kepekaan sosial, padahal manusia sebagai makhluk sosial (homo 
homini lupus) tidak hanya hidup sendiri tetapi membutuhkan pertolongan orang lain walaupun tidak 
secara langsung terjadiinteraksi. Inilah bentuk keseimbangan yang diperintahkan dalam Al-Quran 
yang mencerminkan sikap keadilan dalam konsumsi. Seperti yang diisyaratkan dalam Q.S Al-,VUD¶�
>��@�� ���� ³'DQ� MDQJDQODK� HQJNDX� MDGLNDQ� WDnganmu terbelenggu pada lehermu dan jangan (pula) 
engkau terlalu mengulurkannya (VDQJDW�SHPXUDK��QDQWL�NDPX�PHQMDGL�WHUFHOD�GDQ�PHQ\HVDO�´ 

b. Mentasharufkan (membelanjakan) harta dengan cara yang baik 

Ekonomi syariah mengarahkan dan mendorong umat Islam untuk memberi kebebasan 
kepada individu agar membelanjakan hartanya untuk membeli barang-barang yang baik dan halal 
dalam memenuhi kebutuhan hidupnya. Namun, kebebasan dalam pandangan ekonomi syariah 
terdapat aturan syariah yang tidak boleh melanggar batas-batas yang suci serta tidak mendatangkan 
bahaya terhadap keamanan dan kesejahteraan masyarakat dan Negara (Lutfi, 2019; Rahman, 1995b). 
Membelanjakan harta dapat disimpulkan bahwa mengeluarkan harta benda milik seseorang untuk 
kebutuhan diri sendiri maupun untuk diberikan kepada orang lain yang membutuhkannya atau dalam 
istilah lain manajemen (pengaturan) kekayaan. Harta kekayaan yang dibelanjakan harus diperoleh 
dengan cara-cara yang halal, jika tidak kekayaan ini akan dianggap sebagai sesuatu yang haram. 
Kekayaan yang diperoleh dengan cara-cara haram seperti riba, monopoli, penipuan, pencurian, 
penggelapan, perampasan, penyuapan dan penjudian semuanya dilarang oleh Islam. Harta kekayaan 
yang baik (khair) yaitu harta yang halal serta digunakan untuk tujuan-tujuan yang baik dan 
bermanfaat (Shihab, 2000). Allah berfirman dalam Q.S al-BaqarDK� >�@�� ����� ³0HUHND� EHUWDQ\D�
NHSDGDPX��0XKDPPDG��WHQWDQJ�DSD�\DQJ�KDUXV�PHUHND�LQIDNNDQ��.DWDNDQODK��³+DUWD�DSD�VDMD�\DQJ�
NDPX�LQIDNNDQ��´ 

c. Larangan Bersikap Berlebihan, dan Tabzir (Sia-sia) 

Norma konsumsi selanjutnya adalah pelarangan terhadap sikap hidup mewah. Gaya hidup 
mewah dapat menyebabkan merusak individu dan masyarakat. Kemewahan trkadang dapat 
menyibukan manusia dengan hawa nafsu, melalaikannya dari hal-hal yang mulia dan akhlak yang 



23 
 

luhur. Gaya hidup berlebihan (israf) merupakan faktor yang memicu terjadinya dekadensi moral 
masyarakat yang akhirnya membawa kehancuran masyarakat tersebut. Bagi Afzalur Rahman, 
membelanjakan harta dengan harta sia-sia sama serisnya dengan kebakhilan. Dalam keadaan tertentu 
bahkan lebih buruk lagi. Pemborosan harta itu berarti megikuti langkah syaitan dan golongan yang 
tidak bersyukur kepada Tuhan (Rahman, 1995a). Sebagaiman firman Allah dalam Q.S al-Isra [17]: 
26-��� ³'DQ�EHULNDQODK�KDNQ\D� NHSDGD� NHUDEDW� GHNDW�� MXJD� NHSDGD� RUDQJ�PLVNLQ� GDQ� RUDQJ�\DQJ�
dalam perjalanan; dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara 
boros.Sesungguhnya orang-orang yang pemboros itu adalah saudara setan dan setan itu sangat ingkar 
NHSDGD�7XKDQQ\D�´�'HQJDQ� GHPLNLDQ� EHUDUWL�PDQXVLD� ERURV�PHQJLQJNDUL� SHULQWDK�7XKDQ� VHFDUD�
terang-terangan. Oleh karena itu mengambil jalan pertenganhan dinatara kedaunya adalah sifat yang 
baik dan terhidar dari berlebihan dan sia-sia. 

F. Distribusi Pendapatan 

1. Konsep Distribusi dalam Ekonomi Syariah 

Distribusi merupakan salah satu aktivitas perekonomian manusia, di samping produksi dan 
konsumsi. Ajaran Islam menuntun kepada manusia untuk menyebarkan hartanya agar kekayaan 
tidak menumpuk pada segolongan kecil masyarakat. Dalam pandangan Islam, pendistribusian harta 
yang tidak adil dan merata akan membuat orang yang kaya bertambah kaya dan yang miskin semakin 
miskin (Holis, 2017). Adapun makna distribusi dalam ekonomi syariah adalah mencakup pengaturan 
kepemilikan unsur-unsur produksi dan sumber-sumber kekayaan. Islam memperbolehkan 
masyarakat akan kepemilikan umum dan kepemilikan khusus, dan meletakkan masing-masing dari 
keduanya ketentuan-ketentuan untuk mendapatkannya dan mempergunakannya, serta ketentuan-
ketentuan untuk warisan, hibah dan wasiat (Al-Haritsi, 2006).  

Adapun prinsip utama dalam konsep distribusi menurut pandangan ekonomi syariah adalah  
peninggkatan dan pembagian bagi hasil kekayaan agar sirkulasi kekayaan dapat ditingkatkan. 
Dengan demikian kekayaan yang ada dapat melimpah dengan merata dan tidak hanya beredar 
diantara golongan tertentu saja. Selain itu, ada pula pendapat yang menyatakan bahwa posisi 
distribusi dalam aktifitas ekonomi suatu pemerintahan sanagat penting, Kondisi ini disebabkan 
distribusi itu sendiri menjadi tujuan dari kebijakan fiskal dalam suatu pemerintahan (selain fungsi 
alokasi). Sistem ekonomi yang berbasis syariah menghendaki bahwa dalam hal pendistribusian harus 
berdasarkan dua sendi, yaitu sendi kebebasan dan keadilan kepemilikan. Kebebasan disini adalah 
kebebasan dalam bertindak yang di bingkai oleh nilai-nilai syariah dan keadilan sebagai 
keseimbangan antara individu dengan unsur materi dan spiritual yang dimilikinya, keseimbangan 
antara individu dan masyarakat serta antara suatu masyarakat dengan masyarakat lainnya. 

Keberadilan dalam pendistribusian ini tercermin dari larangan dalam Alquran agar supaya 
harta kekayaan tidak diperbolehkan menjadi barang dagangan yang hanya beredar diantara orang-
orang kaya saja, akan tetapi diharapkan dapat memberi kontribusi kepada kesejahteraan masyarakat 
sebagai suatu keseluruhan Q.S al-Hasyr [59]:7. Islam mengutamakan tema distribusi dengan 
perhatian besar yang nampak dalam beberapa fenomena, dimana yang terpenting diantaranya adalah 
sebagai berikut: Banyaknya nash Al-4XU¶DQ�GDQ�+DGLWV�1DEDZL�PHQFDNXS�WHPD�GLVWULEXVL�GHQJDQ�
menjelaskan sistem manajemennya, himbauan komitmen kepada cara-caranya yang terbaik dan 
PHPSHULQJDWNDQ� SHQ\LPSDQJDQ� GDUL� VLVWHP� \DQJ� EHQDU�� 6\DUL¶DW� ,VODP� WLGDN� KDQ\D�PHQHWDSNDQ�
prinsip-prinsip umum bagi distribusi dan pengembalian distribusi, namun juga merincikan dengan 



24 
 

jelas dan lugas diantaranya dengan menjelaskan cara pendistribusian harta dan sumbersumbernya 
yang terpenting. 

2. Tujuan Distribusi dalam Ekonomi 

Distribusi dalam ekonomi syariah memiliki tujuan-tujuan ekonomi yang penting, di mana yang 
terpenting di antaranya dapat kami sebutkan diantaranya: 

a. Pengembangan harta dan pembersihannya karena pemilik harta ketika menginfakkan sebagian 
hartanya kepada orang lain, baik infak wajib maupun sunnah, maka demikian itu akan 
mendorongnya untuk menginvestasikan hartanya sehingga tidak akan habis karena zakat. 

b. Memberdayakan sumber daya manusia yang menganggur dengan terpenuhi kebutuhannya 
tentang harta atau persiapan yang lazim untuk melaksanakannya dengan melakukan kegiatan 
ekonomi. Andil dalam merealisasikan kesejahteraan ekonomi, di mana tingkat kesejahteraan 
ekonomi berkaitan dengan tingkat konsumsi. 

3. Keadilan Dalam Distribusi 

Salah satu ajaran penting dalam ekonomi syariah adalah adanya tuntunan agar manusia 
berupaya menjalani hidup secara seimbang, memperhatikan kesejahteraan hidup di dunia dan 
keselamatan hidup di akhirat. Sebagai prasyarat kesejahteraan hidup di dunia adalah bagaimana 
sumber-sumber daya ekonomi dapat dimanfaatkan secara maksimal dan benar dalam ekonomi 
syariah. Di sini, al-4XU¶DQ�WXUXW�PHPEHULNDQ�GDVDU�SLMDNDQ�EDJL�SHUHNRQRPLDQ�XPDW�PDQXVLD��7HUNDLW�
dengan sektor distribusi yang merupakan salah satu aktivitas perekonomian manusia, di samping 
produksi dan konsumsi, al-4XU¶DQ� WHODK� PHQMHODVNDQ� VHFDUD� HNVSOLVLW� SDGD� D\at-ayat distribusi 
sebagai berikut QS. al-Anfal [8]: 1, QS. al-Hasyr [59]: 7, QS. al-Hadid [57]: 7 dan QS. at-Taubah 
[9]: 60. Secaara garis besar isi kandungan pada ayat-ayat tersebut terkit dengan nilai larangan keras 
penumpukan harta benda atau barang kebutuhan pokok pada segelintir orang saja. Pendistribusian 
harta yang tidak adil dan merata akan membuat orang yang kaya bertambah kaya dan yang miskin 
semakin miskin. Oleh karena itu dapat dikatakan bahwa kesejahteraan dan kemakmuran rakyat tidak 
sepenuhnya tergantung pada hasil produksi itu sendiri, tetapi juga pada disribusi pendapatan yang 
tepat. Dengan demikian, pola distribusi harus mendahulukan aspek prioritas berdasarkan need 
assessment.  

Distributif pendapatan yang adil adalah prinsip utama dalam ekonomi syariah. Sistem 
ekonomi syariah menghendaki bahwa dalam hal penditribusian harus didasarkan pada dua sendi, 
yaitu kebebasan dan keadilan (Yusuf al-Qardhawi, 1997). Kebebasan di sini adalah kebebasan yang 
dibingkai oleh nilai-nilai tauhid dan keadilan, berbeda dengan kaum kapitalis, yang menyatakannya 
sebagai tindakan membebaskan manusia untuk berbuat dan bertindak tanpa campur tangan pihak 
mana pun. Sebagai keseimbangan antara individu dengan unsur materi dan spiritual yang dimiliki 
manusia, maka harus ada keseimbangan antara individu dan masyarakat serta antara suatu 
masyarakat dengan masyarakat lainnya. Sedangkan keadilan dalam pendistribusian ini tercermin dari 
larangan dalam al-4XU¶DQ��46��$O-+DV\U�>��@������³DJDU�VXSD\D�KDUWD�NHND\DDQ�WLGDN�KDQ\D�beredar 
di antara orang-orang kaya saja, tetapi diharapkan dapat memberi kontribusi kepada kesejahteraan 
PDV\DUDNDW� VHEDJDL� VXDWX� NHVHOXUXKDQ´�� 2OHK� NDUHQD� LWX�� GDODP� VLVWHP� HNRQRPL� V\DULDK��
penumpukan kekayaan oleh sekelompok orang harus dihindarkan dan langkah-langkah dilakukan 
secara otomatis untuk memindahkan aliran kekayaan kepada masyarakat yang lemah (Rahmawaty, 
2013).  



25 
 

Selain itu, sendi kebebasan sistem ekonomi syariah memberikan peluang dan akses yang 
sama dan memberikan hak-hak alami kepada semua orang. Kepemilikan individu dilindungi tetapi 
perlu diimbangi dengan rasa tanggung jawab dan dibatasi oleh landasan moral dan hukum. Dalam 
kerangka moral Islam setiap individu tidak akan melalukan monopoli, tindakan korupsi, 
mengabaikan kepentingan orang lain untuk diri sendiri, keluarga atau kerabat. Semua individu 
memiliki peluang dan kesempatan yang sama untuk berusaha dan mengalokasikan pendapatannya 
secara efisien tanpa mengganggu keseimbangan ekonomi masyarakat. Melalui prinsip-prinsip 
ekonomi syariah, tidak memungkinkan individu menumpuk kekayaan secara berlebihan sementara 
mayoritas masyarakat berada dalam kemiskinan dan tidak dapat memenuhi kebutuhan pokoknya. 
Keberhasilan sistem ekonomi syariah terletak pada sejauh mana keselarasan dan keseimbangan dapat 
dilakukan antara kebutuhan material dan kebutuhan akan pemenuhan etika- moral itu sendiri. Islam 
memandu nilai kebebasan dan keadilan ini dalam kerangka tauhid, yaitu menyadari potensi yang ada 
pada diri manusia adalah anugerah ilahi yang harus digunakan untuk pengabdian dan menjalankan 
misi moral yang tidak berkesudahan di muka bumi (Amalia, 2009). 

4. Mekanisme Distribusi Ekonomi Syariah 

Mekanisme sistem distribusi ekonomi syariah dapat dibagi menjadi dua yaitu mekanisme 
ekonomi dan mekanisme non-ekonomi (Nurlaela, 2017). 

a. Mekanisme ekonomi 

Mekanisme ekonomi adalah mekanisme distribusi dengan mengandalkan kegiatan ekonomi 
agar tercapai distribusi kekayaan. Mekanisme dijalankan dengan cara membuat berbagai ketentuan 
dan mekanisme ekonomi yang  berkaitan dengan distribusi. Dalam mewujudkan distribusi kekayaan, 
maka mekanisme yang ditempuh pada sistem ekonomi Islam di antara manusia yang seadil-adilnya 
dengan cara sebagai berikut: 

1. Membuka kesempatan seluas-luasnya bagi berlangsungnya sebab-sebab hak milik dalam 
hak milik pribadi. 

2. Memberikan kesempatan seluasluasnya bagi berlangsungnya pengembangan hak milik 
melalui kegiatan investasi. 

3. Larangan menimbun harta benda walaupun telah dikeluarkan zakatnya. 
4. Membuat kebijakan agar harta beredar secara luas serta menggalakkan berbagai kegiatan 

syirkah dan mendorong pusat-pusat pertumbuhan. 
5. Larangan kegiatan ihtikar, serta berbagai penipuan yang dapat mendistorasi pasar. 

Untuk mengatasi mekansme ini, maka ada beberapa langkah yang dapat dilakukan 
diantaranya pemerintah berperan dalam mekanisme ekonomi, yang secara garis besar dapat 
diklasifikasikan menjadi tiga bagian: pertama, peran yang berkaitan dengan implementasi nilai dan 
moral Islam; kedua, peran yang berkaitan dengan teknis operasional mekanisme pasar; dan ketiga, 
peran yang berkaitan dengan kegagalan pasar. Ketiga peran ini mengacu pada konsep al- hisbah 
sebagai Lembaga khusus yang berfungsi untuk mengontrol pasar dari praktik-praktik yang 
menyimpang (Munrokhim Misanam et al., 2008). Dengan ketiga peran ini diharapkan akan mampu 
mengatasi berbagai persoalan ekonomi karena posisi pemerintah tidak hanya sekedar sebagai 
perangkat ekonomi, tetapi juga memiliki fungsi religius dan sosial. 

b. Mekanisme non-ekonomi 



26 
 

Mekanisme non ekonomi terjadi tanpa motif ekonomi (mencari keuntungan) namun muncul 
karena adanya dorongan untuk memperoleh pahala dari sisi Allah SWT (Triono, 2011). Mekanisme 
ini muncul oleh sebab-sebab tertentu yang bersifat alamiah, seperti keadaan alam yang tandus, badan 
yang cacat, akal yang lemah atau terjadinya musibah bencana alam, dimungkinkan terjadinya 
kesenjangan ekonomi terhambatnya distribusi kekayaan secara ekonomi kepada orang-orang yang 
memiliki faktor tersebut. Pendistribusian harta dengan mekanisme non-ekonomi tersebut antara lain: 

1. Pemberian negara kepada rakyat yang membutuhkan. Maksudnya adalah negara memberikan 
harta kepada orang-orang yang memerlukan untuk memenuhi kebutuhannya. Pemberian harta 
negara tersebut dengan maksud agar dalam rangka memenuhi kebutuhan hidup rakyat atau 
agar rakyat dapat memanfaatkan pemilikan mereka secara merata. 

2. Zakat. Zakat merupakan kewajiban bagi orang yang mampu dengan rukun dan syarat tertentu. 
Pemberian harta zakat yang dibayarkan oleh muzakki kepada mustahik, berdasarkan nishab 
tertentu yang darinya hilanglah hak muzakki atas harta tersebut karena sudah menjadi hak bagi 
delapan golongan penerima zakat. Dalam hal ini, negara wajib memaksa siapa pun yang 
termasuk muzakki untuk membayarkan zakatnya. 

3. Nafkah. Nafkah merupakan kewajiban yang dibebankan kepada pihak tertentu, yaitu: Bapak 
kepada anak-anak dan istri-istrinya, wali kepada orang- orang yang berada dalam 
tanggungannya. Jika nafkah ini tidak tercukupi, maka kewajiban ini beralih ke negara. 

4. Shadaqah, hadiah, dan hibah, yang kesemuanya hukumnya sunnah. 
5. Waris. Harta seseorang yang meninggal dunia, didistribusikan dengan aturan tertentu yang 

khas, baik kepada ahli waris maupun ashabah. 

Mekanisme non ekonomis ini merupakan salah satu keunggulan dari sistem ekonomi Islam yang 
tidak ditemui dalam sistem ekonomi lainnya, karena mendorong pihak tertentu untuk 
mendistribusikan harta kekayaannya secara spiritual. Dorongan distribusi non-ekonomis dalam 
sistem lain (kapitalisme maupun sosialisme-komunis) muncul karena adanya rasa belas kasihan 
ataupun menjunjung tinggi nilai kemanusiaan. 

 G. Mekanisme Pasar 

1. Pengertian dan konsep mekansme Pasar 

Pasar adalah tempat bertemu antara penjual dengan pembeli dan melakukan transaksi barang 
atau jasa. Pasar merupakan sebuah mekanisme pertukaran barang dan jasa yang alamiah dan telah 
berlangsung sejak awal peradaban manusia. Ketika memaknai pasar dalam pengertian ilmu ekonomi 
adalah pertemuan antara permintaan dan penawaran. Maka dalam pengertian ini, pasar bersifat 
interaktif, bukan fisik. Adapun mekanisme pasar adalah proses penentuan tingkat harga berdasarkan 
kekuatan permintaan dan penawaran (Rahardja & Manurung, 2006). Pertemuan antara permintaan 
(demand) dan penawaran (supply) dinamakan equilibrium price (harga keseimbangan). Dalam 
ekonomi syariah, pasar memiliki peran sentral dalam perekonomian. Pasar sudah ada sejak sebelum 
Islam, dan pada pada masa Rasulullah Saw dan Khulafaur Rasyidin pasar sudah menjadi kebiasaan 
yang telah di jalani selama berabad-abad ((P3EI)., 2008). Pasar pada masa Nabi Muhammad saw 
memiliki peranan yang sangat penting dalam perekonomian. Bahkan, beliau dikenal sebagai pebisnis 
tulen yang sukses. Seperti diketahui, Nabi ketika berusia tujuh tahun telah mengikuti pamannya Abu 
Thalib ke negeri Syam untuk melakukan perjalanan bisnisnya pertama kali. Semenjak dari negeri 
Syam inilah, jiwa bisnis Rasulullah berkembang dan seiring dengan bertambahnya usia, beliau 
semakin giat berbisnis dengan modal sendiri atau dengan bermitra dengan orang lain. 



27 
 

Pada periode tersebut, mekanisme harga pasar diserahkan pada kekuatan pembeli dan 
penjual. Beliau menolak mengatur harga pasar dengan kebijakan, meskipun pada saat itu terjadi 
lonjakan harga yang murni berasal dari kekuatan permintaan dan penawaran di Madinah, namun 
tidak diikuti dengan dorongan monopolistik. Menurut beliau, kebijakan penetapan harga bisa berarti 
tidak menghormati pasar, dan hal itu dilarang. Ketika itu, parasahabat berkata: ³:DKDL�5DVXOXOODK�
tentukan harga untuk kita!". Rasulullah menjawab: "Allah swt sesungguhnya adalah penentu harga, 
penahan, pencurah serta pemberi rizki. Aku mengharapkan dapat menemui Tuhanku dimana salah 
VHRUDQJ�GDUL�NDOLDQ�WLGDN�PHQXQWXWNX�NDUHQD�NH]DOLPDQ�GDODP�PDVDODK�GDUDK�GDQ�KDUWD�´ 

Pada konteks hadis di atas bahwa pasar adalah salah satu hukum alam yang wajib dipatuhi 
oleh masyarakat pada waktu itu. Secara perorangan, pasar tersebut tidak ada yang bisa mempengarui 
sekalipun Rasulullah Saw, sebab pasar adalah kekuatan kolektif sebagai ketentuan Allah SWT. 
Menurut pandangan Enginer yang dikutip oleh Misbch bahwa harga pasar yang dilanggar, mislanya 
dengan penentuan harga dengan alsan dan cara tidak baik sehngga mengakibatkan ketidak adlilan 
maka pada kasus tersebut dapat saja dituntut (Misbach, 2020). 

Dari peristiwa tersebut sangatlah jelas, penentuan harga pasar tergantung mekanisme pasar 
atau kekuatan permintaan dan penawaran dalam mempengaruhi harga pasar. Bahkan Rasulullah saw 
tidak berani melakukan kebijakan penetapan harga, karena dianggap sebagai sepihak dari 
mekanisme pasar yang terjadi. Nilai moralitas secara khusus mendapat perhatian dalam pasar 
persaingan sempurna, karena menimbulkan persaingan yang sehat, jujur, terbuka dan adil. Nilai ini 
mempunyai akar yang kuat dalam ajaran ekonomi syariah. Rasulullah ssaw dengan tegas 
menetapkan larangan terhadap praktik bisnis yang mengganggu mekanisme pasar yang islami. 

Merujuk literatur tentang ekonomi yang tersebar di pelbagai perpustakaan menganggap 
bahwa ide hukum pasar supply dan demand adalah hasil perkembangan dari sejarah pemikiran 
ekonomi. Namun sejtinya bahwa teori mekanisme pasar sudah dikenal sebelum pertengahan abad 
XVIII (Amalia, 2013). Salah satu ilmuwan Muslim tersebut adalah Ibn Taymiyyah. Dia adalah salah 
satu ilmuwan Muslim yang secara rinci membahas tentang mekanisme harga pasar dan jenis-jenis 
pasar. Artikel ini dimaksudkan untuk menelusuri dan mengangkat kembali pemikiran ekonomi Ibn 
Taymiyyah, khususnya tentang konsep harga pasar yang adil (Amalia, 2013; Euis, 2010; Adiwarman 
Azwar Karim, 2004). Ibn Taymiyyah mempunyai pandangan tentang pasar bebas. Dalam 
pandangnnya suatu harga dipertimbangkan oleh kekuatan penawaran dan permintaan. Ibn 
Taymiyyah mengatakan bahwa naik turunnya harga tidak selalu berkait dengan kezaliman (zhulm) 
yang dilakukan oleh seseorang. Pernyataan tersebut mengidentifikan bahwa kenaikan harga yang 
terjadi disebabkan oleh perbuatan ketidakadilan atau zhulm para penjual. Perbuatan ini disebut 
manipulasi yang mendorong terjadinya ketidaksempurnaan pasar. Tetapi penyataan ini tidak bisa 
disamakan dalam segala kondisi, karena bisa saja alasan naik dan turunnya harga disebabkan oleh 
kekuatan pasar (Amalia, 2013). 

Ungkapan Ibn Taymiyyah tersebut juga menggambarkan secara eksplisit bahwa penawaran 
bisa datang dari produksi domestik dan impor. Perubahan dalam penawaran digambarkan sebagai 
peningkatan atau penurunan dalam jumlah barang yang ditawarkan, sedangkan permintaan sangat 
ditentukan oleh selera dan pendapatan. Besar kecilnya kenaikan harga tergantung pada besarnya 
perubahan penawaran dan/atau permintaan. Bila seluruh transaksi sudah sesuai dengan aturan maka 
kenaikan harga yang terjadi merupakan kehendak natural (Amalia, 2013). Berdsarkan penjelsan di 
atas pasar bebas atau pasar persinagn sepurna yang digambarkan oleh Rasulullah dan pada masa Ibn 



28 
 

Taymiyyah tentu mengalami perubahan kondisi dan keadaannya, hal ini juga terkait dengan 
masyarakat yang mempengaruhi pasar tersebut. 

2. Harga pada Pasar Persaingan Sempurna 

Mekanisme harga adalah proses yang berjalan atas dasar gaya tarik menarik antara 
konsumen dan produsen baik dari pasar output (barang) ataupun input (faktor-faktor produksi) 
(Kuswanto & Ichyaudin, 1993, p. 6). Harga dalam ilmu ekonomi diartikan sebagai sejumlah uang 
yang menyatakan nilai tukar suatu unit benda tertentu. Harga yang adil atau harga pada pasar 
persaingan sempurna merupakan harga (nilai barang) yang dibayar untuk objek yang sama diberikan, 
pada waktu dan tempat yang diserahkan barang tersebut. Definisi harga yang adil juga bisa diambil 
dari konsep Aquinas yang mendefinisikannya dengan harga kompetitif normal, yaitu harga yang 
berada dalam persaingan sempurna yang disebabkan oleh supply dan demand, tidak ada unsur 
spekulasi (Kaulla, 1940).  

Ibnu Taymiyyah sendiri menjelaskan tentang harga yang adil yang terdapat pada pasar 
pesiangan sempurna, miVDOQ\D�SHUNDWDDQ�EHOLDX�³��$SDELOD�RUDQJ-orang memperjualbelikan barang 
dagangannya dengan cara-cara yang biasa dilakukan, tanpa ada pihak yang dizalimi kemudian harga 
mengalami kenaikan karena berkurangnya persediaan barang ataupun karena bertambahnya jumlah 
penduduk (permintaan), maka itu semata-mata karena Allah Swt.. Dalam hal demikian, memaksa 
para pedagang untuk menjual barang dagangannya pada harga tertentu merupakan tindakan 
pemaksaan yang tidak dapat GLEHQDUNDQ�´��7D\PL\\DK��������� 

Terkait masalah harga paling tidak Ibn Taymiiyah menjelskan dua hal, pertama tentang 
kompensasi yang setara/adil �µLZDG�DO-mitsl) dan kedua, tentang harga yang setara/adil (tsaman al-
mitsl). Kompensasi yang setara akan diukur dan ditaksir oleh hal- hal yang setara, dan itulah esensi 
dari keadilan (nafs al-µDGO). Iwadh al-mitsl adalah penggantian yang sepadan yang merupakan nilai 
harga yang sepadan dari sebuah benda menurut adat kebiasaan. Kompensasi yang setara diukur dan 
ditaksir oleh hal-hal yang setara tanpa ada tambahan dan pengurangan, inilah esensi dari keadilan. 
Sedangkan tsaman al-mitsl adalah nilai harga di mana orang-orang menjual barangnya dapat 
diterima secara umum sebagai hal yang sepadan dengan barang yang dijual itu ataupun barang-
barang yang sejenis lainnya di tempat dan waktu tertentu. Keadilan yang dikehendaki oleh Ibn 
Taymiyyah berhubungan dengan prinsip la dharar, yaitu tidak melukai dan tidak merugikan orang 
lain, maka dengan berbuat adil akan mencegah terjadinya tindakan kezaliman (Taymiyyah, 1993). 

Berdasarkan uraian di atas bahwa haraga yang adil dan itu terdapat pada pasar persiangan 
sempurna, menunjukan turun dan naiknya harga berjalan secara alamiah. Tidak adanya gejolak harag 
yang dipengaruhi factor di dalam atau di luar pasar, maka menujukan harga tersebut adalah harga 
yang bejalan secara ideal dan tentu tidak mengapa tanpa adaanya intervensi pemerintah. Namun 
sebaliknya jikalau naik turunnya harga karena ada perbuatan zhalim, maka intervensi yang dilakukan 
oleh pengawas pasar (wilayatul hisbah) adalah wajar. 

3. Mengatur dan Mengawasi Pasar 

Pada masa Khulafah Rasyidin, terutama pada masa Umar bin Khattab ra. kekuasaan pasar 
sangat penting untuk menjamin kebenaran harga pada pasar dari setiap penyimpangan dengan 
pengawasan, dan mengambil harta di pasar untuk optimalisasi baitu mal berupa penarikan zakat, 
infak, sedekah dan wakaf. Kekuasaan pasar ini dimaksudkan untuk menjaga hak dan kewajiban 
setiap orang dalam bertransaksi di pasar, begitu juga dengan hak-hak atas baitul mal. Pengaturan 



29 
 

pasar ditujukan untuk mewujudkan kebaikan bagi setiap orang yang bertransksi di pasar, baik 
penjualmaupun pembeli. Pengaturan pasar ini diharapkan dapat meneyelesaikan setiap aktivitas yang 
menghalangi kebebasan melakukan jual beli di pasar yang merupakan salah satu bentuk penzaliman. 
6HODLQ� SHQJDWXUDQ� SDVDU�� MXJD� SHQWLQJ� GLODNXNDQ� SHQJDZDVDQ� SDVDU� GDQ� DWXUDQQ\D� �$EL� -D¶IDU�
Muhammad Ibn Jarir Al-Thabari, 1987) di antaranya sebagai berikut: 

a. Kebebasan masuk dan keluar dari pasar 

Umar bin Khattab melarang membatasi setiap tempat di pasar atau menguasai suatu tempat 
dan melarang seseorang yang tidak mengizinkan orang lain memilih dan menggunakan tempat untuk 
berjualan di pasar. Selama penjual menggunakan untuk berdagang, maka ia boleh menggunakan 
tempat tersebut kapan saja, tetapi jika dagangannya telah habis dan selesai menjual, maka tempat 
tersebut terbuka bagi siapa yang terlebih dahulu datang dan menggunakan tempat tersebut. pasar 
tetap terbuka dan bebas bagi siapa saja yang ingin memanfaatkannya. Umar melarang klaim 
tempat/kios di pasar menjadi milik pribadi tertentu, maka ketika Umar melihat kios/lapak yang 
GLEDQJXQ�ROHK�VHVHRUDQJ�GL�SDVDU�PDND�8PDU�PHUXEXKNDQQ\D��$EL�-D¶IDU�0XKDPPDG�,EQ�-DULU�$O-
Thabari, 1987). Kebebasan ini tidak akan terwujud jika terdapat hal yang menghalangi kebebasan 
tersebut, termasuk bebas mengangkut barang dari satu tempat ke tempat lainnya. 

b. Pengawasan Cara Penawaran Penjual 

Umar bin Khattab ra. dalam pengawasan pasar selalu memperlihatkan kepada pedagang 
mengenai cara menawarkan barang dagangan agar dagangan laku terjual. Umar bin Khattab ra. 
memperbolehkan menawarkan barang dagangan dengan cara yang menarik dan dengan persyaratan 
kemudahan tertentu, asal dibangun di atas kejujuran. Dengan kata lain, tidak boleh melewati batas 
kebenaran dalam menyebutkan dagangannya. Adapun selama ada dalam ruang kebenaran maka 
tidak ada larangan untuk memamerkannya dengan indah dan menghiasinya dengan hal yang bisa 
PHQDULN�SDUD�SHPEHOL��8PDU�UD�EHUNDWD��³7LGDN�PDVDODK�ELOD�NDPX�PHQJKLDVL�EDUDQJ�GDJDQganmu 
VHVXDL� DSD� \DQJ� DGD� SDGDQ\D´�� �$IDU��0XKDPPDG�$EGXO�0XQ¶LP�� ������� Selama dalam ruang 
kejujuran, para pedagang ridak dilarang untuk memperlihatkan dengan baik dan menghiasinya 
menjadi menarik bagi pembeli. Namun demikian, tidak boleh melewati batas dalam menawarkan 
dagangannya. 

c. Larangan Menimbun Barang 

Menimbunan barang merupakan penghalang terbesar dalam persaingan dalam pasar Islam. 
Hal ini disebabkan dampaknya pada sejumlah barang yang tersedia ketika terjadi penimbunan. Hal 
ini kan mempengaruhi harga jual di pasar menjadi meningkat karena ketersediaannya semakin 
berkurang dan permintaan pada saat yang sama mengalami peningkatan. Penimbunan barang 
merupakan perbuatan yang menzalimi manusia. Umar bin Khattab ra. dengan tegas dan keras 
melarang penLPEXQDQ�EDUDQJ�GL�SDVDU��%HOLDX�EHUNDWD��³-DQJDQODK�PHQMXDO�GL�SDVDU�NDPL�VHRUDQJ�
SHQLPEXQ�EDUDQJ�´��-DULEDh bin Ahmad Al-Haritsi, 2010). 

d. Pengaturan Perantara dalam Jual Beli 

Jual beli sering kali dimediasi oleh perantara. Perantara terjadi karena banyaknya jenis 
barang dan jasa yang tersedia, kuantitas barang dalam jumlah yang banyak, luasnya wilayah 
perdagangan, dan sulitnya hubungan langsung antara penjual dan pembeli. Namun demikian, perlu 
pemahaman mendalam terkait perantara perdagangan, karena tanpa pemahaman terutama aturan 



30 
 

dapat mengakibatkan terjadinya penyalahgunaan wewenang sebenarnya sehingga terjadi penipuan 
atau monopoli. Bisa jadi perantara perdagangan justru merusak persaingan, dengan kenaikan harga 
ketika terjadi ketidakstabilan harga di pasar karena ketersediaan dan permintaan barang tersebut. 

Merujuk pendapat sahabat Umar bin Khattab ra. yang telah memerintahkan untuk 
PHODNVDQDNDQ�SHVDQ�5DVXOXOODK�VDZ��\DLWX�³'DQ�MDQJDQODK�RUDQJ�\DQJ�WDKX�PHQMXDO�NHSDGD�RUDQJ�
\DQ�WLGDN�WDKX´��8PDU�ELQ�.Kattab ra. juga memerintahkan para pedagang dari orang Badui ke pasar, 
memberitahukan mereka jalan menuju pasar, agar dia mengetahui dengan sempurna keadaan pasar 
dan harga-harga dan mereka bisa sampai ke pasar serta menjual barang dagangannya sesuai 
kehendDNQ\D��8PDU�ELQ�.KDWWDE�UD��EHUNDWD��³7XQMXNNDQ�PHUHND�NH�SDVDU��WXQMXNNDQ�PHUHND�MDODQ�
dan beritahu mereND�WHQWDQJ�KDUJD´��$IDU�������� 

e. Mengawasi Harga 

Umar bin Khattab ra. memberi perhatian dalam perkembangan harga dan mengawasinya. 
³.HWLND�datang utusan kepadanya, maka beliau bertanya tentang keadaan mereka dan harga-harga 
SDGD�PHUHND´��1DPLT��Q�G�����.HQDLNDQ�KDUJD�GDODP�,VODP�GLDQJJDS�VHEDJDL�EHQFDQD�DWDX�PXVLEDK�
karena perbuatan dosa manusia. Kejadian ini terjadi ketika umat muslim datang kepada Nabi 
0XKDPPDG�6DZ�XQWXN�PHQHWDSNDQ�KDUJD��0DND�5DVXOXOODK�6DZ�EHUVDEGD��³7HWDSL�DNX�EHUGRD«´��
�0XKDPPDG�� ������� ³$UWLQ\D� DNX� PHQJKDGDS� $OODK� DJDU� PHQJKLODQJNDQ� PDKDOQ\D� KDUJD� GDQ�
PHOXDVNDQ�UL]NL´���+5�$EX�'DZXG��7LUPLG]L��GDQ�,EQX�0DMDK���+DGLV�LQL menjelaskan bahwa setiap 
muslim harus menyadari perlunaya membangun pasar seperti halnya membangun masjid. Seperti 
halnya masjid, pasar juga tidak diperbolehkan mengambil untung atau beban sewa bagi yang ingin 
memanfaatkannya. Begitu juga pembiayaannya dalam pemeliharanaa, kebersihan dan keamanan 
juga berasal dari wakaf, zakat, infak dan sedekah seperti halnya masjid. Selama terdapat sejumlah 
pedagang yang tinggal di suatu tempat dan sepakat memulai perdagangan, maka secara fitrah 
perdagangan itu dapat dijalankan, serta menjadi pilihan bagi umat muslim untuk meningglakan riba 
dan menghalalkan jual beli. 

F. Latihan 
1. Apa yang anda ketahui tentang teori produksi dan konsumsi dalam ekonomi syariah, 

jelaskan! 
2. Apa perbedaan Poduksi dan konsumsi dalam ekonomi syariah dengan ekonomi 

konvensional, jelaskan! 
3. Jelaskan, bagaimanakah distribusi pendapatan menghasilkan kesjahtraan pada masyarakat? 
4. Jelaskan, bagaimana menanisme pasar berjalan dalam ekonomi Islam, siapakah tokoh-tokoh 

Muslim yang membahas tentang mekanisme pasar! 
5. Jelaskan, karaktersitik ekonomi syariah yang terkait dengan etika atau ahlak? 
6. Apa yang anda pahami tentag wilatul hisbah dalam ekonomi syariah? 

F. Rangkuman 

1. Produksi adalah kegiatan manusia untuk menghasilkan barang dan jasa, kemudian 
dimanfaatkan oleh konsumen. 

2. Konsep produksi dalam Islam memiliki arti yang lebih luas. Dalam ekonomi syariah 
kemashlahatan ketika memproduksi suatu barang sangatlah penting, sehingga setiap 
aktivaitas produksi wajib memiliki kemanfaatan bagi kebutuhan manusia dan alam 
sekitarnya. 



31 
 

3. Dalam konteks memproduksi suatu barang, maka tidak dibernarkan adanya pemborosan, 
sebab tenaga kerja dalam memproduksi produk tersebut dianggap tidak produktif. 

4. Dalam ekonomi syariah memproduksi sesuatu bukanlah sekadar untuk dikonsumsi sendiri 
atau dijual ke pasar semata. Pandangan ekonomi syariah pada prinsipnya menekankan 
kegiatan produksi yang tidak hanya berhenti pada fungsi ekonominya saja tetapi juga harus 
bisa sejalan dengan fungsi sosial, sehingga untuk mencapai fungsi sosial kegiatan produksi 
harus mencapai surplus. 

5. Tujuan produksi dalam perspektif ekonomi syariah adalah menyediakan barang dan jasa 
yang memberikan mashlahah maksimum bagi konsumen. 

6. Motivasi utama bagi produsen dalam ekonomi konvesional adalah mencari keuntungan 
material (uang) secara maksimal sangatlah dominan. 

7. Motivasi produsen dalam ekonomi syariah sesuai dengan tujuan produksi yaitu menciptakan 
mashlahah. 

8. Faktor-faktor produksi dalam ekonomi syariah ditujukan untuk menyediakan kebutuhan 
manusia dalam rangka tercapainya kemashlahatan yang menekankan kebermanfaatan 
produk dalam memenuhi kebutuhan manusia, baik kebutuhan dunia maupun keuntungan 
akhirat. 

9. Beberapa factor produksi dalam ekonomi syariah diantaranya adalah Amal/Kerja (Labor), 
Bumi/Tanah (Land) dan Modal (Capital). 

10. Konsep ekonomi syariah, yang berpandangan konsumsi merupakan satu kesatuan yang tidak 
terpisahkan dari peranan aturan agama. 

11. Konsumsi dalam pandangan ekonomi syariah pada dasarnya sama dengan ekonomi 
konvensional, namun yang membedakan terletak pada tujuan dari konsumsi dan etika dalam 
mengkonsumsi barang atau jasanya. 

12. Etika konsumsi pada ekonomi syariah tidak bisa terlepas dari prilaku konsumen, dimana 
pandangan ekonomi konvensonal medsarkan kepada rasionalisme dan utilitarianisme. 

13. Konsep konsumsi dalam pandangan ekonomi syariah, bahwa konsumen dalam hal 
mengkonsumsi merupakan satu kesatuan yang tidak terpisahkan dari peranan aturan agama. 

14. Adapun makna distribusi dalam ekonomi syariah adalah mencakup pengaturan kepemilikan 
unsur-unsur produksi dan sumber-sumber kekayaan. Islam memperbolehkan masyarakat 
akan kepemilikan umum dan kepemilikan khusus, dan meletakkan masing-masing dari 
keduanya ketentuan-ketentuan untuk mendapatkannya dan mempergunakannya, serta 
ketentuan-ketentuan untuk warisan, hibah dan wasiat. 

15. Distribusi dalam ekonomi syariah memiliki tujuan-tujuan ekonomi yang penting, 
diantaranya; Pengembangan harta dan pembersihannya dan memberdayakan sumber daya 
manusia. 

16. Mekanisme sistem distribusi ekonomi syariah dapat dibagi menjadi dua yaitu mekanisme 
ekonomi dan mekanisme non-ekonomi. 

17. Pasar merupakan sebuah mekanisme pertukaran barang dan jasa yang alamiah dan  telah  
berlangsung sejak awal peradaban manusia. 

18. Mekanisme harga adalah proses yang berjalan atas dasar gaya tarik menarik antara 
konsumen dan produsen baik dari pasar output (barang) ataupun input (faktor-faktor 
produksi) 

 

 



32 
 

G. Umpan Balik dan Tindak Lanjut 

Berdasarkan wawancara terbatas terkait pembelajaran mata kuliah ekonomi syariah pada bab III 
tentang Produksi dan Konsumsi, maka dapat diketahui bahwa pemahaman peserta atas kemampuan 
materi-materi ini, baik dan sangat baik. Pemahaman hal ini dapat dilihat pada kemampuan peserta 
dalam mempresentasikan tugas makalah dan tugas lainnya. Namun dalam pembelajaran mata kuliah 
ekonomi syariah pada bab ini, terdapat sebuah kendala, misalnya kemapuan peserta dalam 
mengkontekstulisasikan dan memberikan contoh-contoh kongkrit bentuk aktivitas ekonom syariah 
yang lebih kongkrit dan benar-benar sesuai dengan ajaran syariah Islam. Terlebih penguaasaan 
bahasa asing terutma bahasa Arab banyaknya peserta yang tidak menguasai, maka agak kesulitan 
melacak sumber-sumber aslinya. Adapun tindak lanjut dari hasil umpan bali tersebut, dosen ekonomi 
syariah harus berusaha memetakan peserta-mahasiwa yang secara kemapuan akademiknya kurang 
dengan peserta yang lebih diatas rata-rata. Hal ini dilakukan agar mempermudah mengarahkan 
bimbinngan kepada peserta yang lebih intes dalam pembelajaran ekonomi syariah. Atau tindak lanjut 
lainnya dosen ekonomi syariah dalam hal mengkontekstualisasikan mata kuliah ekonomi syariah 
maka hendaknya melibatkan mahiswa dalam hal menganalisis kasus-kasus ekonomi syariah dengan 
melibatkan penelitian lapangan. Dan juga dosen memberikan arahan- arahan terkaitsumber-sumber 
utama yang berbahasa Arab. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 
 

 

BAB IV 

FIKIH MUAMALAH SEBAGAI PIJAKAN EKONOMI 

A. Indikator Hasil Belajar 
1. Peserta menjelaskan konsep fikih muamalah. 
2. Peserta menjelaskan prinsip dasar fikih muamalah. 
B. Konsep Fikih Muamalah 

Pengertian muamalah pada mulanya memiliki cakupan yang luas, sebagaimana yang 
dirumuskan oleh Muhammad Yusuf Musa, yaitu peraturan-peraturan Allah yang harus diikuti dan 
GLWD¶DWL�GDODP�KLGXS�EHUPDV\DUDNDW�XQWXN�PHQMDJD�NHSHQWLQJDQ�PDQXVLD´��1DPXQ�EHODNDQJDQ�LQL�
pengertian muamalah lebih banyak dipahami sebagai aturan-aturan Allah yang mengatur hubungan 
manusia dengan manusia (habl mina allah) dalam memperoleh dan mengembangkan harta benda 
atau lebih tepatnya dapat dikatakan sebagai aturan Islam tentang kegiatan ekonomi yang dilakukan 
manusia (Fiqh Muamalah Maliyah). 

Fiqh muamalah menurut Musthafa Ahmad Zarqa dalam Ghufron Ajib adalah hukum-hukum 
yang berkaitan dengan perbuatan manusia dan hubungan sesama manusia dalam urusan kebendaan, 
hak-hak kebendaan serta penyelesaian perselisihan di antara mereka. Dapat dilihat di sini bahwa fiqh 
muamalah dapat dipahami sebagai hukum perdata Islam tetapi terbatas pada hukum kebendaan dan 
hukum perikatan. 

Fiqih muamalah Maliyah dapat diartikan sebagai pengetahuan tentang kegiatan atau transaksi 
yang berdasarkan hukum-hukum syariat mengenai perilaku manusia dalam kehidupanya 
berhubungan dengan pengelolaan harta, perputaran uang, mencari rizki, seperti jual beli, 
perdagangan dll. Urgensinya agar dapat melakukan praktik muamalah sesuai ketentuan syariat, 
apalagi dalam dunia transaksional pada zaman sekarang yang dinamis, disitulah pentingnya 
memahami muamalah maliyah. 

C. Ruang Lingkup 

Ruang lingkup fiqh muamalah dibagi menjadi dua. Pertama, ruang lingkup al- Muamalah al-
Adabiyah dan al-Muamalah al-Maliyah. Al-Adabiyah adalah pembahasan-pembahasan yang 
mengenai aspek moral seperti ridha, tidak terpaksa, transparan, jujur, bebas dari unsur gharar dan 
menjauhi sifat-sifat seperti tadlis (tidak transparan), gharar (tipuan), risywah (sogok), ikhtikar 
(penimbunan). 

Sedangkan Al-Muamalah al-Maliyah pembaha-sannya meliputi bentuk-bentuk perikatan 
(akad) tertentu seperti jual beli (al-ED¶L���JDGDL��DO-rahn), sewa menyewa (al- ijarah), pesanan (al-
LVWLVKQD¶��� MDVD� WDQJJXQJDQ� �DO-kafalah), pengalihan utang (al- hiwalah), pemberian kuasa (al-
wakalah), perdamain (al-sulh), kerjasama (al-syirkah), bagi hasil (al-mudlarabah), pemberian (al-
hibah), bagi hasil pertanian (al-PX]DUD¶DK��� EDJL�KDVLO� GDODP�SHQJDLUDQ� �DO-musaqah), titipan (al-
ZDGL¶DK���SLQMDPDQ��DO-qardl) dan lain sebagainya. 

Dalam hal ini, objek kajian atau ruang lingkup fiqh muamalah secara garis besar meliputi 
pembahasan tentang harta (al-mal), hak-hak kebendaan (al-huquq), dan hukum perikatan (al-aqd). 



34 
 

1. Hukum Benda, terdiri dari: 

Pertama konsep harta (al-mal), meliputi pembahasan tentang pengertian harta, unsur- unsur 
dan pembagian jenis-jenis harta. Kedua, konsep hak (al-huquq), meliputi pembahasan tentang 
pengertian hak, sumber hak, perlindungan dan pembatasan hak, dan pembagian jenis-jenis hak. 
Ketiga, konsep tentang hak milik (al-milkiyah), meliputi pembahasan tentang pengertian hak milik, 
sumber-sumber pemilikan, dan pembagian macam-macam hak milik. 

2. Konsep umum akad, membahas tentang pengertian akad dan tasharruf, unsur-unsur akad dan 
syariat masing-masing unsur, dan macam-macam akad. 

3. Aneka macam akad khusus membahas tentang berbagai macam transaksi muamalah seperti 
berikut: 
a. jual beli (al-EDL¶�DW�WLMDUDK� 
b. gadai (rahn) 
c. jaminan dan tanggungan (kafalah dan dhaman) 
d. pemindahan hutang (hiwalah) 
e. perseroan atau perkongsian(asy-syirkah) 
f. perseoran harta dan tenaga (al-mudharabah) 
g. sewa menyewa (al-ijarah) 
h. utang piutang (al-qard) 
i. pinjam-meminjam (al ariyah) 
j. penitipan (al-ZDGL¶DK� 
k. dan lain sebagainya, yang masing-masing akan disampaikan dalam bab tersendiri. 

 
B. Prinsip Dasar 

Sebagai sistem kehidupan, Islam memberikan warna dalam setiap dimensi kehidupan manusia, 
tak terkecuali dunia ekonomi. Sistem Islam ini berusaha mendialektikkan nilai-nilai ekonomi dengan 
nilai akidah atau pun etika. Artinya, kegiatan ekonomi yang dilakukan oleh manusia dibangun 
dengan dialektika nilai materialisme dan spiritualisme. Kegiatan ekonomi yang dilakukan tidak 
hanya berbasis nilai materi, akan tetapi terdapat sandaran transendental di dalamnya, sehingga akan 
bernilai ibadah. Selain itu, konsep dasar Islam dalam kegiatan muamalah (ekonomi) juga sangat 
konsen terhadap nilai-nilai humanisme. Di antara kaidah dasar fiqh muamalah adalah sebagai berikut 
: 

1. Hukum asal dalam Muamalah adalah mubah (diperbolehkan). 

Ulama fiqh sepakat bahwa hukum asal dalam transaksi muamalah adalah diperbolehkan 
(mubah), kecuali terdapat nash yang melarangnya. Dengan demikian, kita tidak bisa mengatakan 
bahwa sebuah transaksi itu dilarang sepanjang belum/ tidak ditemukan nash yang secara sharih 
melarangnya. Berbeda dengan ibadah, hukum asalnya adalah dilarang. Kita tidak bisa melakukan 
sebuah ibadah jika memang tidak ditemukan nash yang memerintahkannya, ibadah kepada Allah 
tidak bisa dilakukan jika tidak terdapat syariat dari-Nya. 

2. Konsentrasi Fiqh Muamalah untuk Mewujudkan Kemaslahatan  

Fiqh muamalah akan senantiasa berusaha mewujudkan kemaslahatan, mereduksi permusuhan 
dan perselisihan di antara manusia. Allah tidak menurunkan syariah, kecuali dengan tujuan untuk 
merealisasikan kemaslahatan hidup hamba-Nya, tidak bermaksud memberi beban dan 



35 
 

PHQ\HPSLWNDQ�UXDQJ�JHUDN�NHKLGXSDQ�PDQXVLD��,EQX�7DLPL\DK�EHUNDWD��³6\DULDK�GLWXUXQNDQ�untuk 
mewujudkan kemaslahatan dan menyempurnakannya, mengeliminasi dan mereduksi kerusakan, 
memberikan alternatif pilihan terbaik di antara beberapa pilihan, memberikan nilai maslahat yang 
maksimal di antara beberapa maslahat, dan menghilangkan nilai kerusakan yang lebih besar dengan 
PHQDQJJXQJ�NHUXVDNDQ�\DQJ�OHELK�NHFLO´� 

3. Prinsip-prinsip pada )LTLK�0XDPDODK�DGDODK�³+DODO´��PDNVXGQ\D�GLVLQL�DGDODK�EHQGD�\DQJ�DNDQ�
di transaksikan itu harus bersih dan halal. Yang mana terdapat dalam surat Al-Maidah [4]: 88  
yang $UWLQ\D���³0DNDQODK�EDJLPX�DSD�\DQJ�GLUH]HNLNDQ�$OODK�+DODO�GDQ�%DLN��0DND�EHUWDTZD�
\DQJ�NDPX�EHULPDQ�NHSDGDQ\D´� 

4. Azas Manfaat: Maksudnya adalah benda yang akan ditarnsaksikan itu adalah benda yang 
bermanfaat, baik manfaat yang dapat diarasakan secara langsung maupun manfaat yang tidak 
langsung, contohnya (buah-buahan atau bibit tanaman secara tidak langsungnya) 

5. Azaz Kerelaaan: dalam muamalah dimana saat bertransakisi harus adanya rasa saling suka sama 
suka, supaya nantinya tidak ada rasa kekcewaan satu sama lainnya. 

6. Asas Kebjikan (Kebaikan): maksudnya adalah setiap hubungan perdata sebagiannya 
mendatangkan kebajikan (kebaikan) kepada kedua belah pihak dan pihak ketiga dalam 
masyarakat. Kebajikan yang diperoleh seseorang haruslah didasarkan pada kesadaran 
pengembangan kebaikan dalam rangka kekeluargaan. 

7. Asas Mendahulukan kewajiban dari hak: bahwa dalam pelaksanannya hubungan perdata para 
pihak harus mengutamakan penuaian kewajiban terlebih dahulu daripada menurut hak. 

8. Asas Adil dan berimbang. 
9. Asas kemasaslahatan hidup. 
10.  Asas larangan merugikan diri sendiri dan orang lain: maksdunya adalah bahwasanya para pihak 

yang mengadakan hubungan perdata tidak boleh merugikan didri sendir dan orang lain dalam 
hubungan bertransaksi. 

Ekonomi Islam bukan cabang IImu Ekonomi Sekuler. Ekonomi sekular mempunyai pengertian 
VHEDJDL� EHULNXW� �� ³LOPX� VRVLDO� \DQJ� PHPEDKDV� SUREOHP� PHQJHQDL� SHQJXQDDQ� DWDX� SHQJDWXUDQ�
sumberdaya yang terbatas (alat-alat produksi) untuk memperoleh pemenuhan terbesar dan secara 
maksimum dari kebutuKDQ�PDQXVLD� \XQJ� WLGDN� WHUEDWDV´��'DUL� GHILQLVL� WHUVHEXW� EDKZD�(NRQRPL�
Konvensional atau secular sama sekali tidak mengkaitkan studi yang dilakukan dalam kerangka ilmu 
HNRQRPL�GHQJDQ�NHEHUDGDDQ�7XKDQ��WHUPDVXN�V\DUL¶DK-Nya. 

Bidang muamalat tampaknya memiliki ruang lingkup yang sangat luas, sehingga potensial untuk 
berkembang lebih jauh. Pada saat pengembangan masyarakat dititikberatkan pada bidang ekonomi 
Islam, bidang ini (fiqh muamalat) akan terus berkembang. Bahkan, berbagai indikator ekonomi 
dijadikan instrumen untuk mengukur kedudukan dan posisi suatu negara dan masyarakat bangsa 
dalam pergaulan internasional. Akan tetapi, tentu saja yang menjadi subyek dalam hal ini adalah 
aspek normatif dari ekonomi, dan bukan ekonomi itu sendiri. 

Penegasan tentang hal ini memiliki makna penting karena dewasa ini terjadi pergeseran cara 
pandang dari muamalat menjadi ekonomi Islam. Subyek kedua bidang itu berpangkal dari dua 
subject matter. dan sudut pandang yang berlainan. Muamalat bertitik-tolak dari pandangan dunia dan 
nilai yang diimplementasikan untuk penataan hak-hak kebendaan, perikatan dalam lingkungan 
public. Ia dapat disebut sebagai hukum ekonomi. Sementara itu, ekonomi bertitik tolak dari 
pemenuhan kebutuhan terhadap benda (dan jasa) sebagai barang yang dapat diproduksi, didistribusi, 
dan dikonsumsi. 



36 
 

E. Latihan 

1. Jelaskan definisi fikih muamalah! 
2. Sebutkan klasifikasi fikih dan berikan contohnya! 
3. Jelaskan apa saja yang menjadi objek kajian fikih muamalah! 
4. Apa yang dimaksud dengan prinsip kebolehan dalam fikih muamalah? 
5. Sebutkan contoh kemudahan dan kemurahan hati dalam kegiatan muamalah! 

F. Rangkuman 

Fikih muamalah maliyah dapat diartikan sebagai pengetahuan tentang kegiatan atau transaksi 
yang berdasarkan hukum-hukum syariat mengenai perilaku manusia dalam kehidupanya 
berhubungan dengan pengelolaan harta, perputaran uang, mencari rizki, seperti jual beli, 
perdagangan. Ruang lingkup fikih muamalah dibagi menjadi dua. Yakni al-Muamalah al-Adabiyah 
dan al-Muamalah al-Maliyah. al-Muamalah Al- Adabiyah adalah pembahasan-pembahasan yang 
mengenai aspek moral seperti ridha, tidak terpaksa, transparan, jujur, bebas dari unsur gharar dan 
menjauhi sifat-sifat seperti tadlîs (tidak transparan), gharar (tipuan), risywah (sogok), ikhtikâr 
(penimbunan). Sedangkan Al-Muamalah al-Maliyah pembahasannya meliputi bentuk-bentuk 
perikatan seperti jual beli (al-ED¶L���JDGDL��DO-rahn), sewa menyewa (al-ijârah), pesanan (al- LVWLVKQk¶���
jasa tanggungan (al-kafâlah), pengalihan utang (al-hiwâlah), pemberian kuasa (al-wakâlah), 
perdamain (al-sulh), kerjasama (al-syirkah), bagi hasil (al- mudharabah), pemberian (al-hibah), bagi 
hasil pertanian (al-PX]kUD¶DK��� EDJL� KDVLO� GDODP� SHQJDLUDQ� �DO-musâqah), titipan (al-ZDGv¶DK���
pinjaman (al-qardh). 

Fikih Muamalah Maliyah mempunyai korelasi dengan kajian ekonomi Islam karena obyek 
bahasan-nya sama sama berkaitan dengan pemenuhan kebutuhan umat manusia melalui perjanjian 
dalam transaksi yang dilakukan antara kedua belah pihak. Manfaat Fikih Muamalah sebagai 
Pedoman Praktik Ekonomi Islam, Etika Bisnis Islam, dan Kajian Keilmuan Ekonomi Islam. 

G. Umpan Balik dan Tindak Lanjut 

Berdasarkan diskusi terbatas terkait pembelajaran mata kuliah ekonomi syariah pada bab IV 
tentang fikih muamalah seagai pijakan ekonomi, maka dapat diketahui bahwa pemahaman peserta 
atas kemampuan materi-materi ini, baik dan sangat baik. Pemahaman hal ini dapat dilihat pada 
kemampuan peserta dalam mempresentasikan tugas makalah dan tugas lainnya. Namun dalam 
pembelajaran modul ekonomi syariah pada bab ini, terdapat sebuah kendala, misalnya kemapuan 
peserta dalam mengkontekstulisasikan dan memberikan contoh-contoh kongkrit bentuk fikih 
muamalah yang lebih kongkrit dan benar-benar sesuai dengan ajaran syariah Islam. Terlebih 
penguaasaan bahasa asing terutama bahasa Arab banyaknya peserta yang tidak menguasai, maka 
agak kesulitan melacak sumber-sumber aslinya. 

Adapun tindak lanjut dari hasil umpan bali tersebut, pengajar/instruktur harus berusaha 
memetakan peserta yang secara kemapuan akademiknya kurang dengan peserta yang lebih diatas 
rata-rata. Hal ini dilakukan agar mempermudah mengarahkan bimbinngan kepada peserta yang lebih 
intes dalam pembelajaran ekonomi syariah. Atau tindak lanjut lainnya pengajar fikih muamalah 
dalam hal mengkontekstualisasikan materi muamalah hendaknya melibatkan peserta dalam hal 
menganalisis kasus-kasus fikih muamalah kontemporer dengan melibatkan penelitian lapangan. Dan 
juga dosen memberikan arahan- arahan terkaitsumber-sumber utama yang berbahasa Arab. 



37 
 

BAB V  

PENUTUP 

  

A.   Kesimpulan 

Berdasarkan pemaparan yang telah diuraikan pada bab-bab sebelumnya, maka pada bab penutup 
modul ini dapat disimpulkan bahwa ekonomi syariah adalah suatu ilmu yang mempelajari aktivitas 
manusia yang berhubungan dengan produksi, konsumsi dan distribusi terhadap barang dan jasa baik 
secara mikro (sekala kecil) maupun makro (skala besar) yang sesui dengan ketentuan jalan hidup 
orang Muslim dan ketentuan ajaran Islam. 

Ekonomi syariah mengedepankan maslahah dalam konsepnya, hal ini didsarkan pada tujuan 
untuk mencapai maqashid al-syariah (tujuan syariah) yang telah diterapkan oleh Islam. Sebagai ilmu 
yang bersifat interdisipliner, maka ekonomi syariah juga tidak dapat berdiri sendiri, tetapi perlu 
penguasaan yang baik dan mendalam terhadap ilmu- ilmu pendukungnya sebagai tool of analysis 
seperti matematika, statistic, logika dan usul fiqh. Titik tekan perbedaan ekonomi syariah dengan 
ekonomi konvenssional ialah terletak pada karakteristik ekonomi syariah harus memiliki nilai-nilai 
keimanan, keislaman dan ahlak dalam menjalakan setiap aktifitas ekonomi. Ketika sistem ekonomi 
kapitalis lebih bersifat individual, sistem ekonomi sosialis memberikan hampir semua tanggung 
jawab kepada warganya, maka sistem ekonomi syariah harus memberikan kesejahteraan bagi seluruh 
masyarakat, memberikan rasa adil, kebersamaan dan kekeluargaan serta mampu memberikan 
kesempatan seluas-luasnya kepada setiap pelaku usaha berdsarkan prinsip kemslahatan. Dengan 
demikian ilmu ekonomi syariah tidak bisa terlepas dari nilai-nilai islami. 

Ekonomi syariah memandang produksi, konsumsi dan distribusi adalah kegiatan penting yang 
harus menerapkan kemaslahatan, sehingga dengan kemslahatan ketiga kegiatan dalam ekonomi 
tersebut tidak dibernarkan adanya pemborosan, meyia-nyiakan, dzalim dan sebagainya yang 
bertetangan dengan ajaran Islam. Sifat-sifat tersebut dalam pandangan ekonomi syariah tidak 
produktif dan melanggar syariat Islam. Kegiatan produksi, distribusi dan konsumsi dalam perspektif 
ekonomi syariah ialah usaha manusia untuk memperbaiki tidak hanya kondisi fisik materialnya 
semata, tetapi juga memperbaiki moralitas dan harus beretika. Sebab sikap ini, sebagai sarana untuk 
mencapai tujuan hidup yang hakiki yaitu kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat. 

Mekanisme pasar dalam ekonomi syariah memiliki peran sentral sebagai pertemuan manusia 
baik dalam rupa produksi, konsumsi ataupun distribusi suatu barang dan jasa. Oleh sebab itu pada 
pasar persaingan sempurna dimana didalamnya tidak adanya kegiatan dzalim, maka harga pasar 
diserahkan kepada mekanisme pasar, hal ini pernah dilakukan oleh Nabi Muhammad Saw, yang tiak 
mau mengintervensi harga. Namun demikian jika terjadi pada pasar persaingan yang tidak sempurna 
dan banyaknya kedzaliman dalam aktifitas pasar tersebut, maka peran penguasa dalam hal 
mengintervensi harga dan kebikan yang lain diperkenankan, hal ini tentu didasarkan pada 
kemaslahatan yang menjadi ruh ekonomi syariah. 

 

 

 



38 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

(P3EI)., P. P. P. E. I. (2008). Ekonomi Islam. In Jakarta: PT RajaGrafindo Persada. PT RajaGrafindo 

Persada. 

Abdul Qoyum, A. N. dkk. (2021). SEJARAH PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM. 

Departemen Ekonomi dan Keuangan Syariah - Bank Indonesia. 

$EL�-D¶IDU�0XKDPPDG�,EQ�-DULU�$O-Thabari. (1987). Tarikh al-Umam wa al-Muluk. In  Dar al-Fikr. 

Afar, Muhammad AEGXO�0XQ¶LP��0��ELQ�6��1����������8VKXO�DO-Iqtishad al-Islami. Dar al-Fthi al-

"ilami al-Arabi. 

Afar, M. A. M. (1985). Al-Iqtishad Al-Islami (4th ed.). Dar al-Bayan. 

Al-Haritsi, J. bin A. (2006). Fikih Ekonomi Umar bin Al-Khathab. Pustaka Al-Kautsar. Al-Hasani, 

B. (1989). The concept of Iqtisad. B. Al-Hasani, & A. Mirakhor, Essays on 

Iqtisad. The Islamic Approach to Economic Problems, 21±44. 

Al-Sadr, M. B. (1983). Iqtishâdunâ (Our Economics) Discvery Attempt on Economic Doctrine in 

Islam. WOFIS. 

Ali, M. D. (2011). Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia. In 

Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 

Amalia, E. (2013). Mekanisme Pasar dan Kebijakan Penetapan Harga Adil dalam Perspektif 

Ekonomi Islam. Al-Iqtishad: Jurnal Ilmu Ekonomi Syariah, 5(1). 

Amalia, E. (2009). PotensidanPersoalan LKMS/BMT BagiPenguatan UKM dalam Kerangka 

Keadilan DistributifEkonomi Islam (Studi LKMS/BMT di 6 Kota PulauJawa). Makalah 

Disajikan Dalam International Seminar and Symposium on Implementations of Islamic 

Economics to Positive Economics in the World, Universitas Airlangga, Surabaya, 1±3. 

Anshari, E. S. (1981). Ilmu, Filsafat dan Agama, Cet. XI (Surabaya: PT. Bina Ilmu Offset, 2002). 

Anton, M. B. H. (2003). Pengantar Ekonomi Mikro Islam. Yogyakarta, Ekonisia. Aravik, H., 

Hamzani, A. I., & Khasanah, N. (2021). Dari Konsep Ekonomi Islam 

Sampai Urgensi Pelarangan Riba; Sebuah Tawaran Ekonomi Islam Timur Kuran. 

Islamic Banking: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Perbankan Syariah, 6(2), 215±232. 

Euis, A. (2010). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Gramata Publishing: Depok. 

Fuadi Fuadi, D. (2021). Ekonomi Syariah. Yayasan Kita Menulis. 

https://books.google.co.id/books?hl=id&lr=&id=JhRDEAAAQBAJ&oi=fnd&pg= 

PA1&dq=Mazhab+ekonomi+adalah&ots=I3Zxu3gggH&sig=olub9vk8iPoVvnGNr 

T0nWTbgOKU&redir_esc=y#v=onepage&q=Mazhab ekonomi adalah&f=false 

Hafid, A. (2015). Konsep Penawaran dalam Perspektif Islam. JEBIS (Jurnal Ekonomi Dan Bisnis 

Islam)| JOURNAL OF ISLAMIC ECONOMICS AND BUSINESS, 1(2), 203±216. 



39 
 

Holis, M. (2017). Sistem distribusi dalam perspektif ekonomi Islam. Jurnal Masharif Al-Syariah: 

Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 1(2). 

Ibrahim, A. (2018). The Call for Islamic Economics: Shades of Contestation. Shirkah: Journal of 

Economics and Business, 2(2). 

Jaribah bin Ahmad Al-Haritsi. (2010). Al-fiqh al-Iqtishadi li amiril Mukminin Umar ibnu Al-

Khaththab, Terj. Asmuni Solihan Zamakhsyari. Khalifa. 

Jomo, K. S. (2016). Islamic economic alternatives: Critical perspectives and new directions. 

Springer. 

Kahf, M. (1984). The Islamic economy: An analytical study of the functioning of the Islamic 

economic system. 

Kardes, F. R., Cline, T. W., & Cronley, M. L. (2011). Consumer behavior: Science and practice. 

Karim, Adiwarman A. (2021). Ekonomi Mikro Islami. Rajawali pers. 

Karim, Adiwarman Azwar. (2004). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, edisi ketiga. Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada. 

Kaulla, R. (1940). Theory of just price: A historical and critical study of the problem of economic 

value. 

Kuswanto, A., & Ichyaudin, Z. (1993). Pengantar Ekonomi. Depok: Gunadarma. Lutfi, M. (2019). 

.RQVXPVL�GDODP�SHUVSHNWLI�LOPX�HNRQRPL�,VODP��6\DU¶LH�������±109. Mandzur, M. ibn M. 

LEQ����������/LVƗQ�$O-¶$UDE��,Q�%HLUXW��'ƗU�ৡƗGLr, nd. 

Mannan, M. A. (1986). Islamic economics: theory and practice;(foundations of Islamic economics). 

Westview Press. 

Misanam, M, Suseno, P., & Hendrieanto, M. B. (2008). Ekonomi Islam, Kerjasama Pusat Pengkajian 

dan Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) UII-Bank Indonesia, Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada. 

Misanam, Munrokhim, Suseno, P., & Hendrieanto, M. B. (2008). Ekonomi Islam. Jakarta: PT 

Rajagrafindo Persada. 

Misbach, I. (2020). Ekonomi Syariah. Alauddin Press. 

Muhammad, A. al-T. A.-A. A. (1998). Aun al-0D¶Eud Syarh Sunan Abi Dawud. In 9. Dar al Fikr. 

Namiq, S. (n.d.). An-Nuzhum al-Iqtishadiyah al-0X¶DVKLUDK� Za Thatbiqatuha. Nasution, M. E. 

(2006). Pengenalan Eksklusif Ekonomi Islam, cet. I, Jakarta. Kencana Prenada Media 

Group. 

Nurlaela, N. (2017). Mekanisme Distribusi Harta Secara Ekonomis dan Non Ekonomis dalam Sistem 

Ekonomi Islam. At-Tauzi: Islamic Economic Journal, 17(2), 172± 180. 

Pengkajian, P. (2008). Pengembangan Ekonomi Islam (P3EI) UII Yogyakarta. Ekonomi Islam. 

Prasetyo, Y. (2018). Ekonomi syariah. Penerbit Aria Mandiri Group. 



40 
 

Qardhawi, Y. (2016). Daurul Qiyam wa Akhlaq fil Iqtishadil Islami, terj. Zainal Arifin. Norma Dan 

Etika Ekonomi Islam. Cet. II. 

Rahardja, P., & Manurung, M. (2006). Teori Ekonomi Mikro Suatu Pengantar. Rahman, A. (1995a). 

Doktrin Ekonomi Islam Jilid 1. Yogyakarta: Dana Bhakti Wakaf. 

Rahman, A. (1995b). Economic Doctrines of Islam Volume II, Terj. Nastangin Soeroyo, 

Yogyakarta: Dana Bhakti Wakaf. 

Rahmawaty, A. (2013). Distribusi Dalam Ekonomi Islam Upaya

 Pemerataan Kesejahteraan Melalui Keadilan Distributif. Equilibrium, 1(1). 

Rosyidi, S. (2006). Pengantar Teori Ekonomi Pendekatan Kepada Teori Ekonomi Mikro & Makro. 

Jakarta: Rajawali Pers. 

Rozalinda, E. I., Ag, M., & Islam, E. (2014). Teori dan Aplikasinya pada Aktivitas Ekonomi. Jakarta: 

Rajawali Pers. 

Samuel, P. S., & William, D. (1993). Nor Hans. In Ekonomi, Jilid (Vol. 1). Airlangga. Shihab, M. 

Q. (2000). Tafsir Al-Misbah. Cet. 10. In I. Ciputat: Lentera Hati. 

Soeharno, P. D. (2009). Teori Ekonomi Mikro. Yogyakarta: CV ANDI OFFSET. Syamsudin, M. 

(2018). Fiqih Maqashid: Mazhab dan Manhaj EkonoPL�6\DUL¶DK�_�18 

Online. https://www.nu.or.id/post/read/100030/fiqih-maqashid-mazhab-dan- manhaj-ekonomi-

syariah 

Syarifudin, H. A. (2011). Ushul Fiqih Jilid I (Vol. 1). Prenada Media. 

Takhim, M. (2016). Sistem Ekonomi Islam dan Kesejahteraan Masyarakat. Al-Mabsut: Jurnal Studi 

Islam Dan Sosial, 10(2), 436±451. 

Taymiyyah, I. (1993)��0DMPX¶�)DWDZD��0DWEL¶�5L\DGK� 

Triono, D. C. (2011). Ekonomi Islam Madzhab Hamfara. Yogyakarta: Irtikaz. 

Yusuf al-Qardhawi. (1997). Daur al-Qiyam wa al-Akhlaq fi al-Iqtishad al-Islami Trj. 

Norma dan etika ekonomi Islam. Maktabah Wahnah. 


