
 

i 

 

    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

ii 

 

FILSAFAT ILMU PENGETAHUAN 
 Perspektif Barat dan Islam 

 
 

Penulis: 
Prof. Darwis A. Soelaiman, Ph.D 

 
Editor: 

Rahmad Syah Putra, M.Pd., M.Ag  
 

Desain Cover dan Layout 
Rahmad Syah Putra, M. Pd, M. Ag. 

 
           

Penerbit Bandar Publishing  
Alamat. Jl. Teungku Lamgugob, Desa Lamgugob,  

Kec. Syiah Kuala, Kota Banda Aceh, Aceh, Indonesia 
 
 
 
 

Cetakan 1  
September 2019 

 
 

ISBN. 978-623-7499-37-4 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

iii 

 

PENGANTAR 

 
Filsafat Ilmu dipandang sangat perlu dipelajari oleh 

mahasiswa karena pengetahuan ini berkaitan erat dengan 

budaya keilmuan yang menjadi bagian dari kehidupan seorang 

mahasiswa. Karena itu filsafat ilmu menjadi bagian dari 

kurikukum di sebuah perguruan tinggi. Ada perguruan tingi 

yang memperkenalkan pengetahuan ini  dalam kurikulumnya 

sejak program Strata 1 (S1), ada yang baru diberikan pada 

program S2, dan ada juga yang melanjutkannya pada program 

S3.   

Sehubungan itu sudah banyak buku yang telah ditulis 

berkenaan dengan filsafat ilmu dengan berbagai tema dan 

berbagai pendekatan, walaupun tidak secara ekplisit berjudul 

filsafat ilmu, yang dapat dipakai sebagai bahan rujukan oleh 

dosen dan mahasiswa dalam perkuliahan di sebuah perguruan 

tinggi. Karena itu pengetahuan mengenai filsafat ilmu itu 

memiliki spektrum yang luas, meliputi berbagai hal yang 

berkaitan dengan ilmu pengetahuan. Karena itu pula maka 

seyogianya ia menjadi kajian formal bagi seorang mahasiswa 

sejak mengikuti program S1 sampai ia menyelesaikan studinya. 

Buku ini berjudul Filsafat Ilmu Pengetahuan ditinjau dari 

sudut pandang filsafat Barat dan filsafat Islam. Pada mulanya 

buku ini adalah bahan-bahan perkuliahan mengenai filsafat 

ilmu yang penulis berikan pada program Pascasarjana di 

beberapa perguruan tinggi di Aceh, khususnya di Universitas 

Syiah Kuala dan IAIN Ar-Raniry Banda Aceh sejak tahun 2000. 

Pada waktu itu buku ini belum diterbitkan, dan masih 

dipergunakan terbatas bagi mahasiswa sebagai salah satu 

sumber bahan kajian. Isi buku ini terbagi atas dua bagian, 

masing-masing ditinjau dari perspektif Barat dan Islam, dan 



 

iv 

 

keseluruhannya terdiri atas 11 Bab, sebagaimana tercantum 

pada daftar isi.  

        Tentu saja materi kajian mengenai filsafat ilmu dalam buku 

ini masih terbatas dan penulisannya masih belum sempurna. 

Karena itu masukan berupa kritik dan saran dari pembaca 

adalah sangat diharapkan dan untuk itu penulis sangat 

menghargainya. Terima kasih. 

 
 

Banda Aceh, September 2019 
Penulis, 
 
 
Darwis A.Soelaiman   

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

v 

 

DAFTAR ISI 

PENGANTAR .............................................................................. iii 

DAFTAR ISI ...................................................................................v 

BAGIAN PERTAMA FILSAFAT ILMU PENGETAHUAN 

DALAM PERSPEKTIF BARAT ................................................... 2 

BAB 1 FILSAFAT UMUM ............................................................ 6 

1. Pengertian Filsafat ............................................................... 6 

2. Ruang Lingkup Filsafat ..................................................... 12 

3. Hubungan filsafat dengan Ilmu Pengetahuan ................ 13 

4. Hubungan Filsafat dengan Agama .................................. 14 

5. Hubungan Filsafat dan Seni .............................................. 17 

6. Guna Mempelajari Filsafat ................................................ 18 

7. Kritik Terhadap Filsafat .................................................... 21 

BAB  2 FILSAFAT ILMU PENGETAHUAN ............................ 26 

1. Konsep Ilmu Pengetahuan ................................................ 26 

2. Filsafat Ilmu Pengetahuan ................................................ 30 

3. Ruang Lingkup Filsafat Ilmu Pengetahuan ..................... 31 

4. Guna Mempelajari Filsafat Ilmu Pengetahuan ................ 32 

BAB  3 ONTOLOGI Hakekat Ilmu Pengetahuan .................... 38 

1. Luas Ilmu Pengetahuan..................................................... 38 

2. Klasifikasi dan Hierarki Ilmu Pengetahuan .................... 39 

3. Hukum Kausalitas ............................................................. 45 

4. Sifat Ilmu Pengetahuan ..................................................... 49 

5. Aliran Filsafat Ontologi ..................................................... 57 

BAB 4 EPISTEMOLOGI Teori Ilmu Pengetahuan .................. 64 

1. Sumber Ilmu Pengetahuan................................................ 64 

2. Metode Ilmu Pengetahuan ................................................ 65 

3. Kebenaran Ilmu Pengetahuan .......................................... 68 



 

vi 

 

4. Aliran-Aliran Filsafat Epistemologi ................................. 72 

BAB 5 LOGIKA Sarana Berpikir Logis ..................................... 86 

1. Pengertian Logika .............................................................. 86 

2. Berpikir Logis ..................................................................... 88 

3. Syarat untuk Kesimpulan yang Benar ............................. 90 

4. Guna Mempelajari Logika ................................................ 92 

BAB 6 AKSIOLOGI Etika Keilmuan ........................................ 96 

1. Pengertian Etika ................................................................. 96 

2. Etika, Moralitas, dan Norma ............................................. 97 

3. Pentingnya Etika dalam Pengembangan Ilmu  ............. 101 

4. Tanggung Jawab Ilmuan ................................................. 101 

5. Budaya Ilmiah .................................................................. 104 

6. Aliran Filsafat Aksiologi ................................................. 106 

BAB  7 SAINS MODERN ......................................................... 112 

1. Paradigma Sains Modern ................................................ 112 

2. Sains Modern dan Sekularisme ...................................... 113 

3. Sains dan Teknologi Modern dalam Kehidupan .......... 116 

BAGIAN KEDUA FILSAFAT ILMU PENGETAHUAN 

DALAM PERSPEKTIF ISLAM ................................................ 120 

BAB  8 SIKAP ILMUAN MUSLIM TERHADAP SAINS 

MODERN ................................................................................... 124 

1. Kritik terhadap Sains Modern ........................................ 124 

2. Kelemahan Sains Modern ............................................... 130 

3. Diperlukan Filsafat Sains Alternatif ............................... 131 

BAB  9 KONSEP ISLAM MENGENAI ILMU........................ 136 

1. Sumber Ilmu Menurut Islam .......................................... 136 

2. Pentingnya Ilmu Pengetahuan ....................................... 139 

3. Ilmu Yang Bermanfaat .................................................... 141 



 

vii 

 

BAB  10 SAINS DAN PERADABAN ISLAM DALAM 

SEJARAH .................................................................................... 146 

1. Pengertian Peradaban ..................................................... 146 

2. Sekilas Sejarah Perkembangan Peradaban Islam .......... 147 

3. Tradisi Keilmuan Islam ................................................... 150 

4. Sumbangan Ilmuan Muslim kepada Sains Modern ..... 152 

5. Faktor Penyebab Majunya Peradaban Islam ................. 155 

6. Faktor Penyebab Mundurnya Peradaban Islam ........... 156 

BAB 11 UPAYA MEMBANGUN KEMBALI SAINS DAN 

PERADABAN ISLAM ............................................................... 162 

2. Melalui Pengembangan Epistemologi Islam. ................ 169 

3. Melalui Pendidikan ......................................................... 173 

4. Saran-Saran Ilmuan Muslim ........................................... 175 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................. 182 

INDEKS ...................................................................................... 188 

 

 
 



 

1 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

2 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

BAGIAN PERTAMA 

FILSAFAT ILMU PENGETAHUAN 

DALAM PERSPEKTIF BARAT 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

3 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

4 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Socrates  (469-399 SM) 

 
 



 

5 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

6 

 

BAB 1 

FILSAFAT UMUM 

 
Apabila kita sebut istilah fifsafat (philosophy) sebenarnya 

menunjuk kepada pengertian filsafat umum, yaitu filsafat yang 

mempersoalkan segala sesuatu yang ada (realistas) dalam alam 

semesta ini untuk mengetahui kebenaran yang sesungguhnya 

atau kebenaran yang hakiki dari realitas itu. Selain filsafat 

umum ada filsafat khusus, yaitu filsafat yang diterapkan pada 

bidang ilmu tertentu, dimana filsafat disini berperan sebagai 

landasan filosofis bagi ilmu tersebut. Dengan demikian ada 

filsafat sejarah, filsafat hukum, filsafat pendidikan, filsafat 

agama, filsafat politik, filsafat, matematik, filsafat social,  dan 

lain-lain. Akan tetapi filsafat ilmu pengetahuan atau 

epistemology bukanlah filsafat khusus, tetapi merupakan 

bagian dari filsafat umum (philosophy). Sebelum membahas 

mengenai filsafat ilmu pengetahuan dalam bab ini akan 

dibahas beberapa hal mengenai filsafat umum. 

1. Pengertian Filsafat 

Filsafat berasal dari bahasa Yunani kuno “philosophia”, 

dari akar kata philo berarti cinta, dan sophia yang berarti 

kebijaksanaan atau hikmah. Jadi filsafat secara etimologi  

berarti Love of Wisdom (Cinta kepada kebijaksanaan atau 

kearifan). Bagi Socrates (469-399 SM) filsafat ialah kajian 

mengenai alam semesta ini secara teori untuk mengenal diri 

sendiri. Sedangkan menurut Plato (427-347 SM) dan Aristoteles 

(384-322 SM) filsafat adalah kajian mengenai hal-hal yang 

bersifat asasi dan abadi untuk menghamonikan kepercayaan 

mistik atau agama dengan menggunakan akal pikiran.  



 

7 

 

Para filosof muslim juga memberi makna kepada filsafat. 

Menurut Al-Kindi (790-873 M) filsafat merupakan ilmu yang 

mulia dan terbaik, yang tidak wajar ditinggalkan oleh setiap 

orang yang berpikir, karena ilmu ini membahas hal-hal yang 

berguna, dan juga membahas cara-cara menjauhi hal-hal yang 

merugikan. Al-Farabi, (870-950), menegaskan bahwa filsafat 

adalah ilmu mengenai yang ada, yang tidak bertentangan 

dengan agama, bahkan sama-sama bertujuan mencari 

kebenaran. Al-Ghazali (1059-1111) pada mulanya adalah juga 

ahli filsafat, tetapi kemudian ia lebih memusatkan perhatian 

kepada tasawuf. Al Ghazali dalam bukunya “Tahafut al- 

Falasifa” mengecam para filosof yang dipandang pemikiran 

mereka telah melampau batas ajaran Islam dengan menyebut 

mereka kafir zindiq. Ibnu Rusyd (1126-1198) yang memandang 

filsafat sebagai jalan menuju Yang Maha Pencipta, menentang 

pendirian Al-Ghazali yang menyerang filsafat, dan berpen-

dapat bahwa filsafat tidak bertentangan dengan agama, malah 

menjelaskan dan memantapkan hal-hal berkenaan dengan 

agama. Hal itu ditulis dalam bukunya “Thahafut al- Thahafut”. 

Banyak sekali definisi mengenai filsafat yang dapat 

ditemui dalam literatur. Dalam buku ini filsafat dirumuskan 

sebagai ilmu yang mempersoalkan segala sesuatu dalam alam 

semesta ini secara keseluruhan, mendalam, dan sistematis, 

untuk menemukan kebenarannya yang hakiki. Definisi tersebut 

menegaskan bahwa filsafat sebagai sebuah ilmu, yang bersifat 

umum karena obyek pemikirannya mencakup segala sesuatu 

yang ada (realitas) dalam alam semesta ini, baik yang 

berkenaan dengan alam fisik dan  manusia, maupun alam 

metafisik termasuk mengenai Tuhan pencipta alam semesta itu. 

Filsafat membahas hal-hal itu secara keseluruhan, artinya 

bukan bagian-bagian tertentu dari suatu realitas sebagaimana 

yang biasanya dilakukan oleh ilmu pengetahuan positif. 



 

8 

 

Filsafat memikirkannya secara mendalam, sampai keakar-akar 

masalah yang paling dalam atau disebut juga secara radikal 

(radix=akar), karena tujuannya ialah untuk menemukan 

kebenaran yang sesungguhnya atau kebenaran yang hakiki, 

sekalipun kebenaran yang hakiki itu tidak mudah ditemukan 

atau ada yang tidak pernah dapat ditemukan. Namun dengan 

berpikir demikian seseorang menjadi semakin sadar akan 

makna kehidupan, dan pemikiran filsafat biasanya dijadikan 

oleh seseorang sebagai pandangan hidup atau pedoman 

hidupnya (way of life).  

 Jadi filsafat bukan hanya sebagai suatu disiplin ilmu 

yang dapat dipelajari, tetapi juga sebagai pandangan hidup. 

Sebagai pandangan hidup maka filsafat melekat pada diri 

seseorang, yang merupakan cerminan dari kepribadiannya. 

Filsafat yang dianutnya menjadi landasan dan pedoman bagi 

setiap perbuatan dan tindakannya sehari-hari dalam hidupnya. 

Sekalipun seseorang tidak mempelajari ilmu filsafat namun 

setiap orang memiliki filsafat tertentu yang dijadikan pedoman 

hidupnya, karena filsafat berisi nilai-nilai kehidupan. Dengan 

mempelajari ilmu filsafat maka seseorang akan terbantu dalam 

upayanya memilih atau menentukan filsafat hidup yang cocok 

baginya.   

       Di samping definisi tersebut di atas, berikut ini 

dikemukakan beberapa definisi filsafat sebagai bahan 

perbandingan.  

M.J. Langeveld (Menuju ke Pemikiran Filsafat, 1959, hal 10). 

Filsafat adalah hasil pembuktian dan uraian dari keseluruhan 

upaya kita memikirkan dan menyelami maslaah-masalah 

apapun juga dalam hubungannya dengan keseluruhan sarwa 

sekalian secara radikal, yaitu mulai dari dasarnya hingga 

konsekwensi-konsekwensinya yang terakhir, dan menurut 



 

9 

 

sistem, artinya dengan pembuktian yang dapat diterima oleh 

akal dan dengan susun-menyusun serta hubung-menghubung 

secara bertanggung jawab 

Franz Magnis Suseno (Filsafat sebagai Ilmu Kritis, 1993, hal 18)  

Filsafat dapat dipandang sebagai usaha manusia untuk 

menangani pertanyaan-pertanyaan fundamental mengenai 

berbagai masalah yang dihadapi manusia secara bertanggung 

jawab. Filsafat berfungsi  untuk menjawab pertanyaan-

pertanyaan itu dan memecahkan masalah-masalah yang 

dihadapi dalam kehidupan manusia. Usaha itu  mempunyai 

dua arah, yaitu harus mengkritik jawaban-jawaban yang tidak 

memadai, dan harus ikut mencari jawaban yang benar. 

Harold H.Titus et.al dalam bukunya Living Issues in Philosophy  

(1984:5) merumuskan filsafat sebagai “a process of reflecting upon 

and criticizing our most deeply held beliefs” (suatu process 

perenungan dan pengkritikan terhadap keyakinan-keyakinan 

kita yang paling dalam). Dalam bukunya itu Titus 

mengemukakan 5 definisi filsafat yang mengandung arti 

berbeda, (lihat terjemahan buku itu oleh H.M.Rasyidi 

“Persoalan-Persoalan Filsafat, 1984:11-14), yaitu sebagai berikut:   

1. Filsafat adalah sekumpulan sikap dan kepercayaan terhadap 

kehidupan dan alam yang biasanya diterima secara tidak kritis. 

Filsafat disini dalam arti yang informal. 

2. Filsafat adalah suatu proses ktitik atau pemikiran terhadap 

kepercayaan dan sikap yang sangat kita junjung tinggi. Disini 

filsafat dalam arti yang formal. 

3. Filsafat adalah usaha untuk mendapatkan gambaran tentang 

kehidupan sebagai suatu keseluruhan, yang merupakan hasil 

berbagai sains dan pengalaman kemanusiaan. 



 

10 

 

4. Filsafat adalah sebagai analisa logis dari bahasa serta penjelasan 

tentang arti kata dan konsep. Pengertian filsafat disini 

menunjuk kepada bidang khusus dari ilmu dan membantu 

menjelaskan bahasa, dan bukan suatu bidang yang luas 

yang memikirkan semua pengalaman kehidupan. Bidang 

filsafat ini dikenal sebagai language philosophy, yang 

bertujuan menjelaskan arti dan pemakaian istilah-istilah 

dalam sains dan dalam urusan sehari-hari. 

5. Filsafat adalah sekumpulan problema yang menjadi perhatian 

manusia dan yang dicarikan jawabannya oleh ahli-ahli filsafat, 

Misalnya, apakah kebenaran itu? Apa yang dimaksud 

dengan keindahan? Adakah kemungkinan hidup setelah 

mati? Dari mana datangnya pengetahuan? dan sebagainya. 

Jawaban terhadap berbagai persoalan itu telah 

menimbulkan berbagai teori atau aliran filsafat, seperti: 

idealisme, materialisme, rasionalisme, empirisme, pragma-

tisme, eksistensialisme, dan lain sebagainya.   

Definisi filsafat yang diberikan oleh para filosof hampir 

selalu berbeda antara filosof yang satu dengan yang lain, 

karena seperti dikatakan oleh Bertrand Russell, definisi filsafat 

akan berbeda-beda bergantung pendirian kefilsafatan yang kita 

anut. Definisi filsafat selalu merupakan hasil kesimpulan 

kegiatan berfilsafat dari pembuat definisi itu. Hoogveld-Sassen 

mengatakan bahwa tidak seorangpun dapat mengatakan apa 

filsafat itu tanpa melaksanakan kegiatan berfilsafat, atau seperti 

dikatakan oleh Langeveld “kita masuk ke dalam filsafat”. 

Filsafat itu sulit dan abstrak serta banyak sistemnya, sehingga 

pernah  dicemoohkan  bahwa filsafat itu sebagai kegiatan orang 

buta mencari kucing hitam yang tidak ada di dalam kamar 

yang gelap, atau seperti mencari jarum dalam setumpuk jerami 



 

11 

 

di dalam gelap, untuk menggambarkan kesulitan atau 

keabsurdannya.  

Filsafat itu sukar dan abstrak karena ia secara radikal dan 

sistematis berupaya mencari sebab-sebab yang paling 

mendasar atau paling akhir sejauh yang mampu dijangkau oleh 

akal manusia mengenai segala hal yang ada sebagai suatu 

keseluruhan; Dalam upaya yang radikal itulah filsafat berbeda 

dengan ilmu-ilmu positif. Ilmu-ilmu positif mempersoalkan 

suatu masalah dan mencari apa sebabnya. Jawaban terhadap 

masalah-masalah pada ilmu positif selalu menimbulkan 

masalah baru. Sedangkan filsafat secara radikal langsung 

mencari sebab terakhir. Filsafat menyerupai theologi, tetapi 

filsafat berbeda dengan theologi karena filsafat hanya 

mendasarkan diri pada pembuktian yang dapat diterima akal 

manusia, dan tidak mendasarkan diri pada kekuasaan, baik 

tradisi maupun wahyu. (lihat Arief Sidharta, 2008). Inti dari 

kegiatan berfilsafat ialah berpikir. Ciri-ciri berpikir secara 

filsafat adalah sebagai berikut:  

1. Berpikir radikal, yaitu menggali sampai ke akar-akar 

persoalan yang paling mendalam untuk menemukan 

hakekat atau makna yang sesungguhnya. 

2. Berpikir secara menyeluruh, komprehensif, secara umum  

(universal), tentang sesuatu. 

3. Berpikir konseptual melalui perenungan atau 

kontemplasi yaitu menemukan konsep atau teori, dan 

bukan untuk menemukan bukti empiris (perceptual). 

4. Berpikir secara koheren dan konsisten. Koheren 

maksudnya sesuai dengan kaedah berpikir logis, dan 

konsisten maksudnya pemikiran itu tidak mengandung 

kontradiksi. 



 

12 

 

5. Berpikir sistematik, yaitu pemikiran itu bertujuan, 

tersusun menurut sistem, ide yang disusun saling 

berhubungan. 

6. Berpikir bebas dan bertanggung jawab  

2. Ruang Lingkup Filsafat 

Secara umum ilmu filsafat terdiri atas tiga bagian, yaitu: 

ontologi, epistemologi, dan axiologi. 

Ontologi mempersoalkan tentang yang ada atau tentang 

realitas (reality), dalam alam semesta ini, yang meliputi: alam 

(kosmos), manusia (antropos), dan Tuhan (Theos), sehingga 

dikenal adanya filsafat alam (kosmologi), filsafat manusia 

(antropologi filsafat), dan filsafat ketuhanan (theologi). Ontoto-

logi disebut juga filsafat Metafisika karena yang dipersoalkan 

itu termasuk juga realitas non-fisik atau di luar dunia fisik 

(beyond the physic), seperti hal-hal yang gaib. 

Epistemologi atau teori pengetahuan, yang mempersoal-

kan tentang kebenaran (truth) meliputi: dasar atau sumber  

pengetahuan, luas pengetahuan, metode pengetahuan, dan kebenaran 

pengetahuan. Ada juga memasukkan logika ke dalam ruang 

lingkup epistemology karena logika merupakan bagian filsafat 

yang membahas tentang sarana berpikir logis.   

Aksiologi yang mempersoalkan tentang nilai-nilai 

kehidupan. Axiologi  disebut juga filsafat nilai, yang meliputi 

meliputi: etika, estetika, dan religi. Etika adalah bagian filsafat 

aksiologi yang menilai perbuatan seseorang dari segi baik atau 

buruk. Estetika adalah bagian filsafat yang menilai sesuatu dari 

segi indah atau tidak indah. Sedangkan religi merupakan 

sumber nilai yang berasal dari agama atau kepercayaan 

tertentu. Dengan demikian, sumber nilai bisa dari manusia 

(individu dan masyarakat) dan bisa dari agama atau 



 

13 

 

kepercayaan.  Jadi, kalau ontologi adalah filsafat mengenai yang 

ada, maka epistemologi adalah filsafat mengenai cara mengenal 

yang ada, dan aksiologi adalah bagian filsafat mengenai cara 

menilai yang ada itu.  Ontologi disebut juga filsafat spekulatif, 

epistemology disebut  filsafat analitis, dan axiology disebut 

filsafat preskriptif.  

Jujun Soeriasumantri (1996:32), mengatakan bahwa pada 

mulanya pokok permasalahan yang dikaji oleh filsafat ada 5 

macam, yaitu: logika, etika, estetika, metafisika, dan politik. 

Kemudian berkembang lagi cabang-cabang filsafat, seperti 

filsafat agama, filsafat hukum, filsafat ilmu, filsafat sejarah, 

filsafat matematika, dan filsafat pendidikan. Menurutnya, 

filsafat ilmu merupakan bagian dari epistemologi atau teori 

ilmu pengetahuan.  

3. Hubungan filsafat dengan Ilmu Pengetahuan 

Filsafat merupakan ilmu yang umum, dan sering disebut 

sebagai induk dari segala ilmu (mater scientiarum), karena pada 

mulanya ilmu pengetahuan merupakan bagian filsafat. Ilmu 

pengetahuan adalah ilmu khusus, yang makin lama semakin 

bercabang-cabang. Setiap ilmu memiliki filsafatnya yang 

berfungsi memberi arah dan makna bagi ilmu itu.  

Baik filsafat maupun ilmu pengetahuan, intinya ialah 

berpikir. Bedanya, kalau filsafat memikirkan atau menjangkau 

sesuatu itu secara menyeluruh, maka ilmu memikirkan atau 

menjangkau bagian-bagian tertentu tentang sesuatu. Kalau 

filsafat menjangkau sesuatu itu secara spekulatif atau 

perenungan dengan menggunakan metode berpikir deduktif, 

maka ilmu mengguna-kan pendekatan empiris atau ilmiah 

dengan menggunakan metode berpikir induktif di samping 

metode berpikir deduktif.    



 

14 

 

Sebagai ilmu yang umum maka filsafat mempersoalkan 

segala sesuatu yang ada, mencakup alam, manusia, dan Tuhan. 

Mengenai manusia misalnya dipersoalkan pertanyaan-

pertanyaan seperti: Apa arti dan tujuan hidup saya? Apa yang 

menjadi kewajiban saya dan yang menjadi tanggung jawab 

saya sebagai manusia? Bagaimana saya harus hidup agar 

menjadi manusia yang baik? Apa arti dan implikasi martabat 

saya dan martabat orang lain sebagai manusia? Demikian pula 

pertanyaan-pertanyaan mengenai dasar pengetahuan kita, 

mengenai nilai-nilai yang kita junjung tinggi seperti tentang 

keadilan dan sebagainya. Jawaban-jawaban yang mendalam 

terhadap pertanyaan itu akan mempengaruhi orientasi dasar 

kehidupan manusia.  

Sebagai ilmu-ilmu khusus maka ilmu pengetahuan tidak 

menggarap pertanyaan-pertanyaan fundamental manusia 

seperti tersebut di atas, karena ilmu-ilmu khusus itu (fisika, 

kimia, sosiologi, psikologi, ekonomi, dll) secara hakiki terbatas 

sifatnya. Ilmu-ilmu pengetahuan pada umumnya membantu 

manusia dalam mengorientasikan diri dalam dunia, mengsis-

tematisasikan apa yang diketahui manusia dan mengorganisa-

sikan proses pencahariannya. Karena ilmu-ilmu pengetahuan 

terbatas sifatnya maka semua ilmu membatasi diri pada tujuan 

atau bidang tertentu. (lihat Magnis Suseno, 1993: 19). 

4. Hubungan Filsafat dengan Agama 

Menurut konsep Barat, antara ilmu pengetahuan dengan 

agama pada dasarnya merupakan dua hal yang sangat berbeda 

(kontras), dan malah bertentangan (konflik). Kontras maksud-

nya antara keduanya tidak ada hubungan, masing-masing 

berjalan sendiri. Ilmu berhubungan dengan kehidupan 

duniawi, sedangkan agama sekaligus menyangkut kehidupan 



 

15 

 

duniawi dan kehidupan akhirat. Menurut konsep Barat yang 

ada adalah kehidupan duniawi sedangkan kehidupan akhirat 

itu hanyalah ilusi, sesuatu yang sebenarnya tidak ada. Konflik 

maksudnya bahwa keberadaan agama akan menghambat 

kemajuan ilmu pengetahuan. Keduanya bertetangan dan 

keduanya dipandang tidak bisa dirujukkan. Banyak ilmuan 

Barat yang sangat yakin bahwa agama tidak akan pernah bisa 

didamaikan dengan ilmu. Alasan utama mereka ialah bahwa 

agama jelas-jelas tidak dapat membuktikan kebenaran ajaran-

ajarannya dengan tegas, pada hal sains bisa melakukan hal itu 

(Haught, 2004:2).  

Di samping pendekatan kontras dan konflik yang 

digunakan oleh ilmuan Barat dalam melihat hubungan antara 

ilmu dan agama, terdapat juga dua pendekatan lainnya, yaitu 

pendekatan kontak dan konfirmasi. Pendekatan kontak 

maksudnya ada upaya untuk mengadakan dialog, interaksi, 

dan upaya penyesuaian antara ilmu dan agama, misalnya 

mengupayakan cara bagaimana ilmu ikut mempengaruhi 

pemahaman religius dan teologis. Pendekatan konfirmasi 

maksudnya adalah upaya menyoroti cara-cara agama 

mendukung dan menghidupkan kegiatan ilmiah. Artinya, 

sekalipun titik tolak keduanya berbeda, filsafat dan ilmu 

pengetahuan bermula dengan ragu-ragu atau tidak percaya, 

sedangkan agama dimulai dengan yakin dan percaya (iman). 

Karena dimulai dengan tidak percaya atau ragu-ragu (skeptis), 

maka filsafat dan ilmu selalu mempertanyakan sesuatu. Filsafat 

dan ilmu adalah mengenai pengetahuan, sedangkan agama 

adalah mengenai kepercayaan atau keyakinan. Pengetahuan 

tidak sama dengan keyakinan, namun keduanya mempunyai 

hubungan yang erat.  Keyakinan dapat menjiwai atau 

mempengaruhi ilmu pengetahuan, yang karena itu ilmu 

pengetahuan tidak bersifat netral atau bebas nilai. 



 

16 

 

Ilmu pengetahuan menyangkut sikap mental seseorang 

dalam hubungan dengan obyek tertentu yang disadarinya 

sebagai ada atau terjadi. Bedanya, dalam hal keyakinan, maka 

obyek yang disadari sebagai ada itu tidak perlu harus ada 

sebagaimana adanya. Sebaliknya dalam hal pengetahuan obyek 

yang disadari itu memang ada sebagai adanya. Pengetahuan 

tidak sama dengan keyakinan karena keyakinan bisa saja keliru 

tetapi sah saja dianut sebagai keyakinan. Apa saja yang 

disadari atau diyakini sebagai ada, bisa saja tidak ada dalam 

kenyataannya.  

Sebaliknya pengetahuan tidak bisa salah atau keliru, 

karena begitu suatu pengetahuan terbukti salah atau keliru, 

maka tidak bisa lagi dianggap sebagai pengetahuan. Apa yang 

dianggap sebagai pengetahuan lalu berubah status menjadi 

sekedar keyakinan belaka. Contohnya, kalau 2x3=6 hanya sah 

dianggap sebagai sebuah pengetahuan kalau memang dalam 

kenyataannya 2x3=6. Semua angsa berbulu putih hanya sah 

menjadi sebuah pengetahuan kalau dalam kenyataannya 

semua angsa berwarna putih. Kalau dalam kenyataannya tidak 

demikian maka pernyataan tersebut hanya menjadi sebuah 

keyakinan. Karena itu pengetahuan selalu mengandung 

kebenaran. Atau pengetahuan selalu berarti pengetahuan 

tentang kebenaran. Namun sampai pada tingkat tertentu, 

pengetahuan selalu mengandung keyakinan, yaitu keyakinan 

mengenai kebenaran pengetahuan itu. Misalnya kalau saya 

tahu bahwa anda baik, maka saya yakin bahwa anda adalah 

orang baik. (Lihat Sonny Keraf dan Mikhael Dua, 2001:33). 

      Memang pernah pada suatu masa, yaitu di zaman gelap 

abad pertengahan, antara ilmu dan agama dipertentangkan dan 

terjadi permusuhan antara keduanya. Ilmu dan filsafat menjadi  

musuh penganut agama (Kristen) pada masa itu. Sumber 



 

17 

 

konflik adalah karena penganut agama itu keliru dalam  

memahami makna kalimat (ayat) yang berkaitan dengan 

filsafat dan fakta ilmiah dalam kitab suci. Penganut agama 

Kristen pada masa itu memang bermusuhan dengan ilmu 

pengetahuan, tetapi agama itu sendiri tidak pernah 

bermusuhan dengan ilmu pengetahuan, malah antara 

keduanya tidak bisa dipisahkan.       

        Seperti dikatakan oleh Mahdi Ghulsyani (1993:59)  “Ilmu 

itu laksana lampu kehidupan dan agama adalah petunjuknya” 

Sesuai dengan itu, Einstein menulis dalam bukuya  Out of my 

later years sbb: ”Ilmu tanpa agama lumpuh, agama tanpa ilmu 

buta” (science without religion is lame, religion without science is 

blind). Ini berarti bahwa begitu erat hubungan antara keduanya 

sehingga kalau salah satu tidak mendampingi yang lain pada 

diri seseorang, maka kehidupan seseorang itu ibarat 

mengalami kebutaan ataupun kelumpuhan. Jadi, tanpa didasari 

dengan nilai-nilai agama maka ilmu yang dimiliki oleh 

seseorang tidak jelas akan digunakan untuk apa, dan tanpa 

dibimbing oleh ilmu maka nilai-nilai agama yang dimiliki oleh 

seseorang akan salah ketika diamalkannya.   

       Mengenai hubungan ilmu dan agama,  Muhammad Hatta 

(1960:17) menulis sbb: “Ilmu mengenai soal pengetahuan, 

agama soal kepercayaan. Pengetahuan dan kepercayaan adalah 

dua macam sikap yang berlainan daripada keinsyafan manusia. 

Pelita ilmu terletak di otak, pelita agama terletak di hati. Karena 

itu ilmu dan agama dapat berjalan seiring dengan tiada 

mengganggu daerah masing-masing”. 

5. Hubungan Filsafat dan Seni 

Filsafat dan seni juga berkaitan erat. Kesenian berkaitan 

dengan keindahan, dan  keindahan (estetika) merupakan 



 

18 

 

bagian dari filsafat tentang nilai (axiologi), yaitu nilai sesuatu 

dilihat dari sudut indah atau tidak indah. Dalam karya seni 

banyak terkandung nilai-nilai filosofis, karena seniman 

mengungkapkan nilai-nilai keindahan itu dalam karya-

karyanya. Dalam karya seni bukan hanya mengandung nilai-

nilai keindahan, tetapi juga nilai-nilai kehidupan yang 

mencerminkan pandangan hidup. Dalam karya sastra seperti 

puisi, drama dan novel, demikian juga dalam lukisan, lagu, tari 

dan film banyak terkandung nilai-nilai filosofis. Adalah 

kenyataan bahwa banyak filosof yang juga seniman atau 

sebaliknya. Misalnya Mohammad Iqbal adalah filosof muslim 

dan sekali gus penyair yang terkenal, dan filosof 

eksistensialisme Jean Paul Sartre adalah sastrawan dan penulis 

ternama.  

6. Guna Mempelajari Filsafat 

      Baik sebagai pengetahuan maupun sebagai pandangan 

hidup, mempelajari filsafat banyak manfaatnya, antara lain: 

1) Filsafat akan menyadarkan kita kepada berbagai masalah 

yang kita jumpai dalam kehidupan, dan kita akan semakin 

mampu memecahkan masalah-masalah kehidupan dengan 

lebih bijaksana, karena dengan mempelajari filsafat akan 

memperluas wawasan kita dan melatih kita berpikir kritis, 

sistematis, dan logis. 

2) Filsafat akan membantu kita menentukan pandangan 

hidup yang tegas, yang menjadi pedoman dan landasan 

bagi perbuatan kita sehari-hari. 

3) Dengan mendalami filsafat akan membawa kita kepada 

kemungkinan untuk menjadi ahli filsafat. 



 

19 

 

Titus, Smith, dan Nolan dalam buku Living Issues of 

Philosophy (terjemahan H.M. Rasyidi, 1984:25) mengatakan 

bahwa faedah filsafat adalah: 

1) Untuk menjajagi kemungkinan adanya pemecahan-

pemecahan terhadap problem-problem filsafat dan 

memudahkan kita untuk mendapatkan pemecahannya 

menurut kita sendiri. 

2) Karena filsafat adalah satu bagian dari keyakinan-

keyakinan yang menjadi dasar perbuatan kita, maka 

pemikiran-pemikiran dalam filsafat dapat membentuk 

pengalaman-pengalaman kita. 

3) Dapat memperluas bidang-bidang kesadaran kita agar kita 

dapat menjadi lebih hidup, lebih mampu membedakan, 

lebih mampu mengkritik, dan lebih pandai.  

Franz Magnis Suseno dalam bukunya Filsafat sebagai Ilmu 

Kritis (1993) menyebutkan beberapa faedah filsafat, yaitu pada 

halaman 254 bukunya itu ditulis sebagai berikut: Filsafat 

mempunyai tempat baik dalam kehidupan rohani masyarakat, 

maupun dalam lingkungan akademik maupun secara spesifik 

diantara ilmu-ilmu lain. Dalam kehidupan rohani, masyarakat 

filsafat membantu menjernihkan duduk permasalahan, 

membantu menyingkirkan tawaran-tawaran ideologis yang 

palsu, dan tidak membiarkan prasangka-prasangka memantap-

kan diri.  

Dalam lingkungan akademis, filsafat membantu untuk 

membuat orang berpikir mandiri, mendalam, berdasar, kritis, 

dan berani. Menurutnya, filsafat merupakan pembela akal budi 

dalam keseluruhan hidup masyarakat, yang memungkinkan 

masyarakat memikirkan masalah-masalah dasar hidupnya 

secara rasional, dengan bahasa, wawasan dan argumentasi 

yang universal, yang dapat dimengerti oleh semua. Dengan 



 

20 

 

demikian filsafat membuka cakrawala bagi diskusi berbagai 

masalah kehidupan. Selanjutnya pada halaman 255 disebutkan 

lebih khusus implikasi filsafat untuk Indonesia, yaitu bahwa 

filsafat adalah sebagai wali atau pembela akal budi dalam 

keseluruhan hidup masyarakat. 

Filsafat memungkinkan masyarakat memikirkan masalah-

masalah dasar hidupnya secara rasional, dengan bahasa, 

wawasan dan argumentasi yang universal, yang dapat 

dimengerti oleh semua, sehingga filsafat membuka cakrawala 

bagi diskusi terbuka mengenai masalah-masalah yang kita 

hadapi; Filsafat membantu kita mengambil jarak terhadap 

klaim ideologis ilmu-ilmu empiris bahwa dalam budaya 

modern ilmu-ilmu empirislah yang mendefinisikan arti 

kemanusiaan dan tujuan perkembangan masyarakat; Filsafat 

dapat membantu dalam mengambil sikap terbuka dan kritis 

terhadap dampak modernisasi, memungkinkan kita untuk 

berhadapan dengan meluasnya  budaya modern yang memang 

tak terbentung, mengambil sikap dan menjadi pemain aktif 

mempertahankan identitas kita, mengarahkan perkembangan 

sesuai dengan pandangan kita sendiri; Filsafat membantu 

menggali kekayaan kebudayaan tradisi dan filsafat Indonesia 

asli secara terbuka, kritis dan kreatif; Filsafat dapat menditeksi 

kedok-kedok ideologis pelbagai ketidakadilan sosial serta 

pelanggaran-pelanggaran terhadap martabat manusia dan hak-

hak asasinya; Filsafat memungkinkan orang dari pandangan 

dunia dan agama yang berbeda untuk bersama-sama 

membahas tantangan-tantangan yang  dihadapi bangsa serta 

untuk mencari pemecahan yang berorientasi pada martabat 

manusia. Ia menjadi dasar untuk dialog di antara agama-

agama; Filsafat berperan sebagai penjaga rasionalitas, karena 

dalam membangun, Indonesia membutuhkan filsafat, tanpa 



 

21 

 

filsafat kehidupan intelektual bangsa Indonesia aka tawar dan 

kurang kreatif. 

7. Kritik Terhadap Filsafat 

Memang peranan filsafat pernah dikritik sebagai tidak ada 

artinya. Filsafat dipandang tidak bermanfaat bagi masyarakat 

atau malah dapat mengganggu perkembangan ilmu pengeta-

huan. Diantara pengeritik yang keras terhadap filsafat 

diberikan oleh Odo Marquard yang mengatakan sbb: “Semula 

filsafat kompeten untuk segala apa; lalu filsafat kompeten 

untuk beberapa hal; akhirnya filsafat hanya kompeten untuk 

satu hal: yaitu untuk pengakuan inkompetensinya”. 

Maksudnya ialah bahwa selama sejarahnya, ada tiga kali 

filsafat mengalami keadaan tidak memiliki kompetensi yang 

sebelumnya diklaimnya.  

Pertama, dalam tradisi Platonik, filsafat diklaim sebagai 

ajaran keselamatan, tetapi ketika kekuasaan agama samawi 

sangat kuat, ajaran keselamatan filsafat tidak sanggup 

menyaingi ajaran keselamatan yang dibawa oleh agama-agama 

Pada saat itu filsafat hanya berperan sebagai pelayan teologi 

(ancilla theologiae). Kedua, ketika munculnya ilmu-ilmu modern, 

filsafat dinilai inkompetensi berperan sebagai ilmu yang 

universal sehingga peran filsafat merosot menjadi pelayan ilmu 

pengetahuan (ancilla scientae). Dan ketiga, filsafat diharapkan 

mampu berperan untuk menciptakan tatanan yang lebih adil 

dalam kehidupan masyarakat, namun dinilai bahwa filsafat 

juga tidak mampu memenuhi harapan itu, karena filsafat hanya 

bertahan sekedar sebagai filsafat sejarah demi emansipasi 

manusia (ancilla emancipationis). Menurut Jurgen Habermas  

kritik Odo Marquard itu merupakan upaya mendeskriditkan 

filsafat atau mematikan filsafat. Dengan matinya filsafat 



 

22 

 

diharapkan mati juga keyakinan manusia kepada kekuatan 

transenden yang benar dan mutlak, atau keyakinan akan 

kebenaran agama. (lihat Frans Magnis Suseno, 1993:246). 

Dalam filsafat Islam juga dikenal adanya kritik terhadap 

filsafat. Kritik Al-Ghazali tehadap filsafat yang ditulis dalam 

bukunya Thahafut al Falasifah bukanlah berarti bahwa Al-

Ghazali memusuhi filsafat, tetapi menuduh sejumlah filosof 

Islam yang beraliran Muktazilah telah melenceng dari ajaran 

Islam sehingga mereka dianggap sebagai kafir. Namun 

tuduhan itu dijawab oleh Ibnu Rusjd dalam bukunya Thahafut 

al-Thahafut, sebagai tidak benar.  

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

23 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

24 

 

 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Plato (427-347 SM) 



 

25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

26 

 

BAB  2 

FILSAFAT ILMU PENGETAHUAN 

1. Konsep Ilmu Pengetahuan 

Pengetahuan adalah sesuatu yang diketahui. Ilmu adalah 

pengetahuan, tetapi pengetahuan belum tentu merupakan 

ilmu, sebab pengetahuan dapat diperoleh dengan atau tanpa 

metode ilmiah, artinya dapat diperoleh melalui pengalaman 

sehari-hari atau berupa informasi yang kita terima dari 

seseorang yang memiliki kewibawaan atau otoritas tertentu. 

Sedangkan ilmu mesti diperoleh dengan metode ilmiah, yaitu 

dengan menggunakan metode berpikir deduktif dan induktif.   

Pengetahuan adalah keseluruhan gagasan, pemikiran, ide,  

konsep dan pemahaman yang dimiliki manusia tentang dunia 

dan segala isinya, termasuk manusia dan kehidupannya. 

Sedangkan ilmu pengetahuan adalah keseluruhan sistem 

pengetahuan manusia yang telah dibakukan secara sistematis. 

Pengetahuan lebih spontan sifatnya, sedangkan ilmu 

pengetahuan lebih sistematis dan reflektif. Pengetahuan jauh 

lebih luas dari ilmu pengetahuan, karena pengetahuan 

mencakup segala sesuatu yang diketahui manusia tanpa perlu 

dibakukan secara sistematis.  

Dalam literatur banyak sekali ditemukan definisi ilmu 

pengetahuan yang dikemukakan oleh para ilmuan. Berikut ini 

adalah beberapa diantaranya sebagai perbandingan. Dalam 

ENSIE disebutkan bahwa ilmu adalah pengetahuan yang 

mempunyai dasar dan yang berlaku secara umum serta 

niscaya. Ilmu adalah keseluruhan dari kebenaran-kebenaran 

yang terikat antara yang satu dengan yang lainnya secara 

sistematis. 



 

27 

 

Dalam karangannya berjudul “Pengantar Filsafat Ilmu” 

(1997:88), The Liang Gie mengatakan bahwa ilmu dapat dilihat 

sebagai aktivitas yang dilakukan untuk  memperoleh ilmu 

pengetahuan, sebagai metode bagaimana aktivitas itu dilakukan, 

dan sebagai  ilmu pengetahuan atau produk dari aktvitas 

tersebut. Ketiga hal itu merupakan kesatuan logis yang mesti 

ada secara berurutan dan bersifat dinamis. Ilmu harus 

diusahakan dengan aktivitas manusia, aktivitas itu harus  

dilaksanakan dengan metode tertentu, dan akhirnya aktivitas 

metodis itu mendatang pengetahuan yang sistematis. Dengan 

kata lain, menurut The Liang Gie, ilmu ialah “aktivitas penelitian, 

metode ilmiah, dan pengetahuan sistematis.” 

Ziman (1980) dalam karangannya “What is Science?” 

menelaah bermacam-macam definisi ilmu pengetahuan. Dari 

sejumlah definisi mengenai ilmu pengetahuan yang 

ditelaahnya dikatakan bahwa definisi berikut ini dipandang 

lebih tepat dan paling digemari oleh banyak filosof. “Ilmu 

pengetahuan adalah kebenaran yang diperoleh melalui kesimpulan 

logis dari pengamatan empiris, (berpikir logis dan berpikir 

induktif). Definisi ini biasanya didasarkan pada asas induksi, 

yaitu bahwa apa yang kelihatannya telah terjadi beberapa kali 

hampir pasti selalu terjadi dan dapat dipakai sebagai fakta 

dasar atau hukum yang memungkinkan dibangunnya suatu 

struktur teori yang kuat. Pentingnya pemikiran spekulatif 

diakui, dengan pengandaian bahwa ia dikendalikan oleh 

kesesuaian dengan fakta.  

Hasil analisis Ziman mengungkapkan bahwa penyelidi-

kan ilmiah di mulai dengan pengamatan dan percobaan, dan 

berakhir dengan generalisasi yang bersifat problematik dan 

tidak pernah dapat dengan begitu saja menyatakan bahwa 

masalahnya sudah selesai atau tidak boleh diganggu gugat lagi. 



 

28 

 

Ilmu pengetahuan bukan merupakan konsekuensi lebih lanjut 

dari metode ilmiah, tetapi ilmu pengetahuan adalah metode 

ilmiah itu sendiri. Selanjutnya Ziman mengatakan, bahwa 

kegiatan ilmiah bukanlah urusan pribadi, melainkan urusan 

bersama. Artinya semua orang yang tertarik pada penyelidikan 

ilmiah dapat berpartisipasi sebagai rekan yang sederajat. Ilmu 

pengetahuan itu dibentuk dan ditentukan oleh hubungan social 

diantara individu-individu. Tujuan dari ilmu pengetahuan 

bukan sekedar untuk memperoleh informasi dan 

menyampaikan pandangan-pandangan yang tidak saling 

bertentangan, tetapi bahwa ilmu pengetahuan harus bersifat 

umum untuk mencapai suatu kesepakatan pendapat yang 

rasional mengenai bidang yang mungkin sangat luas. 

Shaharir Muhammad Zain dalam bukunya Pengenalan 

Sejarah dan Falsafah Sains (1987:6), mengemukakan beberapa 

definisi tentang sains, salah satu diantaranya yang dinilai 

populer  adalah bahwa sains merupakan “analisis phenomenon 

secara bersistem, logik, dan obyektif dengan kaedah khusus yang 

menjadi alat untuk mewujudkan pengetahuan yang benar”. Yang 

dimaksud dengan phenomenon adalah peristiwa yang beratribut 

yang dapat ditunjukkan secara obyektif. Sesuai dengan itu 

maka hal-hal alam gaib tidak dapat diamati, dan karena itu 

sains bukan untuk mengkaji phenomenon yang gaib. Tentu ini 

bertentangan dengan sains Islam, karena menurut sains Islam 

setiap gejala di alam nyata ini merupakan “ayat” kepada 

adanya yang gaib yang berdasarkan kepada tauhid, kewujudan 

Allah swt. 

Ciri-Ciri Umum Ilmu Pengetahuan. Dari berbagai 

definisi tentang ilmu pengetahuan dapat diidentifikasi 

beberapa ciri ilmu pengetahun, antara lain sebagai berikut:  

 



 

29 

 

1. Ilmu bersifat rasional, artinya proses pemikiran yang 

berlang-sung dalam ilmu harus dan hanya tunduk pada 

hukum-hukum logika. 

2. Ilmu itu bersifat objektif, artinya ilmu pengetahuan 

didukung oleh bukti-bukti (evidences) yang dapat 

diverifikasi untuk menjamin keabsahannya.  

3. Ilmu bersifat matematikal, yakni cara kerjanya runtut 

berdasarkan patokan tertentu yang secara rasional dapat 

dipertanggungjawabkan, dan hasilnya berupa fakta2 yang 

relevan dalam bidang yang ditelaahnya. 

4.  Ilmu bersifat umum (universal) dan terbuka, artinya harus 

dapat dipelajari oleh tiap orang, bukan untuk sekelompok 

orang tertentu. 

5. Ilmu bersifat akumulatif dan progresif, yakni kebenaran 

yang diperoleh selalu dapat dijadikan dasar untuk 

memperoleh kebenaran yang baru, sehingga ilmu 

pengetahuan maju dan berkembang.  

6. Ilmu bersifat communicable artinya dapat dikomunikasikan 

atau dibahas bersama dengan orang lain.        

Mengenai sifat obyektif dari ilmu pengetahuan menim-

bulkan beberapa persoalan, karena obyektif itu diartikan 

sebagai bebas nilai, atau bersifat netral, tidak dipengaruhi oleh 

subyektivitas orang yang meneliti ilmu itu. Dalam penelitian 

kualitatif, istilah obyektif kurang tepat dipakai karena nuansa 

subyektif dalam penelitian kualitatif sangat dominan, sehingga 

obyektivitas hasil penelitian diragukan. Selain itu hasil suatu 

penelitian ilmiah tidak sama antara yang satu dengan yang lain 

terutama antara ilmu-ilmu yang berbeda karasteristiknya, 

sehingga istilah intersubyektif lebih diperlukan dalam ilmu-

ilmu social daripada ilmu alamiah. Dilihat secara filosofis 

adalah sangat sukar untuk menyatakan sesuatu itu sebagai 



 

30 

 

obyektif karena sesungguhnya segala hal yang ada dalam alam 

semesta ini adalah hasil dari suatu kesepakatan antara individu 

atau kelompok yang memiliki otoritas dalam satu bidang ilmu, 

yang kemudian diikuti oleh masyarakat luas. 

2. Filsafat Ilmu Pengetahuan 

Dalam buku ini filsafat ilmu pengetahuan dirumuskan 

sebagai cabang filsafat yang mempersoalkan secara menyelu-

ruh dan mendasar mengenai segala masalah yang berhubu-

ngan dengan ilmu pengetahuan, khususnya mengenai hakekat 

ilmu pengetahuan, sumber ilmu pengetahuan, metode ilmu 

pengetahuan, dan kebenaran ilmu pengetahuan. 

 Kata epistemologi  untuk filsafat ilmu pengetahuan berasal 

bahasa Yunani episteme (pengetahuan) dan logos (ilmu). Dalam 

literatur dijumpai bahwa ada yang menggunakan istilah filsafat 

ilmu dan ada pula yang menggunakan istilah filsafat ilmu 

pengetahuan. Keduanya tidak berbeda secara prinsipil, namun 

untuk buku ini dipergunakan istilah filsafat ilmu pengetahuan 

(filsafat sains). Sebagai perbandingan, berikut ini dikemukakan 

beberapa definisi mengenai filsafat ilmu pengetahuan. 

Cornellius Benjamin (dalam Runes: Dictionary of Philosophy, 

1975:55). Filafat Ilmu  ialah cabang filsafat yang merupakan 

telaah yang sitematis mengenai sifat dasar ilmu, khususnya 

metode-metodenya, konsep-konsepnya, dan prasangka-

prasangkanya, serta letaknya dalam kerangka umum dan 

cabang-cabang pengetahuan intellektual. 

The Liang Gie  (Pengantar Filsafat Ilmu, 1977:61). Filsafat Ilmu 

ialah segenab pemikiran reflektif terhadap persoalan-persoalan 

mengenai segala hal yang menyangkut landasan ilmu maupun 

hubungan ilmu dengan segala segi dari kehidupan manusia. 

Landasan dari ilmu itu mencakup konsep-konsep pangkal, 



 

31 

 

anggapan-anggapan dasar, asas-asas permulaan, struktur-

struktur teoritis dan ukuran-ukuran kebenaran ilmiah. Filsafat 

ilmu merupakan suatu bidang pengetahuan campuran yang 

eksistensi dan pemekarannya bergantung pada hubungan 

timbal balik dan saling pengaruh antara filsafat dan ilmu. 

Jujun Suriasumatri (Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar, 1996:33) 

Filsafat ilmu adalah bagian filsafat epistemologi yang secara 

spesifik mengkaji hakekat ilmu (pengetahuan ilmiah), yang 

ingin menjawab pertanyaan-pertanyaan mengenai hakekat 

ilmu, baik yang mengenai pertanyaan ontologis, maupun 

pertanyaan epistemologis dan axiologis tentang ilmu. 

3. Ruang Lingkup Filsafat Ilmu Pengetahuan 

Dalam definisi-definisi tersebut di atas telah 

tergambarkan ruang lingkup dari filsafat ilmu pengetahuan, 

antara lain menyangkut konsep ilmu, sumber, metode, 

kebenaran, dan kegunaan ilmu pengatahuan. Berikut ini 

dikutip beberapa pendapat mengenai ruang lingkup filsafat 

ilmu pengetahuan.  

Menurut Popkin and Stroll  (Philosophy Made Simple, 

1959) ruang lingkup epistemologi meliputi:  

1. Teori pengetahuan, yaitu tentang hakekat, dasar, dan 

luas pengetahuan 

2. Teori kebenaran 

3. Teori ketepatan berpikir atau Logika 

Arthur Pap (An Introduction to the Philosophy of Science, 

1967:vii) membagi filsafat ilmu itu atas dua macam, yaitu: 

1. Filsafat ilmu yang umum (philosophy of science in general), 

yaitu filsafat ilmu yang membahas konsep dan metode 

yang terdapat dalam semua ilmu. 



 

32 

 

2. Filsafat ilmu-ilmu khusus (philosophy of spesific science), 

misalnya filsafat fisika dan filsafat psikologi, filsafat 

hukum, filsafat pendidikan, dll.  Setiap filsafat ilmu 

khusus itu membahas  konsep-konsep yang khusus 

berlaku dalam lingkungan masing-masing ilmu. 

The Liang Gie (1997:83), membagi masalah yang dibahas 

dalam filsafat ilmu ke dalam 6 kelompok, yaitu : 

1. Masalah etimologis tentang ilmu 

2. Masalah metafisis tentang ilmu 

3. Masalah metodologis tentang ilmu 

4. Masalah logis tentang ilmu 

5. Masalah etis tentang ilmu 

6. Masalah estetis tentang ilmu.    

4. Guna Mempelajari Filsafat Ilmu Pengetahuan 

Memperhatikan hakekat filsafat dan pentingnya ilmu 

pengetahuan maka mempelajari filsafat ilmu pengetahuan akan 

memberikan beberapa manfaat, yaitu: 

a. Melatih kita berpikir logis dan kritis terhadap kebenaran. 

Jadi filsafat ilmu pengetahuan sangat bermanfaat bagi 

mahasiswa karena dapat membantu mereka untuk semakin 

kritis terhadap berbagai macam teori dan pengetahuan 

ilmiah yang dipelajarinya. Bersikap kritis artinya kita tidak 

mudah saja percaya atau menerima suatu pendapat atau 

teori, tetapi dipikirkan dulu dengan matang  Sikap kritis itu 

harus dikembangkan sebagai suatu cara hidup. 

b. Akan lebih menyadarkan kita kepada hakekat   dan makna 

ilmu pengetahuan, serta mengenai metode dan prosedur 

pengembangan ilmu. Bagi calon ilmuan pengetahuan 

mengenai hal-hal tersebut sangat perlu dipelajari, khusus-



 

33 

 

nya untuk melakukan penelitian ilmiah. Mahasiswa (calon 

ilmuan) perlu memiliki kemampuan ilmiah, yaitu kemam-

puan menganalisis berbagai peristiwa dan menjelaskan 

keterkaitan antara berbagai peristiwa. Dalam hubungan ini 

maka akan sangat membantu mahasiswa bila kelak ia 

bekerja sebagai apa saja (ahli hukum, wartawan, guru, 

teknisi, dan lain-lain) karena semua pekerjaan itu berkaitan 

dengan upaya pemecahan masalah tertentu. 

c. Lebih menyadarkan kita akan pentingnya peranan etika 

dalam pengembangan dan penerapan ilmu pengetahuan 

dan teknologi. IPTEK tidak hanya untuk memuaskan rasa 

ingin tahu tetapi juga untuk membantu manusia memecah-

kan berbagai persoalan hidup, dan untuk dapat hidup 

dengan baik dan benar. Berbagai masalah yang timbul 

sebagai akibat moder-nisasi (kemiskinan, keterbelakangan, 

penyakit, dan lain-lain) memang dapat dipecahkan dengan 

ilmu pengetahuan dan teknologi, tetapi juga sangat 

penting peran etika di dalamnya. 

J.Sudarminta (2002:26) dalam bukunya Epistemologi Dasar: 

Pengantar Filsafat Pengatahuan, mengatakan bahwa epistemologi 

sangat perlu dipelajari sekurang-kurangnya karena 3 alasan, 

yaitu: 

a. Alasan strategis, karena pengetahuan  merupakan hal yang 

secara strategis penting bagi hidup manusia (knowledge is 

power). Karena strategisnya kedudukan pengetahuan maka 

epistemologi sangat perlu dipelajari guna memahami 

bagaimana hakekat pengetahuan itu sesungguhnya. 

b. Alasan dari sudut kebudayaan, karena pengetahuan adalah 

salah satu unsur kebudayaan yang sangat besar peranannya 

bagi kehidupan manusia. Berkat pengetahuannya maka 

manusia mampu membudayakan alam, membudayakan 



 

34 

 

masyarakat, dan membudayakan dirinya sendiri. Karena itu 

mempelajari epistemologi adalah perlu misalnya untuk 

mengetahui bagaimana kebudayaan dipengaruhi oleh 

perkembangan ilmu pengetahuan. 

c. Alasan dari sudut pendidikan,karena pengetahuan merupakan 

isi pendidikan (proses pengajaran) yang diperlukan dalam 

upaya mengembangkan kepribadian manusia.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

35 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

36 

 

 
 
 
 
 

 
Aritoteles (384-322 SM) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
David Hume (1711-1776) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 



 

37 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

38 

 

BAB  3 

ONTOLOGI 

Hakekat Ilmu Pengetahuan 
 

       Dalam Bab ini dibahas tentang luasnya ilmu, klasifikasi dan 

hierarki ilmu, hukum kausalitas, sifat ilmu pengetahuan, dan 

beberapa aliran filsafat ontologi. 

1. Luas Ilmu Pengetahuan 

Ontologi adalah bagian filsafat yang membahas hakekat 

realitas atau hakekat yang ada, termasuk hakekat ilmu 

pengetahuan sebagai sebuah realitas. Ada tiga macam yang ada 

(realitas) yang menjadi obyek pemikiran filsafat, yaitu alam 

fisik (cosmos), manusia (antropos), dan Tuhan (Teos). 

Pemikiran mengenai alam fisik menimbulkan filsafat alam atau 

kosmologi; pembahasan mengenai manusia menimbulkan 

fisafat manusia atau atropologi filsafat; dan pembahasan 

mengenai Tuhan menimbulkan filsafat ketuhanan atau teologi.   

Filsafat alam misalnya, dipersoalkan apakah alam ini pada 

hakekatnya satu (monistik) atau banyak (pluralistik), apakah ia 

bersifat menetap (permanent) atau berubah (change), apakah ia 

merupakan sesuatu yang aktual atau hanya kemungkinan 

(potensial).  

Dalam filsafat manusia antara lain dipertanyakan apakah 

manusia itu badan atau jiwa atau kesatuan antara keduanya, 

apakah manusia itupada hakekatnya bebas ataun tidak bebas. 

Jadi masalah ontologi sangat luas ruang lingkupnya, bukan 

hanya terbatas pada masalah alam fisik saja, tetapi termasuk 

juga alam metafisik yaitu sesuatu yang berada di luar (beyond) 

dan setelah (after) alam fisik, atau alam yang lebih luas lagi 

yang tidak dikenal (terra incognito). Karena  daerah cakupan 



 

39 

 

ontologi itu sangat luas, termasuk alam metafisik, maka 

persoalan yang menyangkut ilmu pengetahuan juga sangat 

luas, meliputi ilmu pengetahuan tentang alam fisik dan 

metafisik.  Jika alam fisik mengenai persoalan realitas 

kebendaan yang dapat diketahui dengan pengalaman empiris, 

sebaliknya alam metafisik yang berada di luar realitas 

kebendaan, tidak dapat diketahui melalui pengalaman empiris. 

Diantara hal-hal yang besar dalam persoalan metafisika ialah 

masalah ketuhanan, masalah hubungan badan-jiwa-roh, 

masalah keabadian dan perubahan, serta masalah asal mula 

dan akhir sesuatu.  

2. Klasifikasi dan Hierarki Ilmu Pengetahuan   

       Seyyed Houssein Nasr, dalam kata pengantarnya untuk 

buku Osman Bakar, Hierarki Ilmu (1992:11), mengatakan bahwa 

kekacauan yang mewarnai kurikulum pendidikan modern di 

kebanyakan negara Islam sekarang ini ialah hilangnya visi 

hierarkis terhadap pengetahuan seperti yang dijumpai dalam 

sistem pendidikan Islam tradisional. Dalam tradisi intelektual 

Islam, ada suatu hierarki dan kesalinghubungan antara 

berbagai disiplin ilmu yang memungkinkan realisasi kesatuan 

(keesaan) dalam kemajemukan, bukan hanya dalam wilayah 

iman dan pengalaman keagamaan tetapi juga dalam dunia ilmu 

pengetahuan. Ditemukannya tingkatan dan hubungan yang 

tepat antar berbagai disiplin ilmu merupakan obsesi para tokoh 

intelektual Islam terkemuka, dari teolog hingga filosof, dari sufi 

hingga sejarahwan, yang banyak diantara mereka mencurah-

kan energi intelektualnya pada masalah klasifikasi ilmu. Dalam 

dunia Islam tradisional, subjek dan objek pengetahuan dipan-

dang bersifat hierarkis. Hieraki pertama adalah Realitas 

Mutlak, yaitu Allah. Hierarki berikutnya ialah dunia jin dan 



 

40 

 

manusia, dan akhirnya dunia alami. Manusia dapat 

mengetahui melalui inderanya, akalnya, dan akhirnya melalui 

wahyu. Wahyu yang terkandung dalam Al-Quran memuat 

berbagai prinsip pengetahuan karena ia berada pada puncak 

hierarki. Otoritas intelektual Islam pada masa itu sepenuhnya 

sadar akan hierarki objek dan subjek pengetahuan. Berdasarkan 

realitas itu mereka mencoba mengklasifikasikan ilmu-ilmu 

yang dijabarkannya bukan hanya dari Al-Quran dan hadis, 

tetapi juga yang diwarisi dari peradaban-peradaban terdahulu 

seperti Yunani, Persia, dan India. Berikut ini dicantumkan 

klasisifikasi ilmu pengetahuan menurut filosof dan ilmuan, 

baik dari Barat maupun Islam.  

Aristoteles (374-322 SM) mengklasifikasikan ilmu sebagai alat 

dan ilmu sebagai tujuan. Ilmu sebagai alat ialah logika, 

sedangkan ilmu sebagai tujuan dibagi kedalam dua bagian 

besar, yaitu: 

1. Ilmu teoritis, meliputi fisika, matematika, dan 

metafisika  

2. Ilmu praktis, meliputi etika, ekonomi, dan politik.  

Klasifikasi Aritoteles ini dipakai oleh filosof Islam seperti 

al-Farabi, al-Kindi dan Ibnu Sina sebagai dasar klasifikasi ilmu 

yang dikembangkannya. 

        Pada zaman pertengahan, klasifikasi ilmu yang diterima 

dan berkembang pada masa itu adalah apa yang disebut 

Trivium dan Quadrivium: Ilmu-ilmu Trivium meliputi: 

Grammar, Dialektika, dan Retorika; sedangkan ilmu-ilmu  

Quadrivium meliputi: Aritmetik, Geometri, Musik, dan  

Astronomi. 

        Pada zaman modern, konsep klasifikasi ilmu yang bertolak 

dari ilmu-ilmu empiris semakin berkembang pesat dan 

semakin mantap. Wilhelm Dilthey (1833-1911) dan Wilhelm 



 

41 

 

Windelband (1848-1915) mencetuskan teori dikotomi antara 

disiplin sains (ilmu pengetahuan alam) dengan disiplin ilmu 

kemanusiaan dan sastera. Sejak itu ilmu pengetahuan dibagi 

atas dua kelompok besar, yaitu kelompok ilmu (science), dan 

kelompok Seni (Arts).  

Universitas Harvard pada tahun 1928 membuat klasifikasi 

ilmu ke dalam tiga kelompok, yaitu : physical science, Social 

Science, dan Human Science atau Humanities. Untuk kelompok 

physical science ada yang  membagi menjadi pure science dan 

applied science, atau physical science dan biological science. Ilmu-

ilmu kemanusiaan  (humanities) dan ilmu-ilmu sosial itu pada 

dasarnya sama, karena kedua-duanya berhubangan dengan 

persoalan manusia. Bedanya adalah kalau ilmu kemanusian 

membahas manusia sebagai individu, sedangkan ilmu sosial 

social membahas manusia sebagai makhluk sosial. Ke dalam 

Physical atau Natural Sciences termasuk: ilmu fisika, kimia, 

biologi, matematik, astronomi, farmasi, perubatan, dll. 

Kedalam Social Science termasuk ilmu sosiolgi, antropologi, 

ekonomi, geografi, sejarah, politik, hukum, dan lain-lain. 

Sedang dalam Humanitis termasuk: Ilmu bahasa, sastra, 

filsafat, seni halus, seni pertunjukan, dan lain-lain. 

Di Indonesia, sebagaimana tercantum dalam Undang-

Undang Pokok tentang Pendidikan Tinggi Nomor 12 Tahun 

1961, klasifikasi ilmu dibagi atas 4 kelompok, yaitu : 

1. Ilmu Agama / Kerohanian 

2. Ilmu Kebudayaan 

3. Ilmu Sosial   

4. Ilmu Eksakta dan Teknik 

       Para ahli filsafat Islam seperti al-Kindi, al-Farabi, Ibnu Sina, 

Al Syirazi, Al-Ghazali, Ibnu Taimiyyah, dan Ibnu Khaldun, 

menyusun klasifikasi dan hirarki ilmu tersendiri yang 



 

42 

 

berpegang pada sumber al-Qur‟an dan Hadist, yaitu pemilahan 

mana ilmu yang pokok atau utama dan mana yang tidak pokok 

atau tidak utama. 

Al-Kindi (796-873 M) mengklasifikasi ilmu dalam dua jenis, 

yaitu ilmu teoritis dan ilmu praktis seperti pembagian 

Ariatoteles, yaitu; 

1.   Ilmu Teoritis (ilmu nazariah) : Fisika (ilmu tabiat),   

             Matematika (ilmu riyadiat), Metafisika (ilmu Ilahiyah), 

2. Ilmu praktis (ilmu amaliyah) : Etika (akhlaqiyah), 

Ekonomi (iqtisaduyah), Politik (siasiyah) 

Ibnu Sina (980-1036 M), juga membagi ilmu seperti klasifikasi 

Aristoteles 

1. Ilmu Teoritis : Fisika, Matematika, Metafisika, dan ilmu 

universal. 

2. Ilmu praktis : Etika, Eonomi, Politik, Syariah. 

Al-Farabi (878-950 M) mengklasifikasi ilmu sbb: 

1. Ilmu Bahasa (ilm al-lisan)  

2. Ilmu logika (ilm al-mantiq) 

3. Ilmu Matematik (ulum al-ta‟alim) 

4. Ilmu Fisika (al-ilm al-tabi‟i) 

5. Ilmu Metafisika (al-ilm al-ilahi) 

6. Ilmu Masyarakat (ilm al-madani). 

Klasifikasi  ilmu menurut Quthb Al-Din Al-Syirazi (1236-1311 

M) adalah sebagai berikut: (sumber Osman Bakar, 1997) 

A. Ilmu-ilmu filosofis (ulum hikmly) 

1. Teoritis : metafisika, matematika, filsafat alam, logika 

2. Praktis : etika, ekonomi, politik 

B.   Ilmu-ilmu non-filosofis (ulum ghair hikmly)  



 

43 

 

  Ilmu-ilmu ini diistilahkan sebagai ilmu-ilmu religious jika 

didasarkan atas, atau termasuk dalam, ajaran-ajaran syariah  

(hokum wahyu). Jika sebaliknya maka disebut ilmu-ilmu 

non-religius (ghair diniy).  

  Ilmu-ilmu religious dapat diklasifikasikan menurut dua 

cara yang berbeda: 

1. Klasifikasi dalam ilmu-ilmu naqly dan ilmu-ilmu 

intelektual (aqly) 

2. Klasifikasi dalam lmu tentang pokok-pokok (ushul) dan 

ilmu tentang cabang-cabang (furu‟) 

Klasifikasi ilmu menurut Al-Ghazali (1058-1111 M) adalah 

sebagai berikut: 

1. Ilmu syar‟iyah dan ilmu aqliyah 

2. Ilmu fardhu ain dan ilmu fardhu kifayah 

Ilmu Syar’iyah terbagi atas ilmu usul (tauhid, tafsir, hadist) 

dan ilmu furu‟ (Ibadat, fiqh, akhlak), sedangkan Ilmu Aqliyah 

terdiri atas tiga tingkatan, yaitu:  

 Tingkat pertama adalah matematika (aritmatika, geometri, 

astronomi, astrologi, musik) dan logika 

 Tingkat pertengahan adalah: ilmu pengetahuan alam 

(perubatan, metereologi, mineralogy, dan kimia).  

 Tingkat tertinggi adalah tentang maujud (yang wajib dan 

mungkin), tentang pecipta (zat-Nya, sifat-Nya dan 

perbuatan-Nya), tentang tasawuf, tentang malaikat, 

syaitan, mukjizat, dan kiamat;  

Yang termasuk ilmu Fardlu „Ain menurut Al-Ghazali adalah : 

„aqidah, „ibadah, dan suluk/akhlaq, sedangkan yang termasuk 

fardlu kifayah adalah selebihnya.  

 



 

44 

 

Klasifikasi ilmu menurut Ibnu Khaldun (1332-1382 M). 

1. Ilmu Syar’iyah (al-Qur‟an, tafsir, hadist, nasikh dan 

mansukh, sanat hadist, usul fiqh, ilmu kalam dan ilmu 

tasawuf) 

2. Ilmu Aqliyah (bilangan, berhitung, hisab, algebra, 

muamalat dan faraid, ilmu ekonomi, ilmu bentuk, ilmu 

ruang dan kawasan, ilmu kegunaan seperti perubatan, 

pertukangan, kebidanan, dan lain-lain). 

       Dalam Konferensi Pendidikan Islam Sedunia yang 

diadakan di Islamabad pada tahun 1980, para cendekiawan 

muslim telah menyusun konsep klasifikasi ilmu (classification of 

knowledge) dan hierarki ilmu (hierarchy of knowledge) dalam 

Islam, yaitu sbb: 

1. Ilmu Abadi (Perennial Knowledge) yang meliputi:  

a) Al-Quran (Qiraat, Sunnah, Sejarah awal Islam, Tauhid, 

Usul Fiqh dan Fiqh, dan Bahasa Arab 

b) Subyek-subyek tambahan (Metafisika Islam, 

Perbandingan Agama, Tamaddun Islam). 

2   Ilmu perolehan (Acquired Knowledge) 

a) Seni 

b) Ilmu intelektual 

c) Ilmu-ilmu Kealaman (teoritis) seperti filsafat ilmu, 

Matematika, Statistik, fisika, Kimia, Astronomi, dan lain 

sebagainya)  

d) Ilmu-ilmu Terapan (ekonomi dan teknologi, kedokteran, 

dan lain-lain) 

e) Ilmu-ilmu Praktis (ilmu komunikasi, home economics, dan 

lain-lain) 

 



 

45 

 

Dalam klasifikasi tersebut jelas bahwa ilmu Islam yang 

berdasarkanwahyu ditempatkan pada hierarki yang tinggi. 

Ilmu-ilmu akal berada di bawahnya. Konsep klasifikasi dan 

hierarki ilmu dalam perspektif Islam adalah manifestasi ajaran 

Islam tentang ayat atau tanda kebesaran Allah SWT yang 

terbagi kedalam dua jenis, yaitu ayat Qur‟aniyah dan ayat 

Kauniyah. Ayat Qur’aniyah adalah firman Allah (Words of God) 

yang merupakan ulum al-Quran dan ilmu lainnya yang terkait 

(seperti ilmu al-Quran, ilmu hadist, aqidah, syariah, akhlak,  

Adapun ayat Kauniyah, adalah mengenai ciptaan Allah SWT 

yang menjadi tanda-tanda kebesaranNya, yang dapat dipelajari 

dalam alam  syahadah yang terbentang luas dalam alam ini, 

seperti sains kealaman, yang meliputi ilmu fisika, biologi, kimia 

geologi, sosiologi, botani, dan lain-lain.  

3. Hukum Kausalitas 

       Hal lain yang berhubungan dengan ontologi ilmu ialah 

mengenai hukum ilmu, yang maksudnya adalah hukum sebab 

akibat atau hukum kausalitas. Dalam filsafat ilmu masalah 

hukum kausalitas itu merupakan persoalan yang tidak pernah 

terselesaikan, antara lain karena ilmu pengetahuan tidak hanya 

mengenai alam fisik, tetapi juga menyangkut alam metafisik. 

Dalam bidang ilmu kealaman terdapat hukum sebab akibat itu, 

tetapi tidak demikian halnya dalam ilmu-ilmu kemanusiaan 

dan ilmu keagamaan. 

Dalam tradisi berpikir Barat yang sekuler terdapat aliran 

filsafat dualisme (aliran serba dua), misalnya dualisme badan 

dan jiwa, dan dualisme antara bebas dan tidak bebas mengenai 

manusia. Filsafat dualisme itu dimantapkan oleh Rene 

Descartes, yang membedakan antara res extensae (hal-hal yang 

memenuhi ruang) dan res cogitans (hal-hal yang dipikirkan), 



 

46 

 

dan kemudian dikembangkan polarisasi ilmu ke dalam dua 

kelompok yang dipelopori oleh William Dilthey (1833-1911). Ia 

membagi ilmu ke dalam bidang ilmu-ilmu kealaman yang 

disebut Naturwissenschaften dan bidang ilmu kemanusiaan yang 

disebut Geisteswissenscahften. Menurutnya bidang ilmu keala-

man memerlukan metode erklaren karena diperlukan penjelasan 

(explanation), sedangkan untuk bidang ilmu kemanusiaan perlu 

metode verstehen, karena yang diperlukan ialah pemahaman 

(understanding), yaitu memahami dan menghayati jiwa dan 

tingkah laku manusia.  

Pendapat Dilthey itu diperkuat lagi oleh Wilhelm 

Windelband (1846-1915) yang menekankan pada dua macam 

ilmu yang disebut ilmu nomotetik (ilmu kealaman) dan ilmu 

idiografik, (ilmu kemanusiaan). Dalam ilmu-ilmu kealaman 

terdapat sifat-sifat umum dan universal sehingga dapat 

dirumuskan hukum-hukum tertentu (nomos). Sedangkan dalam 

ilmu-ilmu kemanusian seperti ilmu sejarah terdapat sifat-sifat 

khusus (idios) yang menyebabkan sulit untuk merumuskan 

hukum tertentu, atau tidak mempunyai hukum (anomi). 

Sebabnya adalah karena sejarah menyangkut dengan manusia, 

dimana manusia memiliki ciri idiosyncracy atau sifat khusus 

yang berbeda antara manusia yang satu dengan yang lain.    

Karena itu ilmu-ilmu empiris yang bersifat nomotetik itu disebut 

juga sebagai hard science, dan ilmu kemanusiaan yang idiografik 

itu disebut sebagai solf science. 

Pada zaman modern pandangan dunia mekanistik yang 

dikemukakan oleh Descartes, dimantapkan oleh Newton 

dengan konsep hukum alam yang sama (uniformity of nature) 

dimana alam semesta bergerak mengikuti hukum mekanisme 

yang tidak berubah untuk selama lamanya. Inilah asas filsafat 

naruralisme Newton, dimana Tuhan hanya merupakan tukang 



 

47 

 

yang menggerakkan mesin yang kemudiannya bergerak 

dengan sendirinya tanpa campur tangan Tuhan lagi. Selain itu, 

salah satu ciri ilmiah yang sangat dibanggakan oleh umumnya 

ilmuan Barat ialah penekanan yang berlebihan pada sifatnya 

yang obyektif, sehingga mengabaikan sifat subyektivitas yang 

terdapat pada manusia. Sifat subyektif dipandang Comte 

sebagai tidak ilmiah. Tetapi sekarang ini pandangan obyektif 

dari sains itu tidak dapat lagi dipertahankan, karena tidak 

dapat diterima lagi secara mutlak. Dalam bidang fisik faktor 

subyektif juga terdapat apalagi dalam bidang ilmu social. 

Seperti dijelaskan oleh Fritjof Capra  dalam  The Tao of Physics 

(1975), perkembangan dalam kuantum fisik menunjukkan 

bahwa kelakuan atom dan sub atom dipengaruhi oleh orang 

yang mengkajinya.  

Persoalannya ialah apakah benar hukum sebab akibat itu 

merupakan sifat asasi dari alam semesta ini? Sebenarnya sejak 

zaman Yunani masalah hukum sebab akibat itu sudah menjadi 

pemikiran para filosof waktu itu.  Aristoteles mengemukakan 

teori tentang Causa Efficiens yang menunjuk kepada sebab 

pertama yang mencipta kejadian. Teori ini sangat besar 

pengaruhnya sebagai dalil kosmologi mengenai wujudnya 

Tuhan. Baginya adalah mustahil rangkaian sebab-akibat terus 

bersambung tanpa titik akhir. Ia harus berakhir pada sebab 

segala sebab, yaitu Tuhan sebagai Sebab Pertama (The First 

Cause). 

Sebenarnya tidak semua pemikir Barat menyetujui hukum 

sebab akibat itu. Sikap kritis terhadap hukum kausalitas itu 

dilakukan oleh John Locke, George Berkeley, David Hume, dan 

Immanuel Kant, dan bahkan juga oleh Bertrand Russell. 

Ternyata kemudian teori Newton yang menyatakan 4 

komponen utama (zat, gerak,ruang dan waktu) itu bersifat 



 

48 

 

absolut telah terbantah oleh teori Relativisme Einstein. Artinya 

keempat komponen itu bersifat relatif. Demikian pula sifat 

indeterministik dalam gejala alam menjadi lebih jelas dengan 

munculnya teori kuantum oleh Niels Bohr. Selanjutnya dengan 

ditemukannya teori mekanik kuantum oleh Werener 

Heisenberg, menunjukkan bahwa terdapat batasan dalam 

kemampuan manusia untuk mengetahui dan meramalkan 

gejala fisik secara pasti. (lihat juga Fritjof Capra, dalam Titik 

Balik Peradaban, 2000).  

Dalam dunia Islam, Al-Ghazali merupakan tokoh yang 

paling keras menentang hukum kausalitas itu. Menurut Al-

Ghazali, gerakan alam semesta ini terlaksana adalah karena 

kehendak Allah SWT. Hukum sebab akibat yang berlaku di 

alam ini bukanlah  karena kekuatan alamiah dari benda benda 

tertentu dalam alam ini, tetapi hal itu merupakan sunatullah. 

Suatu sebab tidaklah harus memberikan akibat tertentu. Seperti 

halnya air tidaklah seharusnya membasahi, demikian pula api 

tidaklah  semestinya membakar. Yang ada adalah bahwa sifat 

air membasahi dan sifat api membakar.  

Namun, hal itu bukanlah suatu kesemestian, karena dalam 

situasi lain, seperti dalam hubungan dengan mukjizat (miracle), 

dimana api tidak membakar Nabi Ibrahim dan air Laut Merah 

tidak membasahi atau menenggelamkan Nabi Musa dan 

pengikutnya. Demikian intisari pendapat Al-Ghazali dalam 

bukunya Tahafut Al-Falasifah yang menunjukkan betapa tidak 

benarnya konsep “keberangkalian” yang terdapat dalam 

hukum alam ini. Pemikiran Al-Ghazali ini oleh Karen Harding 

dipandang ada beberapa kesamaannya dengan teori mekanik 

kuantum yang baru timbul pada abad ke-20 (lihat.The American 

Journal of Islamic Social Sciences, vo. 10, No.2, 1993) (lihat juga 

Abdul Rahman Abdullah, 2005:42). 



 

49 

 

4. Sifat Ilmu Pengetahuan 

 Dalam hubungan dengan ontologi ilmu dikenal 3 macam 

sifat dari ilmu pengetahuan yaitu sifat santifik, humanistik, dan 

holistik. 

Sifat Saintifik (Ilmiah).  

       Sifat saintifik dari ilmu pengetahuan berkaitan dengan 

hukum kausalitas seperti telah dikemukakan diatas. Seperti 

dijelaskan oleh Windelband bahwa ada dua jenis ilmu, yaitu 

ilmu nomotetik dan ilmu idiografik. Khusus ilmu nomotetik 

merupakan ilmu pengetahuan kealaman yang dikatakan 

mempunyai pola hukum yang bersifat umum dan universal, 

yaitu hukum sebab dan akibat (cause and effect) yang tetap. 

Dengan sifat yang demikian maka dapat dibuat prediksi atau 

ramalan tentang kejadian yang akan datang, yang biasanya 

akan berlaku tepat seperti yang ditentukan (determined). Ciri 

nomotetik dan deterministik atau dapat diramalkan itu 

merupakan prinsip ilmiah yang paling asasi, selain dari ciri-ciri 

obyektif, induktif, dan kuantitatif. Penjelasan ilmiah atau 

scientific explanation adalah suatu bentuk penjelasan yang 

berasaskan hukum sebab-akibat yang pasti dan tetap. 

Penjelasan ilmiah itu dapat dibagi atas dua macam bentuk, 

yaitu: penjelasan nomologi deduktif  penjelasan nomologi-induktif.    

Deduktif ialah metode berpikir yang mengambil 

kesimpulan dari kaedah umum kepada yang khusus, atau dari 

hal yang abstrak kepada yang konkrit. Sedangkan induktif 

ialah metode berpikir yang mengambil kesimpulan dari kaedah 

yang khusus kepada yang umum, atau dari hal-hal yang 

konkrit kepada yang abstrak. Dengan demikian penjelasan jenis 

pertama merupakan cara “dari atas ke bawah” karena 

didasarkan pada asumsi bahwa sebab sesuatu gejala berkaitan 

dengan hukum yang sudah diketahui. Sedangkan penjelasan 



 

50 

 

jenis kedua merupakan cara dari “bawah ke atas” karena 

hukum yang dicari dilakukan melalui hipotesis.  

Adapun ciri dari bentuk nomologi deduktif adalah 

tendensinya kearah sifat deterministik, artinya apabila berlaku 

suatu hal maka tidak dapat dielakkan akan terjadi atau berlaku 

hal yang lain. Dengan kata lain setiap sebab pasti akan 

membawa kepada akibat tertentu. Sedangkan dalam bentuk 

nomologi-induktif atau yang dikenal sebagai penjelasan 

probabilistik, cirinya yang utama ialah probabilistik atau 

kemungkinan atau kebarangkalian.  

Demikianlah dua bentuk penjelasan ilmiah yang 

berdasarkan hukum sebab–akibat, dimana yang pertama 

bersifat pasti (deterministik) dan yang kedua bersifat 

barangkali (probabilistik). Dalam bidang ilmu kealaman 

terdapat semacam kesepakatan tentang adanya hukum sebab-

akibat (hukum kausalitas) yang bersifat pasti dan tetap 

sehingga kita dapat meramalnya gejala apa yang akan terjadi 

berikutnya. Melalui pengalaman empiris terbentuk konsep 

hukum alam (natural law), seperti yang antara lain banyak 

ditemukan oleh Isaac Newton. 

Berbeda halnya dengan ilmu-ilmu sosial dan kemanusiaan 

yang sifatnya probabilistik, bukan deterministik. Dalam ilmu 

kemanusiaan tidaklah berlaku hukum sebab-akibat seperti 

yang diharapkan. karena ilmu tersebut bersifat humanistik. Ini 

tidak berarti bahwa ilmu-ilmu kemanusiaan dan ilmu-ilmu 

social tidak dapat disebut ilmiah. Masalah yang paling 

mendasar dalam hal ini ialah prinsip ontologi Barat itu sendiri 

yang mengutamakan ilmu empiris sebagai ilmu yang ilmiah 

dan sekaligus menganggap ilmu-ilmu kealaman sebagai ratu 

dari segala ilmu (Queen of sciences).  Ilmu-ilmu kealamasn yang 

berciri nomotetik dan deterministik itu dipandang bersifat 



 

51 

 

ilmiah, sedangkan ilmu-ilmu lain yang tidak berciri seperti itu 

dipandang tidak ilmiah.  

Sifat Humanistik (Kemanusiaan).  

       Sifat humanistik dari ilmu pengetahuan menjadi asas bagi 

ilmu pengetahuan sosial dan kemanusiaan. Sifat humanistik 

terbagi atas dua macam pendekatan, yaitu: pendekatan 

fungsional dan pendekatan genetik. Pendekatan fungsional 

disebut juga teleological karena maknanya dalam sifat itu 

terkandung tujuan tertentu. Untuk mengenal bagaimana 

pendekatan fungsional seringkali digunakan pertanyaan  

mengapa atau kenapa, dan jawabannya adalah untuk mencapai 

tujuan tertentu, yang sering digunakan ungkapan: agar, 

supaya, demi, untuk, dengan tujuan, dan seterusnya.  

Pendekatan genetik, yang disebut juga pendekatan 

historical, karena corak jawaban yang diberikannya dikaitkan 

dengan peristiwa masa lalu. Misalnya bagaimana kita 

menjelaskan mengenai terjadinya atau sejarah berlakunya 

peristiwa tertentu. Untuk jawabannya dijelaskan tentang 

urutan sejarah atau tahap perkembangan objek yang dikaji 

dalam perjalanan waktu. Demikian pula kalau kita ingin 

mengetahui mengapa seorang perempuan mempunyai jenis 

rambut tertentu maka pendekatan genetik dipakai untuk 

menekankan faktor keturunan perempuan tersebut. Dalam 

bidang psikologi banyak dipergunakan pendekatan genetik 

ketika mengkaji perilaku manusia, yaitu dengan mengkaji apa 

yang terjadi pada masa kecil seseorang. 

Kedua pendekatan itu biasanya dipakai dalam ilmu-ilmu 

sosial (social sciences) seperti antropologi, sosiologi, dan 

psikologi, dan juga dalam ilmu kemanusiaan (humanities). Jadi 

berbeda dengan ilmu-ilmu kealaman (physical siences) yang 

menggunakan pendekatan ilmiah (saifitik). Dengan pendekatan 



 

52 

 

yang berbeda itu  maka terjadi pemisahan atau dikotomi antara 

bidang ilmu kealaman dengan ilmu social dan kemanusiaan, 

sebagaimana telah dipelopori pemisahan itu oleh William 

Dilthey dan Wilhem Windelband. Seperti telah dikemukakan 

bahwa Dilthey menggunakan pendekatan explanation /verklaren 

untuk bidang ilmu kealaman, dan pendekatan understanding/ 

verstehen untuk bidang kemanusiaan. Sementara itu 

Windelband menekankan konsep ilmu nomotetik bagi bidang 

ilmu kealaman, dan konsep ilmu ideografik untuk ilmu 

kemanusiaan.  

Pengertian verstehen ialah memahami dan mengerti 

perasaan atau keadaan batin seseorang dengan menempatkan 

dirinya dalam konteks situasi dan zaman orang yang dikaji. 

Dengan pendekatan  verstehen dapat dipahami (understand) 

perasaan, pikiran, dan perilaku  orang yang dikaji dengan 

menempatkan pikiran dan perasaan pengkaji ke dalam situasi 

yang dikaji. Kita hanya dapat memahami secara mendalam 

tentang orang lain itu dengan cara empathy, yaitu dengan 

menghayati dan menyelami sejarahnya. Menurut Dilthey ada 

tiga syarat yang harus dipenuhi dulu agar pengertian dan 

pemahaman kita dapat diperoleh dengan baik. 

1. Kita harus mempunyai pengalaman dalam proses 

psikologi, misalnya pengalaman tentang cinta jika bertuju-

an ingin mengetahuai manusia yang bercinta. 

2. Kita harus mengetahui tentang konteks zamannya. 

Misalnya suatu perkataan hanya dapat dipahami dengan 

mendalam menurut situasi yang bersangkutan. 

3. Kita harus mengetahui bahasa dan sistem sosiobudaya 

yang dipelajari. Misalnya untuk memahami suatu kalimat 

perlulah diketahui bahasa yang berkenaan, dan untuk 



 

53 

 

mengerti suatu permainan kita perlu mengetahui 

peraturannya. 

Konsep Verstehen itu bukan hanya dipakai dalam bidang 

sejarah dan sosiologi tetapi juga dalam bidang sastra yang 

dikenal dalam bentuk hermeneutic, yaitu memahmi dan 

mentafsir makna sesuatu teks masa lalu secara menyeluruh dan 

mendalam. Tokoh-tokoh hermeneutic pada zaman modern 

antara lain: Martin Heidegger, Hans-Georg Gadamer, Paul 

Ricoeur, Michel Foucault, dan Jacques Derrida. Konsep 

hermeneutic ala Dilthey memberi tekanan pada teori ilmu 

pengetahuan (epistemologi) sedangkan konsep hermeunetic 

menurut Gadamer berubah menjadi persoalan Ontologi ilmu. 

Jadi perubahan dari persoalan tentang sarana memperoleh ilmu 

pengetahuan kepada persoalan tentang keberadaan manusia di 

dunia ini, yaitu kepada usaha manusia mentafsirkan dunianya, 

penafsiran yang berlangsung berdasarkan adanya hubungan 

timbal balik antara yang mengenal dengan yang dikenal, antara 

pembaca dan pengarang. Oleh Gadamer dunia yang amat luas 

itu diperkecil menjadi dunia penafsiran teks tertulis.   

Adapun penjelasan Wilhelm Windelband mengenai 

pemisa-han atau dikotomi kedua macam bidang ilmu itu 

adalah sebagai berikut. Dalam bukunya History and Natural 

Sciences (1894), dijelaskan bahwa pemisahan  kedua macam 

bidang ilmu itu (Ilmu Sejarah dan Ilmu-Ilmu Kealaman) adalah 

dilihat dari segi kaedahnya, bukan dari segi pokok 

persoalannya. Ilmu-ilmu kealaman (nomotetik) mempunyai sifat 

general (umum) dan universal (sejagat) sehingga dapat 

dirumuskan pola hukum (nomos), sedangkan ilmu social dan 

humanities (idiografik) seperti sejarah mempunyai sifat unik dan 

khusus (idios) yang menyebabkannya tidak dapat dibuat 

generalisasi atau hukum tertentu.  



 

54 

 

Sebagaimana sifat saintifik, sifat humanistik daripada 

ilmu juga mempunyai masalahnya sendiri. Kalau sifat saintifik 

terjebak ke dalam bahaya determinisme dan naturalisme, maka 

sifat humanistik sering terjebak ke dalam bahaya relativisme 

dan subjektivisme. Ruang dan waktu yang berbeda seringkali 

meng-hasilkan corak budaya dan pemikiran yang berbeda 

pula. Seseorang yang hidup dalam semangat zaman dan 

semangat tempat tertentu sudah tentu tidak dapat menilai 

dengan seksama terhadap orang atau kejadian pada zaman dan 

tempat yang berbeda. Walaupun pendukung sifat humanistik 

berusaha meniadakan unsur relativisme dan sujektivisme itu 

melalui syarat yang dikenakan, namun masalah tersebut tidak 

dapat dielakkan sama sekali. Pikiran sipelaku sejarah memang 

terkait dengan ruang dan waktu tertentu, tetapi pikiran 

sipengkaji sejarah terkait dengan ruang dan waktu sekarang. 

Adalah tidak mungkin sama sekali pikiran pelaku sejarah dapat 

dipindahkan dengan tepat ke masa kini. Kalaupun ada usaha 

untuk itu (misalnya dalam pementasan atau film) namun 

kebenarannya hanya kebetulan saja. (lihat Abdul Rahman Haji 

Abdullah,  2005: 46)   

Sifat Holistik  

       Dalam upaya memahami dan menjelaskan fenomena alam 

dan manusia, ternyata sifat saintifik sangat menekankan 

pentingnya alam fisik (alam natural) sehingga ilmu yang 

dipandang ilmiah ialah ilmu-ilmu kealaman (natural sciences) 

saja, karena ilmu-ilmu itu bersifat nomotetik (bersifat umum dan 

universal), yang memenuhi hukum kausalitas. Sebaliknya sifat 

humanistik memandang bahwa ilmu-ilmu sosial dan humanitis 

juga tergolong ilmiah yang kebenarannya dapat dipetanggung-

jawabkan secara metodologis.  Pandangan dualistis, dan malah 

dikotomis antara kedua bidang ilmu itu cukup lama 



 

55 

 

berlangsung dalam tradisi pemikiran Barat yang sekuler. 

Sebenarnya baik sifat saintifik maupun humanistik dari ilmu 

pengetahuan mempunyai kekuatan dan kelemahan-nya 

masing-masing. Karena itu kedua sifat itu diperlukan. Unsur-

unsur yang baik dari saintifik dapat dipakai untuk 

pengembangan ilmu-ilmu sosial dan kemanusiaan, dan sebalik-

nya unsur yang baik dari humanistik dapat dimanfaatkan 

untuk pengembangan ilmu-ilmu kealaman. Sikap eklektif 

seperti itu lebih baik dari pada sikap dikotomis yang 

mempertentangkan secara ektrim antara kedua bidang ilmu itu, 

karena hanya dengan sikap saling meminjam dan membantu 

itu dapat terwujud keseimbangan atau keharmonisan. 

Sifat holistik merupakan suatu pandangan dunia (world-

view) yang bersifat menyeluruh dan terpadu dalam upaya 

menjelaskan persoalan antara alam natural dan supernatural 

atau antara alam fisik dan metafisik, atau antara persoalan 

dunia dan akhirat (agama). Sifat holistik daripada ilmu itu 

disebut juga bersifat Rabbani, yang sejalan dengan falsafah 

Islam mengenai persoalan alam dan manusia, khususnya 

mengenai persoalan ilmu pengetahuan alam serta pengetahuan 

social dan kemanusiaan. Pandangan Barat mengenai hal 

tersebut tidak memperhatikan peranan agama atau peranan 

Tuhan.  

Padahal, sesuai dengan konsep ontologi yang mencakup 

alam natural dan supernatural, maka selayaknya faktor agama 

turut diperhatikan, malah seharusnya menjadi dasar bagi 

pembahasan masalah alam dan manusia. Pandangan yang 

keliru terhadap alam fisik atau alam natural akan melahirkan 

ilmu yang keliru pula. Konsep hukum alam yang serba 

mekanistik dan deterministik telah membentuk sifat ilmiah dari 

ilmu juga bersifat mekanistik dan deterministik. Menurut sifat 



 

56 

 

Rabbani  pandangan seperti itu berbahaya karena sudah tidak 

memperhatikan peran Allah swt sebagai pencipta alam semesta 

dengan segala isinya itu.    

Demikian pula halnya dengan persoalan manusia, 

dimana pandangan yang keliru tentang hakekat manusia telah 

menghasil-kan ilmu social dan kemanusiaan yang keliru pula. 

Konsep kebebasan dan sifat idiosinkratik dari manusia telah 

menghasilkan sifat humanistik yang idiografik yang berdasar-

kan pada filsafat humanisme. Filsafat humanisme Barat 

memandang manusia sebagai makhluk yang serba bebas, dan 

yang mampu menentukan perbuatan dan kehidupannya 

sendiri. Pandangan seperti itu juga tidak cocok dengan akidah 

Islam yang mengajarkan bahwa manusia sebagai makhluk 

ciptaan Allah tidaklah bersifat bebas tanpa batas. 

Sifat holistik dari ilmu pengetahuan bersumber kepada 

Allah SWT sebagaimana terangkum di dalam wahyu-Nya. 

Karena itu tidaklah ada pertentangan antara ilmu dengan 

agama, dan tidaklah mungkin ada dikotomi antara ilmu. 

Konsep ilmu menurut sifat  saintifik dan humanistik yang 

hanya bersumber pada akal dan indera manusia saja, tidak 

menyentuh sumber wahyu atau agama. Kebenarannya hanya 

sebatas rasional dan empirical saja. Karena kemampuan akal 

dan indera manusia itu terbatas, maka hal-hal yang tidak 

mungkin dijangkau oleh kedua perangkat manusia itu haruslah 

dikembalikan kepada wahyu atau agama. Dengan sifat holistik 

persoalan ilmu-ilmu kealaman serta ilmu-ilmu social, dan 

kemanusiaan itu dapat dijangkau secara holistik (menyeluruh) 

dan integrated (terpadu). Sifat Rabbani (holistik) cenderung 

kepada mencari jalan tengah atau keharmo-nisan antara kedua 

prinsip yang ektrim tersebut (saintifik dan humanistik). 

Dengan demikian hal-hal yang baik dari sifat saintifik maupun 



 

57 

 

humanistik dapat dipakai dalam upaya memahami dan 

menjelaskan fenomena alam semesta dan fenomena manusia. 

(lihat Abdul Rahman Haji Abdullah, 2005).                                           

5. Aliran Filsafat Ontologi 

Dalam fisafat Barat terdapat banyak aliran, yang beberapa 

diantaranya dapat digolongkan ke dalam filsafat ontologi yang 

membahas tentang hakekat realitas, yaitu: aliran materialisme, 

vitalisme, humanisme, dan eksistensialisme, serta juga aliran 

beberapa aliran dilihat dari sudut jumlah, seperti: monisme, 

dualisme, dan pluralisme. (Mengenai aliran-aliran tersebut lihat 

juga Darwis A. Soelaiman, 2002). 

Materialisme. Materialisme adalah aliran filsafat metafisika 

yang mengembalikan segala sesuatu  kepada dunia materi. 

Kenyataan sejati atau kenyataan sesungguhnya dari segala 

sesuatu, termasuk manusia,  adalah benda atau materi. 

Menurut materialisme manusia itu memang merupakan 

kesatuan badan dan jiwa, namun yang penting adalah 

badannya atau jasmaninya yang tiada lain adalah materi.  

       Filsafat materislisme sudah ada sejak zaman Yunani klasik. 

Menurut seorang tokohnya, Democritos (460-370 SM) kenyata-

an itu terdiri dari atom-atom (atomos) yang tidak dapat dibagi 

bagi, tidak dapat diamati dan bersifat menetap. Tetapi atom-

atom itu sering berbeda besarnya, bentuk, gerak dan 

susunannya. Meniurut Demokritos gerak atom itu ditentukan 

oleh hukum yang bersifat mutlak. Pandangan Demokritos itu 

di samping mekanistis juga deterministis dan menolak 

kebebasan. Menurutnya jiwa itu sendiri terdiri atas atom-atom 

yang halus dan meliputi seluruh badan kita.   

       Pada abad pertengahan materialisme tidak berkembang, 

karena pada masa itu peranan gereja sangat besar, tetapi 



 

58 

 

kemudian pada abad 17 dan 18, terutama abad 19 materialisme 

mengalami perkembangan yang sangat pesat di Eropah Barat,  

karena sejalan dengan pemikiran renaissance. Materialisme 

dalam filsafat modern itu dapat dibedakan antara dua macam. 

Pertama, sebagai kelanjutan dari filsafat materialisme yang 

berkembang pada masa Renaisance, yaitu yang disebut 

materialisme ilmiah, dimana ilmu pengetahuan didasarkan 

pada prinsip materialistik. Tokohnya De Lametrie (1709-1751), 

Ludwig Buchner (1824-1899), dan Ernest Haeckel (1834-1919). 

Kedua ialah materialisme yang timbul sebagai reaksi terhadap 

idealisme, sebagaimana dikembangkan oleh Ludwid Feuerbach 

(1804-1872), Holbach (1715-1717), Vogth (1817-1895), dan Karl 

Marx (1818-1883) yang terkenal dengan aliran materialisme 

historis. Aliran naturalisme sebagaimana dikembangkan oleh 

Charles Darwin (1809-1882), dan aliran Positivisme August 

Comte (1798-1857) juga tergolong ke dalam aliran materialisme 

atau bentuk lain dari materialisme. 

Vitalisme (Filsafat Hidup).  Vitalisme adalah suatu aliran 

filsafat ontologi yang memutlakkan dunia organis, dan 

memandang bahwa kehidupan adalah sebagai kenyataan sejati 

satu-satunya. Aliran ini mulai timbul di Eropah akhir abad ke-

19 sebagai protes terhadap aliran yang sangat menguasai alam 

pikiran pada masa itu, yaitu materialisme, idealisme, dan 

positivisme. Materialisme dalam berbagai bentuknya dipan-

dang oleh vitalisme sebagai tidak memperhatikan cici-ciri 

totalitas, spontanitas, dan finalitas dari kehidupan atau dunia 

organis itu. Demikian juga idealisme dalam berbagai 

bentuknya ditentang, karena idealisme hanya memandang idea 

atau rohani manusia sebagai kenyataan sejadi satu-satunya. 

Positivisme ditolak karena aliran ini sangat menekankan pada 

pentingnya akal, dan hanya memandang ilmu saja yang dapat 

dijadikan dasar untuk berfilsafat. 



 

59 

 

 Menurut vitalisme, yang primer bukanlah akal pikiran 

atau rohani manusia, tetapi adalah kehidupan. Tak ada roh 

tanpa kehidupan, dan bahwa berfilsafat tidak hanya 

menyangkut hal-hal yang dipikirkan dengan akal saja, atau 

yang dapat dijangkau secara rasional saja, tetapi juga 

menyangkut hal-hal yang tidak dapat dipikirkan. Berfilsafat 

menyangkut pula hal-hal seperti kemauan, perasaan, hati 

nurani, dan keimanan manusia. Karena itu vitalisme menekan-

kan pada segi irrasional manusia dimana peranan intuisi juga 

penting di samping peranan akal pikiran. Peranan kata hati 

dipandang penting karena keputusan-keputusan yang kita 

ambil dalam kehidupan kita seringkali berupa keputusan kata 

hati yang kadang-kadang bertentangan dengan keputusan akal. 

Tokoh-tokoh aliran Vitalisme ialah Schoupenhour (1788-

1860); Edsward von Hartman (1842-1906), Frederick W. 

Nietsche 1844-1900), Henry Bergson (1859-1941), Dreiesch 

(1867-1941), Klages (1872-1949), dan Dilthey (1833-1912).   

Humanisme. Filsafat humanisme memberi tekanan 

kepada kemanusiaan sebagai hakekat manusia, dan bahwa 

kebebasan dan kedaulatan manusia itu adalah esensial. 

Menurut humanisme, manusia merupakan suatu totalitas 

kepribadian, merupakan manusia seutuhnya  (a total person). 

Manusia mempunyai potensi-potensi dalam dirinya, yaitu 

pikiran, perasaan, kemauan, spiritual, yang untuk menjadi 

manusia seutuhnya, semua potensi itu harus dikembangkan 

atau diaktualkan. Manusia adalah subyek bukan objek. Setiap 

manusia adalah individu yang khas dan unik, yang memiliki 

dorongan untuk mencapai tujuan-tujuan tertentu. Manusia 

adalah makhluk pribadi dan social, dan dalam hubungan 

social, humanisme mementingkan hubungan pribadi (personal  



 

60 

 

relations). Manusia memiliki kebebasan dalam mengaktualisasi-

kan dirinya. 

Humanisme sudah ada sejak zaman filsafat Yunani, 

dengan tokohnya yang terkenal uialah Aristoteles. Pada zaman 

renaissance  modern sampai abad ke-19 terkenal sejumlah 

pendidik humanis, seperti: Thomas Aquina, Erasmus, Come-

nius, Rousseau, dan Peztalozzi. Dalam bidang politik terkenal 

Machiavilli. Dalam bidang psikologi berkembang aliran 

psikologi humanistik  dengan tokoh utama William Maslow, 

Carl Rogers, dan Hamacheck. Filsafat humanisme bermacam-

macam. Humanisme rasional memandang manusia sebagasi 

makhluk yang bebas, yang berdaulat atas dirinya. Segala 

sesuatu diukur dengan kemampuan akalnya. Humanisme 

religious memandung bahwa manusia adalah makhluk yang 

berketuhanan, sedangkan humanisme etis lebih menekankan 

pada hubungan sesama manusia dalam kehidupan social. 

Eksistensialisme. Eksistensialisme merupakan aliran 

filsafat yang membahas keberadaan manusia dalam hubungan-

nya dengan dirinya sendiri, dengan sesama manusia dan 

dengan Tuhan. Aliran filsafat ini muncul sebagai reaksi 

terhadap keadaan abad ke-20, dimana ilmu pengetahuan dan 

teknologi lebih jauh maju perkembangannya dari ilmu-ilmu 

kerohanian. Ilmu kerohanian sudah jauh tertinggal dari ilmu 

pengetahuan dan teknologi, sehingga akibatnya kehidupan 

sudah serba mesin, atau manusia sudah dikuasai oleh mesin-

mesin, atau telah menjadi perpanjangan mesin. Individualitas 

manusia sebagai perorangan sudah tidak lagi dianggap 

penting. Manusia tidak lagi mempunyai kebebasan untuk 

memilih atau untuk menentukan bagi dirinya sendiri. Hal-hal 

inilah yang ditentang oleh eksistensialisme.  Karena ini berarti 

bahwa keberadaan manusia sudah tidak otentik lagi, bukan lagi 



 

61 

 

sebagai manusia yang konkrit. Manusia yang konkrit bukanlah 

manusia pada umumnya, tetapi adalah manusia yang 

bereksistensi. Manusia yang bereksistensi ialah manusia yang 

berada (exist), yang merealisir diri, yang mempraktekkan 

keyakinan dan kemauan bebas serta mengisi kebebasannya.  

Keberadaan manusia menurut eksistensialisme mendahu-

lui esensinya. Eksistensi mendahului esensi, kata laum 

eksistensi-alisme. Artinya ialah bahwa manusia itu harus ada, 

dan adanya di dunia ini bukan karena kemauannya, dan tidak 

tahu akan menjadi apa dia di dunia ini. Bagaimana jadinya dia 

adalah menjadi tanggung jawab manusia itu sendiri. Apakah ia 

menjadi dirinya sendiri atau memberi kemungkinan dirinya 

ditentukan oleh orang lain, apakah dia sendiri memilih menjadi 

apa dia, atau dia mengizinkan orang lain memilih untuk 

dirinya, semuanya itu menunjukkan kebebasannya. Manusia 

adalah makhluk yang bebas untuk menentukan dirinya sendiri. 

Karena itu menurut eksistensialisme kebebasan seseorang 

harus dihargai. Menurut eksistensialisme, manusia itu harus 

membuka diri, artinya harus menceburkan diri dalam 

kehidupan di dunia ini, bukan mengasingkan diri, sebab 

manusia dan dunia adalah satu. Untuk mengenal dunia 

haruslah kita masuk ke dalamnya. Aliran eksistensialisme ada 

yang berdasarkan pada agama dan ada yang tidak.  

Aliran eksistensialisme bermula dari pekerjaan dan 

pikiran ahli filsafat Denmark Soren Kierkegaard (1813-1855) 

dan filosof Jerman F.W.Nietzsche. (1844-1900). Keduanya 

menentang agama Kristen dan filsafat spekulatif Hegel. Tokoh 

eksistensialisme lainnya ialah: Martin Heidegger (1889-19760, 

Jean Paul Sartre (1905-1980), Karl Jasper (1883-1969), Maurice 

Merleau Ponti, Albert Camus (1913-1960), Gabriel Marcel (1889-

1973), Paul Tiilich, dan Martin Buber (1878-1965).  



 

62 

 

 

 
             

 Rene Descartes 
                                                                     (1596-1650) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 August Comte 
    (1798-1857) 

       
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

63 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

64 

 

BAB 4 

EPISTEMOLOGI 

Teori Ilmu Pengetahuan 
 

Epistemologi atau teori ilmu pengetahuan membahas 

secara mendalam mengenai tiga masalah pokok, yaitu sumber 

ilmu pengetahuan, metode ilmu pengetahuan, dan kebenaran 

ilmu pengetahuan. Dalam bab ini di samping akan dibahas 

ketiga hal tersebut, juga akan dibahas beberapa aliran filsafat 

Barat yang menjadi landasan epistemologi sains Barat modern.  

1. Sumber Ilmu Pengetahuan       

Yang dimaksud dengan sumber ilmu pengetahuan ialah 

hal-hal yang secara hakiki diyakini sebagai sumber darimana 

ilmu pengetahuan itu kita peroleh. Mengenai sumber pengeta-

huan, tradisi filsafat Barat mewarisi dua aliran epistemologi 

yang terbesar, yaitu aliran rasionalisme dan empirisme. Aliran 

rasionalisme memberi tekanan pada akal (reason) sebagai 

sumber pengetahuan, sedangkan aliran empirisme mengangap 

bahwa sumber pengetahuan yang utama adalah pengalaman 

inderawi manusia (sense experience). Kedua macam sumber ilmu 

pengetahuan itu, yaitu akal dan indera, pada dasarnya 

bersumber pada manusia, karena akal dan indera itu dimiliki 

oleh manusia. 

Disamping itu ada pula pengetahuan yang bersumber 

Tuhan yang disebut pengetahuan wahyu. Dengan demikian 

Ilmu pengetahuan dapat digolongkan kepada dua macam.  

1) Ilmu yang diperoleh oleh manusia (acquired knowledge), 

yaitu melalui akal dan pengalaman inderawi.  Ilmu yang 

bersumber pada akal atau yang diperoleh melalui akal 



 

65 

 

disebut juga conceptual knowledge, dan ilmu yang 

bersumber pada indera manusia disebut perceptual 

knowledge. Kedua macam ilmu yang diperoleh itu disebut 

juga dengan ilmu aqli.  

2) Ilmu wahyu (revealed knowledge),atau ilmu naqli yaitu 

ilmu yang bersumber Allah swt., seperti ilmu ketauhidan, 

keimanan, dan kewahyuan, ilmu fikh, ilmu ushuluddin, 

dan sebagainya. Kalau ilmu-ilmu aqli bertujuan untuk 

membantu manusia menjalankan peranannya sebagai 

khalifah, atau untuk menyempurnakan fardhu kifayah bagi 

kesejahteraan umat, maka ilmu-ilmu naqli bertujuan 

menyempurnakan tugas manusia sebagai hamba Allah, 

atau untuk menyempurnakan fardhu „ain.   

2. Metode Ilmu Pengetahuan 

       Adapun ilmu-ilmu yang diperoleh melalui akal dan 

pengalaman manusia diperoleh dengan pendekatan ilmiah, 

yaitu melalui suatu rangkaian langkah berpikir yang disebut 

berpikir ilmiah (scientific thinking). Biasanya langkah-langkah 

berpikir ilmiah itu ada 5 macam, yaitu: 

1 Perumusan masalah 

2 Perumusan hipotesa 

3 Pengumpulan data  

4 Analisis data 

5 Pengambilan kesimpulan. 

       Sesuai dengan pendekatan ilmiah itu, maka untuk ilmu-

ilmu rasional dipakai metode apriori dan deduksi, sedangkan 

untuk ilmu-ilmu empiris dipakai metode aposteriori dan induksi. 

Yang dimaksud dengan apriori ialah pengetahuan yang 

diperoleh sebelum dilakukan pengamatan atau tanpa 

pengamatan, yang karena itu pengetahuan tersebut bukanlah 



 

66 

 

pengetahuan yang baru, karena sudah apriori. Yang dimaksud 

dengan aposteriori ialah pengetahuan yang diperoleh setelah 

dilakukan ekperimen atau pengamatan secara empiris, yang 

karena itu pengetahuan yang diperoleh adalah pengetahuan 

yang baru. Deduksi adalah cara berpikir dari yang umum 

kepada yang khusus, sedangkan induksi ialah berpikir dari 

yang khusus kepada yang umum. Karena itu pengetahuan 

yang diperoleh secara deduktif-aprioris adalah pengetahuan 

yang pasti atau mutlak, tetapi tidak baru, sedangkan 

pengetahuan yang diperleh secara induktif-aposterioris adalah 

pengetahuan yang baru tetapi tidak pasti atau tidak mutlak. 

Metode deduktif. 

Metode deduktif adalah suatu proses bepikir yang 

bertolak dari hal-hal yang abstrak kepada yang konkrit, atau 

dari pernyataan yang bersifat umum ke pernyataan yang 

bersifat khusus dengan menggunakan kaedah logika tertentu, 

yaitu logika deduktif. Cara berpikir deduktif itu sudah dimulai 

oleh Aristoteles dan para pengikutnya, yaitu melalui serang-

kaian pernyataan yang disebut silogisme. Silogisme  terdiri atas 

3 pernyataan, yang disebut: 

1. Premis mayor (dasar pikiran utama) 

2. Premis minor (dasar pikiran kedua) 

3. Kesimpulan 

Contoh  

1. Semua makhluk hidup pasti mati  (premis mayor) 

2. Manusia adalah makhluk hidup (premis minor), karena itu 

3. Manusia pasti mati (kesimpulan)   

 Dalam cara berpikir deduktif, apabila dasar pikirannya 

benar, maka kesimpulannya pasti benar. Dengan cara berpikir 

deduktif memungkinkan kita menyusun premis-premis men-



 

67 

 

jadi pola-pola yang dapat memberikan bukti yang kuat bagi 

kesimpulan yang benar atau sahih (valid). Adapun kelemahan 

cara berpikir deduktif ialah bahwa dengan cara ini kita tidak 

akan memperoleh pengetahuan yang baru, karena kesimpulan 

deduktif selalu merupakan perluasan dari pengetahuan yang 

sudah ada sebelumnya, sudah apriori. 

Kesimpulan silogisme tidak pernah dapat melampaui isi 

premis-premisnya. Kita harus mulai dengan premis terlebih 

dahulu untuk sampai kepada kesimpulan yang benar. Dengan 

kata lain berpikir deduktif bersifat analitis aprioris. Kita akan 

memperoleh pengetahuan yang bersifat mutlak, tetapi bukan 

pengetahuan yang baru. Karena itu penyelidikan ilmiah tidak 

dapat dilaksanakan hanya dengan menggunakan cara berpikir 

deduktif saja, karena sulitnya menentukan kebenaran universal 

dari berbagai pernyataan mengenai gejala ilmiah. Dengan 

metode deduktif, kesimpulan yang diambil hanya benar 

apabila premis yang menjadi dasar kesimpulan itu benar. Akan 

tetapi bagaimana orang mengetahui bahwa premis itu benar? 

Mengenai metode deduktif selanjutnya akan dibahas dalam 

Bab 5 tentang Logika. 

Metode Induktif. 

Francis Bacon (1561-1626) menggunakan metode induktif 

dalam mengetahui sesuatu. Ia yakin bahwa seorang peneliti 

dapat membuat kesimpulan umum berdasarkan fakta yang 

dikumpulkan melalui pengamatan langsung. Menurutnya 

untuk memperoleh kebenaran mengenai alam ini, peneliti 

harus mengamati alam itu secara langsung, dan harus 

membebaskan pikiran dari berbagai bentuk prasangka. Untuk 

memperoleh pengetahuan menurutnya seseorang harus 

mengamati alam itu sendiri, mengumpulkan fakta, dan 

merumuskan generalisasi dari fakta-fakta tersebut. Jadi metode 



 

68 

 

induktif dimulai dari bukti-bukti yang khusus, dan atas dasar 

bukti-bukti yang khusus itu ditarik kesimpulan yang bersifat 

umum. Perbedaan antara metode deduktif dengan metode 

induktif dapat dilihat dari logika berpikir dalam contoh berikut 

ini: 

 Deduktif. Setiap binatang menyusui mempunyai paru-paru. 

Kucing adalah binatang menyusui. Oleh karena itu, setiap 

kucing mempunyai paru-paru. 

 Induktif. Setiap kucing yang pernah diamati mempunyai 

paru   paru.  Oleh karena itu, setiap kucing mempunyai 

paru-paru.  

Sesuai dengan cara kerjanya maka pengetahuan ilmiah 

memiliki ciri-ciri sebagai berikut: 

a. Obyektif, artinya bebas dari penilaian yang bersifat 

subyektif dan kebenarannya evidence (didukung oleh bukti-

bukti) 

b. Rasional, artinya sesuai dengan logika atau aturan 

penalaran 

c. Sistematis, artinya dilakukan dan disusun secara teratur, 

dan sesuai dengan teori-teori 

d. Generalisasi, artinya pengetahuan itu dapat diterapkan pada 

fenomena lain bukan hanya pada obyek tertentu. 

3. Kebenaran Ilmu Pengetahuan 

Mengenai kebenaran pengetahuan telah dipersoalkan sejak 

masa filsafat Yunani klasik. Plato mengatakan bahwa 

pengetahuan yang diperoleh dengan alat dria adalah 

pengetahuan yang semu, sedangkan pengetahuan yang benar 

adalah yang diperoleh dengan akal yang disebutnya idea. 

Sebaliknya penganut aliran empirisme mengatakan bahwa 



 

69 

 

pengetahuan yang benar adalah yang diperoleh dengan 

perantaraan pancaindera, sedangkan pengetahuan yang 

diperoleh dengan akal hanyalah merupakan pendapat saja. 

Empirisme mengeritik akal, bahwa akal manusia itu 

diperlengkapi dengan pengetahuan apriori, pengetahuan yang 

sudah ada, dibawa sejak lahir, yang oleh Plato disebut innate 

ideas. Menrut empirisme pengetahuan itu bukan sudah ada 

atau tidak dibawa lahir, tetapi diperoleh dari pengalaman. 

Pengalamanlah yang menentukan pengetahuan kita. 

      Dari perspektif Barat dikenal 3 macam teori kebenaran 

pengetahuan, yaitu teori korespondensi, teori koherensi atau 

konsistensi, dan teori pragmatik. Teori korespondensi 

menunjuk kepada adanya kesesuaian antara pernyataan 

dengan kenyataan atau dengan situasi yang sebenarnya. Teori 

konsistensi ialah adanya kesesuaian antara suatu pernyataan 

dengan pernyataan-pernyataan lain yang sudah diterima 

kebenarannya. Sedangkan teori prakmatik menekankan pada 

nilai kegunaan sebagai ukuran kebenaran suatu pengetahuan 

atau kebenaran sesuatu hal.  

 Teori Korespondensi (Teori Persesuaian).   

       Menurut teori korespondensi pengetahuan kita itu adalah 

benar apabila sesuai dengan kenyataan. Suatu pernyataan atau 

suatu proposisi dikatakan benar apabila pernyataan itu sesuai 

dengan fakta-fakta yang ada. Kalau tidak sesuai  dengan fakta 

maka pernyataan itu tidak benar. Pendukung teori ini, yaitu 

kaum empiris dan realis, berpendapat bahwa dunia di luar diri 

kita (obyek) tidak bergantung pada diri kita (subyek). 

Kebenaran menurut teori ini adalah kebenaran yang 

transenden, artinya kebenaran itu terletak di luar jiwa kita, 

melampaui batas-batas jiwa kita. Kebenaran di luar diri kita itu 

dijangkau secara langsung, artinya kita langsung berhadapan 



 

70 

 

dengan kenyataan atau objek di luar diri kita. Jadi kebenaran 

dirumuskan sebagai persesuaian antara pengetahuan kita 

dengan obyek pengetahuan, artinya apa yang kita ketahui itu 

cocok dengan kenyataan. Dalam teori ini, diutamakan 

pengalaman (empiri), adanya dualitas subyek dan obyek, dan 

mementingkan bukti (evidence). 

Teori Konsistensi atau Koherensi   

Menurut teori konsistensi suatu proposisi dianggap benar 

apabila proposisi tersebut memiliki hubungan dengan gagasan 

dari proposisi sebelumnya yang telah dianggap benar, atau 

proposisi itu konsisten dengan proposisi sebelumnya. Menurut 

teori ini, yang didukung oleh kaum rasionalis dan idealis, 

manusia tidak pasti dapat mencapai kesesuaian antara 

pengetahuannya dengan obyek di luar dirinya, tetapi kita 

hanya sampai kepada adanya kesan-kesan tentang sesuatu, 

atau pendapat tentang sesuatu. Kesan atau pendapat kita 

tentang sesuatu itu belum tentu sama dengan kesan orang lain. 

Demikian pula belum tentu apakah pendapat kita akan sesuai 

dengan pendapat orang lain, apakah pendapat kita benar atau 

pendapat orang lain itu yang lebih benar. 

 Karena itu, menurut teori ini kita harus menentukan atau 

menggunakan kriteria untuk mencari kebenaran itu. Kreteria 

itu ialah, apakah ada tidaknya ketetapan (konsistensi) antara 

pendapat-pendapat atau kesan-kesan yang ada tentang sesuatu. 

Pendapat itu harus reliable, artinya dapat dipercaya 

kebenarannya, yaitu setelah dilakukan ekperimen berkali-kali 

maka hasilnya tetap sama (konsisten). Apabila diminta 

pendapat dari sejumlah orang dan setelah berkali-kali 

dilakukan pendapat mereka itu tetap sama, maka hal demikian 

dipandang benar. Kebenaran menurut teori konsistensi disebut 

kebenaran immanen, yaitu kebenaran yang terjadi dalam jiwa 



 

71 

 

kita, kebenaran itu tidak langsung dijangkau dari obyek di luar 

diri kita (kenyataan), tetapi sebenarnya telah ada pada diri kita. 

Pengetahuan kita tentang obyek adalah penyadaran kembali 

terhadap apa yang telah ada dalam diri kita. Inilah yang 

dikatakan oleh Plato sebagai doktrin innate ideas, yaitu doktrin 

bahwa idea itu sudah ada pada kita, dibawa sejak lahir. 

Teori Prakmatik.   

       Menurut teori ini suatu proposisi dikatakan benar apabila 

proposisi itu berlaku, dapat digunakan, berguna. Dengan kata 

lain bahwa sesuatu itu dikatakan benar apabila ia berguna, 

dapat digunakan dalam praktek, akibat atau pengaruhnya 

memuaskan. Jelas bahwa teori ini berdasarkan pada filsafat 

pragmatisme.  

Kebenaran Empiris dan kebenaran Logis 

Ketiga macam teori kebenaran menurut pandangan sains 

Barat itu dapat digolongkan ke dalam dua macam kebenaran, 

yaitu kebenaran empiris (yang bertolak dari aliran empirisme), 

dan kebenaran logis (yang bertolak dari logika deduktif). 

Kebenaran  empiris :  

 Mementingkan obyek 

 Menghargai cara kerja induktif dan aposterioris 

 Lebih mengutamakan pengamatan indera 

Kebenaran logis 

 Mementingkan subyek 

 Menghargai cara kerja deduktif dan aprioris 

 Lebih mengutamakan penalaran akal budi. 

Contoh: 

1. Air lebih berat dari batu, maka batu tenggelam dalam air 



 

72 

 

Disini terkandung kebenaran empiris, bukan kebenaran logis 

2. Air lebih ringan dari batu, maka batu tenggelam dalam air 

Disini terkandung kebenaran logis dan empiris 

3. Air lebih ringan dari batu, maka batu mengambang di atas 
air 

Disini tidak ada kebenaran baik logis maupun empiris 

4. Air lebih berat dari batu, maka batu mengambang di atas air 

Disini terkandung kebenaran logis, tetapi tidak kebenaran 
empiris 

Kebenaran Wahyu 

Di samping diakui adanya kebenaran logis dan kebenaran 

empiris, terdapat pula kebenaran wahyu. Kebenaran wahyu 

adalah kebenaran yang datangnya dari Allah, dan karena itu 

bersifat mutlak. Wahyu diturunkan oleh Allah SWT kepada 

rasul-rasulNya untuk menjadi sumber ilmu pengetahuan dan 

menjadi petunjuk bagi semua manusia. Bagi seorang muslim 

bukan saja diharuskan mengambil pengetahuan yang 

bersumber dari wahyu, tetapi juga diperintahkan supaya 

mengikuti ajaran yang terkandung di dalamnya. Kebenaran 

wahyu sejalan dengan kebenaran logis (berdasarkan rasio) dan 

kebenaran empiris (berdasarkan pengalaman). Kalau 

kebenaran logis dan kebenaran empiris bersifat relatif, maka 

kebenaran wahyu bersifat mutlak atau absolut.  

4. Aliran-Aliran Filsafat Epistemologi 

Sehubungan dengan pengetahuan yang diperoleh dengan 

akal dan pengalaman manusia, maka dalam filsafat Barat 

dikenal beberapa aliran yang mendasari epistemologi Barat itu. 

Dalam bab ini akan dibahas beberapa aliran, yaitu: Idealisme 



 

73 

 

dan Rasionalisme, Realisme dan Empirisme, Kritisisme, 

Positivisme, Post Positivisme. dan Pragmatisme. 

Idealisme dan Rasionalisme. Kedua aliran filsafat ini 

pada dasarnya adalah sama, yaitu yang memandang bahwa 

kenyataan yang sesungguhnya adalah dunia idea atau rasio. 

Tokoh Idealisme di zaman Yunani klasik ialah Plato dan di 

zaman modern (neo-idealisme) adalah Frederick Hegel, 

sedangkan tokoh rasionalisme (disebut juga idealisme rasional) 

adalah Rene Descartes, yang terkenal dengan ucapannya  cogito 

ergo sum (saya berpikir maka saya ada). Aliran filsafat idealisme 

bermacam-macam, masih dapat dibedakan antara idealisme 

rasional, idealisme etis, idealisme estetis, dan idealisme religius. 

Menurut filsafat idealisme dan rasionalisme gagasan dan 

konsepsi atau pengetahuan kita tentang sesuatu itu memang 

telah ada pada diri kita, yang merupakan fitrah manusia, yang 

secara esensial telah ada dalam lubuk jiwa kita, dibawa sejak 

kita lahir, yaitu akal atau idea. Pengetahuan kita pada 

hakekatnya menurut Plato adalah hasil penyadaran kembali 

ide-ide yang telah ada pada kita itu, jadi bukan datang kepada 

kita melalui alat dria. Misalnya kalau kita melihat sebuah 

mobil, maka gambaran tentang mobil itu adalah hasil dari 

pengungkapan kembali ide yang telah ada pada kita tentang 

mobil. 

Menurut idealisme dan rasionalisme pengetahuan yang 

diperoleh dengan pengalaman atau dengan perantaraan alat 

dria diragukan kebenarannya, karena mereka tidak menemu-

kan cukup alasan untuk menganggap bahwa munculnya 

sejumlah konsepsi dan gagasan pada kita adalah karena kerja 

indera kita. Makhluk binatang juga memiliki alat dria tetapi 

bidang tidak menghasilkan konsepsi atau gagasan karena 

binatang tidak memiliki akal. Filsafat idealisme dan rasiona-



 

74 

 

lisme sangat berpengaruh pada filsafat modern dengan teori-

teori yang dikemukakan oleh filosof Eropah yang terkenal, 

antara lain filosof Perancis Rene Descartes  (1596-1650), dan 

filosof Jerman Immanuel Kant (1724-1804), dan Friederich 

Wilhelm Hegel (1770-1631). 

Realisme dan Empirisme. Filsafat realisme mempersoal-

kan objek pengetahuan manusia. Menurut realisme, objek 

pengetahuan manusia terletak di luar diri manusia. Benda-

benda di luar diri manusia seperti gunung, pohon, kota, 

bintang dan sebagainya adalah kenyataan yang sesungguhnya. 

Benda-benda itu bukan hanya ada dalam pikiran orang-orang 

yang mengamatinya tetapi memang sudah ada dan tidak 

tergantung pada jiwa manusia. Ada dua macam filsafat 

realisme, yaitu realisme rasional dan realisme alam atau 

realisme ilmiah. 

Realisme rasional terbagi atas realisme klasik dan realisme 

religius. Baik realisme klasik maupun realisme religius 

berpangkal pada pandangan Aristoteles. Bedanya ialah, kalau 

realisme klasik langsung dari pandangan Aristoteles, maka 

realisme religius secara tidak langsung. Artinya ia berkembang 

berdasarkan filsafat Thomas Aquina, seorang ahli filsafat 

Kristen, yang kemudian dikenal sebagai aliran Thomisme. 

Realisme alam atau realisme ilmiah berkembang sejalan dengan 

berkembangnya ilmu pengetahuan alam di Eropah pada abad 

ke 15 dan 16. Aliran realisme ilmiah ini dikenal pula sebagai 

aliran Empirisme.  

Menurut empirisme pengetahuan kita bukan telah ada 

pada kita, tetapi datang kepada kita melalui alat dria atau 

pengalaman. Menurut teori ini penginderaan adalah satu-

satunya cara yang membekali manusia dengan gagasan dan  

konsepsi-konsepsi, dan bahwa potensi akal kita adalah potensi 



 

75 

 

yang tercerminkan  dalam berbagai persepsi inderawi. Jadi 

ketika kita melihat sebuah mobil misalnya, maka kita dapat 

memiliki konsep tentang mobil, yaitu menangkap gambar atau 

bentuk mobil itu dalam akal kita. Menurut pandangan ini, akal 

kita hanya mengelola konsepsi dan gagasan inderawi. Tokoh 

utama dari aliran Empirisme ialah Francis Bacon (1561-1626), 

John Locke (1632-1704), George Berkeley (1684-1755), David 

Hume (1711-1776), Alfred North Whitehead (1861-1947), dan 

Bertrand Russell (1972-1870). John Locke menganalisis 

pandangan-pandangan Descartes tentang ide-ide fitrah. Ia 

menyerang konsep ide fitrah itu dan menyusun pandangan 

tersendiri mengenai pengetahuan manusia yang ditulis dalam 

bukunya Essay on Human Understanding.  

Ekperimentasi dalam pengembangan ilmu adalah berda-

sarkan pandangan filsafat Empirisme. Ekperimen-ekperimen 

ilmiah telah menunjukkan bahwa indera berperan memberikan 

persepsi yang menghasilkan konsepsi-konsepsi dalam akal 

manusia. Dengan kata lain indra adalah sumber pokok 

konsepsi. Seseorang yang tidak memiliki salah satu macam 

indra tertentu tidak mungkin dapat mengkonsepsikan 

pengertian-pengertian yang berhubungan dengan indra 

tersebut. Menurut empirisme, kita tidak memiliki pengetahuan 

sampai ia datang kepada kita melalui alat dria atau panca 

indera kita. Dan pengetahuan yang diperoleh dengan alat dria 

itulah yang benar sedangkan pengetahuan yang bersumber 

pada rasio baru merupakan pendapat, yang belum tentu benar. 

Tetapi dengan peran indra yang penting dalam melakukan 

ekperimen-ekperimen tidak berarti meniadakan kemampuan 

akal dalam melahirkan gagasan-gagasan baru dari pengalaman 

inderawi. 



 

76 

 

Filsafat Kritisisme. Filsafat Kritisisme merupakan pengga-

bungan antara rasionalisme dan empirisme, yaitu bahwa 

pengetahuan kita itu diperoleh melalui akal dan pancaindera 

kita. Obyek di luar diri kita memberikan pengalaman kepada 

kita melalui indera. Pengalaman itu dirasionalkan oleh subyek 

(kita) menjadi pengetahuan. Aliran kritisisme ini dikenal pula 

sebagai Kritisisme Kant, karena filosof Emanuel Kant yang 

pertama kali mengkritik dan menganalisis kedua macam 

sumber pengetahuan itu dan menggabungkan keduanya. 

Pengetahuan yang diperoleh dengan akal menggunakan 

metode berpikir analitis-aprioris, sedangkan pengetahuan yang 

diperoleh dengan empiri menggunakan metode sintesis- 

aposterioris. 

Emanuel Kant, Friedrich Hegel, dan Karl Marx dipandang 

sebagai filosof Kritis pada zamannya yang berkembang setelah  

Renaissance. Menurut Kant, kritik adalah kegiatan menguji 

sahih tidaknya klaim pengetahuan menurut aspek rasio semata. 

Menurut Kant, rasio dapat menjadi kritis terhadap 

kemampuannya sendiri, yaitu ilmu pengetahuan dan 

metafisika. Hegel meletakkan pengetahuan dalam konteks 

perkem-bangannya dalam sejarah. Bagi Hegel, kritik 

merupakan refleksi diri atas rintangan-rintangan, tekanan-

tekanan, dan kontradiksi yang menghambat proses pembentu-

kan diri dalam sejarah. Jalan pikiran Hegel banyak 

mempengaruhi mahasiswa yang dikenal sebagai Hegelian 

Kanan dan Hegelian Kiri (Hegelian Muda). Diantara Hegelian 

Kiri itu adalah Karl Marx.  

Marx menganggap bahwa teori kritik Hegel masih kabur 

dan membingungkan, karena Hegel memahami sejarah secara 

abstrak. Sejarah menurut Hegel adalah sejarah kesadaran 

bukan sejarah manusia yang konkrit. Marx mengkonkritkan 



 

77 

 

teori idealism Hegel ke dalam materialisme historis yang 

bersifat praktis emansipatoris, yaitu berupa tindakan nyata 

yang bersifat membebaskan. Marx menjelaskan bahwa yang 

dimaksud dengan sejarah adalah hubungan kekuasaan antara 

pemilik modal atau kaum borjuis di satu pihak, dan pihak lain 

yaitu kaum buruh yang tidak memiliki modal. Tujuan utama 

pemilik  modal ialah memperoleh keuntungan yang besar 

dengan biaya produksi yang rendah. Untuk itu pemilik modal 

memeras kaum buruh dengan sistem manipulasi. Model 

analisis itu disebut Marxisme. Marxisme mengembangkan dua 

istilah pokok yaitu: substruktur, yaitu factor ekonomi yang 

berkembang dalam masyarakat, dan suprastruktur, yaitu faktor 

non ekonomi seperti agama, politik, seni, dan literature. 

Menurut Marx keadaan ekonomi pada substruktur dipengaruhi 

oleh faktor-faktor suprastruktur. 

Filsafat Kritisisme kemudian dikembangkan lagi oleh 

mashab Frankfurt, yang disebutnya “Teori Kritik Masyarakat” 

(Teori Kritis). Sasaran kritiknya yang terutama adalah Teori 

ilmu Sosial yang berkembang pada masa itu. Diantara tokoh 

mashab ini ialah Lukacs dan Horkheimer. Lukacs mengem-

bangkan pandangan tentang adanya hubungan-antara 

manusia, yang nampak sebagai hubungan antara benda-benda. 

Tujuan mashab Frakfurt menurut Horkheimer adalah untuk 

membebaskan manusia dari perbudakan, dan ingin 

membangun masyarakat atas dasar hubungan antar pribadi 

yang merdeka, dan mengembalikan kedudukan manusia 

sebagai subyek yang mengelola sendiri kenyataan sosialnya. 

Positivisme. Positivisme adalah aliran filsafat ilmu 

pengetahuan yang muncul pada abad ke-17 yang merupakan 

elaborasi oleh Francis Bacon dari aliran empirisme yang telah 

dikembangkan sebelumnya oleh Galileo dan rekan-rekannya. 



 

78 

 

Yang menjadi inti dari metode ilmiah Bacon ialah penelitian 

ilmiah yang dimulai dari pengumpulan data yang dapat 

diamati secara terbuka, disertai dengan pengembangan 

hipotesis yang mengarah pada penjelasan data, selanjutnya 

pengujian hipotesis itu melalui ekperimen. Pembuktian 

hipotesis secara empiris akan memperkuat posisi hukum 

ilmiah. Proses tersebut disebut proses induksi,  yang kemudian 

menjadi inti pokok metode ilmiah Bacon. Metode induksi itu 

telah digunakan selama 4 abad lamanya untuk membedakan 

antara sains dan non-sains. 

Contohnya, sebuah generalisasi atau kesimpulan bahwa “ 

logam akan memuai apabila dipanaskan” baru dianggap ilmiah 

apabila didukung dengan pembenaran yang diperluas melalui 

sejumlah pernyataan pengamatan dan penelitian yang 

membentuk dasar generalisasi. Demikian pula bahwa 

pengamatan itu harus diulang-ulang di bawah berbagai macam 

kondisi, dan tidak boleh ada hasil pengamatan yang 

bertentangan dengan hukum yang telah berlaku universal.  

Dengan kata lain tidaklah sah kesimpulan bahwa setiap logam 

yang dipanaskan akan memuai, apabila dipanaskan 

berdasarkan pengamatan tunggal atas sebuah lempengan 

logam saja. 

Inti dari prinsip Bacon adalah bahwa ilmu pengetahuan 

itu dicapai dengan melakukan penelitian-penelitian melalui 

obsrvasi dan eksiperimen, dan dengan cara menjauhkan 

spekulasi filosofis, menjauhkan dunia mitos yang tidak pasti, 

dunia prasangka, serta ketentuan-ketentuan moral dan agama. 

Charles Darwin dalam bukunya yang terkenal, “The Origin of 

Spieces”, menyatakan dengan bangga bahwa seluruh rangkaian 

penelitian ilmiahnya didasarkan pada prinsip-prinsip Bacon.  



 

79 

 

Aliran positivisme bertolak dari pandangan bahwa 

pemikiran manusia berlangsung melalui tiga tahap, yaitu tahap 

religious, filosofis, dan positivif. Pengetahuan ilmiah adalah 

tahap positif, yang pada tahap ini tidak berlaku pemikiran 

filosofis dan nilai-nilai agama. Ilmu pengetahuan yang 

dikembangkan berdasarkan prinsip positivisme itu disebut 

ilmu-ilmu positif. 

Positivisme diterima secara umum pada abad ke-17 dan 

mengalami prestasi dengan munculnya revolusi sains di 

Inggeris. Bacon sendiri bertujuan meyakinkan “peluasan 

kerajaan manusia” dan mencapai “segala sesuatu menjadi 

mungkin”. Tuhan secara perlahan terlepas dari konteks 

persoalan masyarakat melalui revolusi sains itu, yang memberi 

kesadaran bahwa manusia mampu menciptakan kemajuan 

duniawi yang tidak perlu dinikmati di alam akhirat. (lihat 

Nasim Butt, 1996:29). 

Metode induksi atau metode ilmiah Bacon (induksi-

onisme) itu belum menjadi patokan yang berlaku umum. David 

Hume mengemukakan kesangsiannya atas kesahihan aliran 

Bacon itu dengan alasan bahwa penalaran melalui induksi 

tidak bisa diterima logika, karena tidak ada pernyataan umum 

yang berasal dari sejumlah pengamatan individu. Dengan 

melontarkan keraguan pada metode induksi, Hume juga 

menyatakan keraguan terhadap status sains sebagai suatu 

kebenaran tertentu. Ungkapan yang terkenal adalah: “setiap 

angsa yang berwarna putih” tidak bisa dibuktikan 

kebenaranya. Berapapun jumlah angsa putih yang ada, tetap 

saja masih ada kemungkinan terdapatnya seekor angsa yang 

tidak putih yang diamati pada suatu waktu.   

 



 

80 

 

Post Positivisme. Ada 3  aliran filsafat post positivisme 

yang memberikan kritikan dan pemikiran perbaikan terhadap 

positivisme, yaitu:  positivisme logical, rasionalisme kritikal, 

dan teori Paradigma Thomas Kuhn.  

Positivisme Logikal. Aliran filsafat ini dikembangkan 

oleh kelompok ilmuan dan filosof di Wina yang menamakan 

diri “Lingkaran Wina” atau Der Wiener Kreis, dengan 

tokohnya yang terkenal Morits Schlick (ahli fisika) dan Rudolf 

Carnab (ahli logika). Kelompok ini bertemu secara teratur dan 

bertukar pikiran tentang makna ilmu, yang kemudian 

mengeluarkan sebuah risalah berjudul : “Pandangan ilmiah 

tentang dunia, Lingkaran Wina”. Aliran ini berkeyakinan 

bahwa hanya ilmu yang dapat memberikan pengetahuan yang 

sah, dan bahwa pengetahuan ilmiah itu harus bersifat 

empirical, artinya hanya kenyataan yang dapat diobservasi 

dengan pancaindera yang dapat menjadi obyek ilmu. Untuk 

menguji kebenaran dipakai asas verifikasi. Metode untuk 

memperoleh pengetahuan ilmiah ialah metode induksi. Metode 

induksi ialah cara untuk memperoleh pengetahuan dengan 

jalan bertolak dari sejumlah data lewat generalisasi sampai 

pada dalil umum. Produknya yang berupa teori ilmiah  

sekaligus juga merupakan hipotesis yang dapat diuji kembali 

kebenarannya. Dengan kata lain tori ini menganut teori 

korespondensi mengenai kebenaran ilmu. Jadi teori ilmiah 

adalah benar jika persis mencerminkan dunia kenyataan 

sebagaimana adanya, yaitu adanya kesesuaian antara proposisi 

dengan dunia kenyataan. 

Rasionalisme Kritikal. Tokoh utama dari aliran ini ialah 

Karl Raimund Popper. Bukunya yang terkenal adalah The Logic 

of Scientific Revolution (1959). Menurut aliran ini pengetahuan 

ilmiah harus obyektif dan teoritikal, dan pada analisis terakhir 



 

81 

 

menggambarkan dunia yang dapat diobservasi. Jadi aliran ini 

menganut teori korespondensi tentang kebenaran. Namun 

aliran ini tidak menggunakan metode induksi untuk 

memperoleh pengetahuan tetapi metode deduksi. Mereka 

menolak metode induksi karena kesimpulan umum yang 

dihasilkan induksi pada dasarnya bertumpu pada premis-

premis particular sehingga kesimpulannya lebih luas dari 

premis yang mendukungnya.  

Sebaliknya, aliran ini menggunakan metode deduktif. 

Selain menolak metode induksi, penganut rasionalisme kritikal 

juga menolak asas verifikasi sebagai kreteria penguji 

kebenaran, karena asas itu dipandang tidak memadai untuk 

membenarkan suatu teori ilmiah. Alasannya, putusan-putusan 

yang terbentuk melalui induksi pada dasarnya tidak dapat 

mengklaim kebenaran yang pasti, sebab kebenaran yang 

terbentuk melalui generalisasi tidak akan pernah pasti benar, 

paling jauh hanya sangat mungkin benar (probable). Karena itu 

menurut Popper asas verifikasi harus diganti dengan asas 

falsifikasi sebagai kriteria penguji untuk mengontrol putusan-

putusan ilmiah.  

Menurut aliran rasionalisme kritikal, suatu putusan 

ilmiah harus memenuhi syarat-syarat sebagai berikut:  

1. Putusan ilmiah harus diuji secara empirical 

2. Teori ilmiah harus tersusun secara logis dan konsisten 

3. Putusan ilmiah harus sebanyak munkin dapat difalsifikasi. 

Artinya rumusannya secara prinsip harus memungkinkan 

untuk difalsifikasi. Jika putusan ilmiah itu mampu bertahan 

terhadap usaha-usaha falsifikasi, maka dapat dikatakan bahwa 

telah terbentuk putusan ilmiah obyektif yang hanya benar 

untuk sementara waktu. 



 

82 

 

Teori Paradigma Thomas Kuhn. Thomas Kuhn adalah 

seorang sejarahwan dan sosiolog ilmu. Karyanya yang utama 

ialah: The Structure of Scientific Revolutions. Berbeda dengan 

Popper yang mendekati pengertian ilmu secara internal, 

sebagai sosiolog dan penulis sejarah, Kuhn mendekati ilmu 

secara eksternal. Dalam bukunya itu Kuhn mengemukakan 

pandangan tentang ilmu dengan mengemukakan 5 macam 

istilah atau konsep kunci, yaitu: paradigm, revolusi ilmiah, pra-

paradigmatik, ilmu normal, dan anomali.  

Menurutnya, ada dua tahap perkembangan setiap ilmu. 

Yaitu tahap pra-paradigmatik dan tahap ilmu normal (normal 

science). Pada tahap pra-paradigmatik kegiatan penelitian 

dalam bidang tertentu berlangsung dengan cara yang mengacu 

pada kerangka teoritis yang diterima secara umum. Pada tahap 

ini terdapat sejumlah aliran pikiran yang saling bersaing tetapi 

tidak ada satupun yang memperoleh penerimaan secara 

umum. Namun perlahan-lahan salah satu dari kerangka teoritis 

itu mulai diterima secara umum, dan dengan demikian 

paradigma pertama sebuah ilmu (disiplin) mulai terbentuk, dan 

ini berarti bahwa kegiatan ilmiah sebuah disiplin ilmu 

memasuki periode ilmu normal.  

Yang dimaksud “ilmu normal” oleh Kuhn adalah 

kegiatan penelitian yang berdasarkan pada karya-kaya ilmiah 

sebelumnya yang sudah diakui oleh masyarakat ilmiah sebagai 

pencapaian ilmiah (scientific achievement) yang memiliki 

landasan yang kuat. Menurut Kuhn ilmu normal itu memiliki 

dua ciri penting: 

1. Bersifat baharu, sehingga masyarakat ilmiah atau para 

pelaksana ilmu cenderung mengacu kepadanya atau 

menjadikannya sebagai rujukan dalam menjalankan 

kegiatan ilmiah mereka. 



 

83 

 

2. Bersifat terbuka, sehingga masih terdapat berbagai 

masalah yang memerlukan pemecahan secara ilmiah 

Kedua ciri itu oleh Kuhn dinamakan paradigma. Dengan 

penggunaan istilah paradigma itu, Kuhn hendak menunjukkan 

bahwa ada sejumlah pemikiran atau praktek ilmiah yang 

diterima atau diakui dalam lingkungan komunitas ilmiah, yang 

dikembangkan dalam bentuk model-model yang bersifat 

terpadu atau koheren. Pemikiran atau praktek ilmiah itu 

mencakup dalil, teori, implementasi, dan instrumentasinya. 

Para ilmuan yang penelitiannya didasarkan pada paradigma 

yang sama, pada dasarnya terikat pada aturan dan standar 

yang sama dalam mengembangkan ilmunya. Keterikatan pada 

aturan dan standar ini adalah prasyarat bagi adanya ilmu 

normal. Jadi, secara umum dapat dikatakan bahwa paradigma 

itu adalah cara pandang atau kerangka berpikir yang atas dasar 

itu suatu gejala atau fakta ditafsirkan dan  dipahami. (lihat 

Arief Sidharta, 2008). 

Ada hal lain yang dikemukakan oleh Kuhn yang 

dipandang penting dalam teori paradigma ialah yang disebut 

dengan anomali. Maksudnya adalah “hal yang baru atau 

pertanyaan yang tidak terliputi oleh kerangka paradigma yang 

menjadi acuan kegiatan ilmiah”. Adanya anomali itu 

merupakan prasyarat bagi penemuan baru, yang akhirnya 

dapat mengakibatkan perubahan paradigma. Namun lama-

lama sejumlah anomali terjadi dalam lingkungan ilmu normal 

tertentu yang menciptakan semacam krisis. Adanya anomali 

dan krisis itu kemudian menyebabkan sikap para ilmuan 

berubah terhadap paradigma yang berlaku, dan sesuai dengan 

itu sifat penelitian mereka juga berubah. Artinya paradigma 

lama berganti dengan paradigma baru. 

 



 

84 

 

 
 
 

1 
 
 
 
 
 

Al – Farabi  
  (870-950) 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Immanuel Kant  
   (1724-1804) 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 

85 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

86 

 

BAB 5 

LOGIKA 

Sarana Berpikir Logis 

  
1. Pengertian Logika  

Logika merupakan salah satu sarana berpikir ilmiah 

disamping bahasa, matematika, dan statistika. Logika adalah 

cabang filsafat yang memikirkan tentang hakekat berpikir itu 

sendiri, sebagaimana dikatakan oleh Popkin and Stroll (1958: 

149) dalam buku mereka “Philosophy Made Simple”  sbb: 

“Logic may be defined as that branch of philosophy which reflects 

upon the nature of thinking itself”.  Menurut Popkin and Stroll, 

logika merupakan cabang filsafat yang sangat mendasar 

sifatnya karena semua cabang filsafat menggunakan kegiatan 

berpikir logis. Logika berupaya menjawab pertanyaan sebagai 

berikut: 

 Bagaimanakah berpikir yang benar? 

 Apa yang membedakan argumen yang benar dengan yang 
salah? 

 Adakah cara untuk mengetahui kesalahan-kesalahan dalam 
berpikir dan bila ada bagaimana? 

Poespoprodjo dan T.Gilarso, dalam bukunya mereka 

“Logika: Ilmu Menalar (1999), mengatakan bahwa “Logika 

merupakan cabang ilmu, tetapi juga merupakan dasar yang 

mutlak bagi eksistensi ilmu yang secara sistematis menyelidiki, 

merumuskan, dan menerangkan asas-asas yang harus ditaati 

agar orang dapat berpikir dengan tepat, lurus, teratur.” 

Menurut mereka logika ialah ilmu tentang kecakapan menalar 

atau berpikir dengan tepat.  Berpikir merupakan kegiatan akal 

untuk mengolah ilmu pengetahuan yang telah kita terima 



 

87 

 

melalui indera untuk tujuan mencapai ilmu pengetahuan. 

Dengan kata lain bahwa logika adalah sarana berpikir. Ahli 

logika berusaha merumuskan aturan umum untuk berpikir 

yang benar (correct reasoning) dan bukan mencoba menjelaskan 

bagaimana akal itu bekerja.  

Menurut Langeveld (1959) dalam bukunya “Menuju ke 

Pemikiran Filsafat”, logika tidak mempelajari semua syarat 

yang harus dipenuhi oleh pemikiran akal, tetapi hanya  

mengenai bentuk pemikiran saja. Logika tidak mengindahkan 

hal ikhwal isi. Logika memperhatikan peraturan tentang 

pembentukan pengertian, keputusan dan pembuktian. Karena 

itu disebut logika formal. Hal yang menyangkut isi pengertian, 

keputusan dan pembuktian itu tidak menjadi hal menarik bagi 

logika. Sebuah pembuktian atau kesimpulan adalah tepat 

apabila telah diadakan keputusan-keputusan yang diharuskan, 

dan  daripadanya ditarik kesimpulan menurut aturan-aturan 

berpikir.  

Suatu kesimpulan adalah benar dan tepat apabila 

kesimpulan itu ditarik sesuai dengan aturan berpikir (premis) 

yang benar. Andaikata semua penduduk pulau Sumatera pemalas, 

dan tuan A adalah seorang penduduk pulau Sumatera, maka tuan A 

adalah pemalas. Menurut bentuknya maka seluruh rangkaian 

kalimat yang saling berhubungan dan serba benar. Disitu tidak 

dikatakan semua penduduk pulau Sumatera adalah memang 

pemalas, dan juga tidak dikatakan bahwa Tuan A adalah 

seorang penduduk pulau Sumatera. Yang dikemukakan 

hanyalah bahwa: “andai-kata……..dan andaikata, maka….” 

Kalimat itu bentuknya tiada salah, tetapi mengenai isinya tidak 

dipersoalkan, mungkin belum tentu benar. 

  



 

88 

 

2. Berpikir Logis   

Segi khusus yang diperhatikan dalam logika ialah tepatnya 

pemikiran kita. Suatu jalan pemikiran yang tepat yang sesuai 

dengan patokan atau aturan logika disebut logis. Sebaliknya 

jalan pikiran yang tidak memperhatikan patokan logika itu 

disebut tidak logis. Logika menganalisa unsur-unsur pemikiran 

manusia. Ada 3 unsur daripada pekerjaan berpikir, yaitu: 

1) Mengerti tentang kenyataan, dan membentuk pengertian 
atas dasar kenyataan itu. 

2) Menyatakan hubungan antara pengertian-pengertian yang 
ada. Ini disebut putusan. 

3) Membuat kesimpulan atau  penyimpulan.   

Dalam logika yang dipentingkan ialah pekerjaan akal yang 
ketiga itu, yaitu penyimpulan. Jadi dengan logika kita belajar 
cara menganalisis suatu jalan pikiran, yaitu bagaimana dan atas 
dasar apa orang sampai kepada kesimpulan. 

Contoh: 

Dalam surat kabar dimuat sebuah gambar tentang akibat 

suatu bencana alam yang mengerikan, yaitu suatu 

pemandangan alam dengan pohon-pohon yang tumbang dan 

menimpa rumah, awan tebal yang hitam, dan dari kejauhan 

kelihatan puncak gunung api dengan asap yang kelabu. Apa 

arti fakta-fakta yang kita lihat dalam gambar itu? Apa 

hubungan antara fakta-fakta itu? Apa kesimpulan kita dengan 

melihat hubungan antara fakta-fakta itu? Apa yang telah terjadi 

disitu? Pekerjaan akal kita memikirkan itu disebut penalaran 

atau pemikiran (reasoning), yaitu penjelasan yang menunjukkan 

kaitan atau hubungan dua hal atau lebih yang atas dasar 

alasan-alasan tertentu dan dengan langkah-langkah tertentu 

kita sampai kepada suatu kesimpulan. Hubungan antara dua 

hal dapat dinyatakan dengan beberapa cara: 



 

89 

 

 Hubungan putusan yang dinyatakan dalam kalimat berita 

Misalnya: “pohon itu tumbang; gunung api itu meletus, 

dan lain sebagainya” 

 Hubungan sebab akibat (causal). Misalnya: pohon-pohon itu 

tumbang karena tanah longsor. 

 Hubungan maksud atau tujuan. Misalnya: pohon-pohon itu 

ditebang untuk membuat jalan. 

 Hubungan bersyarat (kondisional). Misalnya: Kalau akan 

dibangun jalan disana, maka pohon-pohon itu perlu 

ditebang. 

Hubungan-hubungan itu seringkali hanya dinyatakan 

secara implicit atau tersirat. Misalnya: “pohon-pohon itu 

tumbang karena letusan gunung berapi”. Sebenarnya dalam 

keputusan itu ada suatu jalan pikiran yang terkandung di 

dalamnya, yang mengaitkan “pohon tumbang” dengan 

“letusan gunung api”, tetapi tidak diutarakan dengan jelas, 

lengkap, dan terurai. Untuk menganalisa jalan pikiran maka 

hal-hal yang hanya secara  implisit terkandung dalam 

pemikiran itu perlu diekplisitkan, (dinyatakan secara lengkap 

dan terurai). Kemampuan untuk melihat hal-hal yang implicit 

dan mampu membuatnya menjadi ekplisit merupakan hal yang 

penting dalam pemikiran deduktif. (lihat Poespoprodjo dan 

Gilarso, 1999). 

Tujuan manusia berpikir atau menalar ialah untuk 

mencari kebenaran, untuk mencapai pengetahuan yang benar. 

Tetapi seringkali dalam kenyataan hasil pemikiran manusia, 

yaitu kesimpulan ataupun alasan-alasan yang dikemukakannya 

belum tentu selalu benar. Dikatakan benar dalam arti apa yang 

dipikirkan itu sesuai dengan kenyataan atau realitas. 

Sebaliknya dikatakan salah, apabila yang dipikirkan atau 

dikatakan itu  tidak sesuai dengan kenyataan atau realitas yang 



 

90 

 

sebenarnya. Dalam contoh tentang gambar di surat kabar 

tersebut di atas, apabila dikatakan bahwa: “Ini terjadi karena 

tanah longsor”, padahal dalam kenyataan tidak ada tanah yang 

longsor, maka ucapan atau penjelasan itu tidak benar sekalipun 

dikatakan dengan penuh keyakinan.  Dengan kata lain 

kesimpulan itu tidak benar menurut teori koherensi tentang 

kebenaran. 

Perhatikan pula contoh berikut ini, apakah kesimpulan 

yang diambil itu benar dan masuk akal? 

      “Seorang peneliti ingin menemukan apa yang sebenarnya 

menyebabkan manusia itu mabuk. Untuk itu ia mengadakan 

penyelidikan dengan mencampur berbagai minuman keras. 

Mula-mula ia mencampur air dengan wiski luar negeri yang 

setelah dengan habis diteguknya maka iapun terkapar mabuk. 

Setelah siuman ia mencampur air dengan TKW, wiski local 

yang diminum di pinggir jalan sambil mengisap kretek, 

ternyata campuran inipun menyebabkan ia mabuk. Akhirnya 

dia mencampur air dengan tuak yang juga, seperti kedua 

campuran terdahulu, menyebabkan ia mabuk. Berdasarkan 

penelitian itu maka dia menyimpulkan bahwa airlah yang 

menyebabkan manusia itu mabuk”. (lihat Jujun Suriasumantri, 

1984).  

3. Syarat untuk Kesimpulan yang Benar 

Agar suatu pemikiran atau jalan pikiran dapat menghasil-

kan kesimpulan yang benar ada tiga syarat pokok yang harus 

dipenuhi.  

a. Pemikiran itu harus berpangkal pada kenyataan atau  
titik  pangkalnya (premisnya) harus benar.  

Suatu pemikiran, yang meskipun jalan pikirannya logis, 

tetapi tidak berpangkal pada kenyataan atau pada dalil 



 

91 

 

yang benar, tidak akan menghasilkan kesimpulan yang 

benar, apalagi pasti. Kalau titik pangkal suatu pemikiran 

tidak pasti, maka kesimpulan yang ditarik daripadanya 

juga tidak akan pasti, bahkan mungkin salah.  

   Contoh:    

   Semua orang yang berambut gondrong adalah penjahat, 

   Setiap penjahat harus dihukum. Jadi, semua orang yang 

berambut gondrong harus dihukum. 

  Dalam contoh itu jalan pikirannya logis, akan tetapi 

kesimpulannya salah, karena titik pangkalnya salah. 

Berambut gondrong tidak sama dengan penjahat   

b. Alasan-alasan yang diajukan harus tepat dan kuat 

       Kerapkali terjadi orang mengajukan pernyataan atau   

pendapat, tetapi yang sama sekali tidak didukung dengan 

alasan-alasan. Sering juga orang merasa sudah pasti dan 

yakin dalam menarik kesimpulan, padahal sebenarnya 

tidak cukup alasan, atau alasan yang dikemukakannya itu 

tidak kena, tidak kuat, atau tidak membuktikan apa-apa.  

        Contoh :    Tetangga saya mempunyai mobil    

               Oleh karena itu sayapun harus mempunyai 

mobil. 

Disini tidak cukup alasan untuk mengambil kesimpulan. 

Dalam hal apa saya sama dengan tetangga? Dalam hal apa 

pula tidak sama? 

c. Jalan pikiran harus logis atau “sah” 

Jika titik pangkal memang benar dan tepat, tetapi jalan 

pikiran tidak tepat, maka kesimpulan juga tidak akan tepat. 

Jika hubungan antara titik pangkal dengan jalan pikiran itu 

tepat dan logis, maka kesimpulan disebut “sah” atau valid. 



 

92 

 

        Contoh : Semua sapi itu binatang. Semua kuda itubinatang. 

                       Jadi sapi itu sama dengan kuda. 

       Disini kalimat pertama dan kedua memang benar, tetapi    

kesimpulannya salah karena jalan pikiran keliru. 

4. Guna Mempelajari Logika 

Tugas logika ialah membahas tentang ketepatan berpikir, 

yaitu menyelidiki sifat dan cara-cara berpikir yang benar 

dengan menggunakan akal sehat atau logis. Dengan berpikir 

logis maka kesimpulan yang diambil benar dan logis pula. 

Tugas seperti itu tentu sangat berguna bagi mahasiswa yang 

berkecimpung dalam dunia ilmu pengetahuan. Pengetahuan 

logika sesungguhnya sangat praktis sifatnya, karena yang 

dipentingkan ialah kecakapan menggunakan aturan-aturan 

pemikiran secara tepat terhadap persoalan-persoalan konkrit 

yang kita hadapi sehari-hari, dan dengan logika dapat 

membantu kita mengembangkan kemampuan berpikir logis 

dan kritis, membentuk sikap objektif dan sikap ilmu yang 

positif. Dari seorang mahasiswa dituntut kemampuan untuk 

menyampaikan buah pikiran dengan teratur, baik secara 

tertulis maupun secara lisan. Dalam menyampaikan pendapat 

ketika diskusi-diskusi perlu dinyatakan dengan bahasa yang 

jelas dan alasan-alasan yang logis, dan ketika menyusun skripsi 

diperlukan pula kemampuan menyusunnya dengan bahasa 

yang teratur, sistematis, dan logis pula.  

Oleh karena itu, pengetahuan logika bagi mahasiswa dan 

ilmuan, adalah sangat diperlukan. Logika membantu manusia 

berpikir lurus, efisien, tepat, dan teratur untuk mendapatkan 

kebenaran dan menghindari kekeliruan, dan logika dapat juga 

membantu kita untuk bersikap objektif, lepas dari pelbagai 

prasangka yang subjektif.  



 

93 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

 
 



 

94 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Hasan Ibnu Al-Haytam 
                                                   (721-815) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

John Locke 
(1632-1704) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

95 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



 

96 

 

BAB 6 

AKSIOLOGI 

Etika Keilmuan 
 
       Dalam filsafat aksiologi atau filsafat nilai biasanya terdapat 

3 hal yang menjadi objek pembahasan, yaitu:  

1. Etika yang membahas tingkah laku manusia dari sudut 

pandang nilai baik dan buruk, atau benar dan salah.  

2. Estetika, yang membahas sesuatu dari sudut pandang nilai 

indah dan tidak indah. 

3. Religi yang membahas sesuatu dari sudut pandang nilai 

agama atau sistem kepercayaan. 

Dalam Bab ini hanya dibahas mengenai Etika dalam 

kaitannya dengan ilmu pengetahuan, yaitu mengenai: 

pengertian etika, hubungan etika dengan moralitas dan norma, 

pentingnya etika dalam pengembangan ilmu pengetahuan, 

tanggung jawab ilmuan, dan budaya ilmiah.  

 

1. Pengertian Etika            

Etika ialah cabang filsafat (bagian dari filsafat axiologi) 

yang membahas mengenai nilai dan norma moral yang 

menentukan perilaku manusia dalam hidupnya. Secara 

etimologi etika berasal dari bahasa Yunani „ethos‟ yang berarti 

watak dan kesusilaan. Sedangkan istilah moral berasal dari 

bahasa Latin „mores‟ (jamak) yang berarti adat atau cara hidup. 

Etika berkenaan dengan nilai baik atau buruk mengenai 

perilaku manusia. Etika dapat juga di artikan sebagai sistem 

nilai dalam kehidupan manusia baik sebagai individu maupun 

sebagai anggota masyarakat, untuk menjadi pegangan dalam 

mengatur perilakunya.  



 

97 

 

Menurut Popkin dan Stroll (1956), etika ialah cabang 

filsafat, yang membahas tentang perbuatan atau perilaku 

manusia dari sudut pandangan baik atau buruk, benar atau 

salah. (Ethics, the study and philosophy of human conduct, with 

emphasis on the determination of wright or wrong; one of the 

normative sciences). Selain sebagai cabang filsafat, etika 

dipandang pula sebagai ilmu, yaitu ilmu yang bersifat 

normatif, berisi norma atau nilai-nilai yang dapat 

dipergunakan dalam kehidupan sehari-hari. Istilah lain yang 

sering disamakan dengan etika ialah: moral, susila, budi 

pekerti, karakter, dan akhlak. Istilah-istilah itu seringkali 

dipergunakan dalam pengertian yang sama, sekalipun masih 

dapat dibedakan. 

2. Etika, Moralitas, dan Norma 

Sebagai cabang filsafat, etika sangat menekankan pada 

pendekatan kritis dalam melihat nilai moral serta masalah-

masalah yang timbul berkaitan dengannya. Etika dapat juga 

dikatakan sebagai refleksi kritis dan rasional mengenai ajaran 

moral atau moralitas. Antara etika dengan moralitas 

mempunyai fungsi yang sama, yaitu memberi arah atau 

orientasi mengenai bagaimana kita harus berbuat dalam hidup 

ini. Keduanya memberikan pedoman bertingah laku. Bedanya 

ialah bahwa moralitas memberi petunjuk konkrit tentang 

bagaimana kita harus hidup, sedangkan etika hanya 

memberikan refleksi kritis terhadap norma itu. Moralitas 

langsung mengatakan kepada kita: “beginilah caranya anda 

harus berbuat”, sedangkan etika yang menuntut sikap kritis 

dan rasional terhadap moralitas, misalnya dengan pertanyaan 

sebagai berikut: Mengapa saya harus berbuat begini dan tidak 

begitu? Mengapa saya harus selalu jujur? Apakah saya harus 

jujur dalam segala situasi? Etika berperan membantu manusia 



 

98 

 

untuk bertindak secara bebas dan dapat dipertanggung-

jawabkan, karena setiap tindakan manusia selalu lahir dari 

keputusan pribadi yang bebas. Karena itu kebebasan dan 

tanggung jawab adalah dasar penting bagi pengambilan 

keputusan dan tindakan yang bersifat etis. Dalam hal ini maka 

bukan hanya akal tetapi kata hati manusia memainkan peran 

yang sangat penting. (lihat juga Robert Solomon, 1987)  

Moralitas adalah sistem nilai tentang bagaimana kita harus 

hidup secara baik sebagai manusia. Sistem nilai itu terkandung 

dalam ajaran berbentuk nasihat, petuah, pepatah-petitih, 

peraturan dan semacamnya yang diwariskan secara turun 

temurun dalam kebudayaan masyarakat tertentu. Sedangkan 

etika merupakan sikap kritis seseorang atau kelompok 

masyarakat dalam melaksanakan moralitas atau ajaran moral 

itu. Karena itu moralitas bisa saja sama, tetapi sikap etis antara 

seorang dengan orang lain atau antara satu masyarakat dengan 

masyarakat yang lain dapat berbeda. Frans Magnis Suseno 

(1987:14) mengatakan bahwa Etika bukan sumber tambahan 

bagi ajaran moral, tetapi filsafat atau pemikiran kritis dan 

mendasar tentang ajaran dan pandangan moral. Etika adalah 

sebuah ilmu dan bukan sebuah ajaran. Etika mau mengerti 

bagaimana kita dapat mengambil sikap yang bertanggung 

jawab terhadap berbagai ajaran moral.  

Ada dua macam etika, yaitu etika deskriptif dan etika 

normatif. Etika deskriptif berbicara mengenai fakta apa adanya, 

yaitu mengenai nilai atau pola perilaku manusia yang terkait 

dengan situasi dan realitas konkrit yang membudaya. Misalnya 

tentang sikap orang dalam menghadapi hidup ini, dan tentang 

kondisi-kondisi yang memungkinkan manusia bertindak secara 

etis. Sedangkan etika normatif berusaha menetapkan sikap dan 

pola perilaku yang seharusnya (yang ideal) dimiliki oleh 



 

99 

 

manusia. Etika normatif berbicara mengenai norma-norma 

yang menuntun tingkah laku manusia dan mengenai 

bagaimana seharusnya bertindak sesuai dengan norma-norma 

itu. Dengan etika normatif manusia diajak untuk berbuat yang 

baik dan meninggalkan yang tidak baik. Kedua macam etika 

tersebut pada hakekatnya berperan menuntun manusia untuk 

mengambil sikap dalam hidupnya. Kalau etika deskriptif 

memberikan fakta sebagai dasar untuk menentukan sikap, 

maka etika normatif memberikan penilaian, sekaligus 

memberikan norma sebagai dasar untuk menentukan sikap dan 

tindakan yang akan dilakukan.  

Dalam hidup kita, norma yang akan dijadikan pedoman 

bertindak itu bermacam-macam, namun dapat dibagi atas dua 

macam, yaitu norma khusus dan norma umum.  Norma khusus 

adalah aturan yang berlaku dalam bidang kehidupan yang 

khusus, misalnya mengenai aturan bermain dalam olahraga, 

peraturan dalam bertamu ke rumah sakit, dan sebagainya. 

Sedangkan norma umum bersifat umum dan universal, yang 

dapat dibagi atas 3 macam, yaitu: norma sopan santun, norma 

hukum, dan norma moral. 

Norma sopan santun adalah norma yang mengakur 

perilaku yang bersifat lahiriah, misalnya tatacara bertamu, tata 

cara makan, dan sebagainya.  Norma sopan santun bersifat 

lahiriah dan terdapat dalam pergaulan sehari-hari, yang 

disebut etiket.  Sekalipun perilaku lahiriah atau etiket itu 

mengandung kualitas moral, namun etiket tidak bersifat moral, 

atau etiket bukanlah etika. Tetapi etiket karena mengandung 

nilai sopan santun dalam pergaulan maka dapat dimasukkan 

sebagai bagian dari ajaran etika, yaitu etika sosial. Semakin 

tinggi kebudayaan manusia semakin banyak pula jenis etiket 

yang perlu dipelajari, namun etiket sangat bergantung kepada 



 

100 

 

kebudayaan suatu masyarakat. Etiket masyarakat Timur seperti 

Indonesia dalam banyak hal berbeda dengan etiket masyarakat 

Barat.  

Norma hukum adalah norma yang dituntut dengan tegas 

oleh masyarakat karena menyangkut keselamatan dan 

kesejahteraan masyarakat. Norma hukum itu lebih tegas dan 

pasti karena dijamin oleh adanya sanksi terhadap para 

pelanggarnya. Norma hukum tidak sama dengan norma moral, 

karena norma hukum tidak secara mutlak menentukan 

bermoral atau tidaknya seseorang. Bisa terjadi misalnya 

seseorang melanggar norma hukum karena menurut 

pertimbangan dan alasan yang rasional tindakannya itu adalah 

yang terbaik baginya dan bagi masyarakat, namun secara 

hukum ia tetap dihukum. Karena itu penilaian mengenai 

bermoral tidaknya suatu tindakan tidak bisa didasarkan pada 

pelaksanaan norma hukum. Dengan kata lain, moralitas tidak 

sama dengan legalitas. 

Norma moral adalah aturan mengenai sikap dan perilaku 

seseorang dari sudut nilai baik atau buruk. Norma moral 

menjadi tolok ukur yang dipakai oleh masyarakat untuk 

menentukan baik baik buruknya perilaku manusia sebagai 

manusia. Walaupun pada akhirnya setiap orang dinilai dalam 

kaitan dengan tugas dan profesi yang dilaksanakannya, namun 

penilaian moral itu bukan terutama didasarkan pada tugas atau 

profesinya itu, tetapi terutama didasarkan pada perilakunya 

sebagai manusia yang melaksanakan tugas atau profesi 

tertentu. Misalnya, suatu norma moral tidak dipakai untuk 

menilai tepat tidaknya seorang dokter mengobati seorang 

pasien, tetapi terutama untuk menilai bagaimana dokter itu 

menjalankan tugasnya dengan baik sebagai manusia. Yang 

ditekankan ialah sikap dalam menjalankan atau menghadapi 



 

101 

 

tugasnya sebagai dokter. Kegiatan dalam hubungan dengan 

ilmu pengetahuan berkaian erat baik dengan norma moral 

maupun dengan norma hukum. Seorang ilmuan dapat 

dikenakan sanksi hukum apabila melanggar norma moral 

ataupun norma hukum, tetapi  tidak bisa dihukum kalau hanya 

melanggar norma sopan santun atau etiket. (lihat Robert 

Solomon, 1987). 

3. Pentingnya Etika dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan 

      Sejak pertumbuhannya ilmu tidak bisa dilepaskan dengan 

masalah-masalah moral. Contoh Galileo yang pandangan 

ilmiahnya mendapat tantangan dari kaum gereja yang 

dogmatis. Dalam perkembangannya, seperti dikemukakan oleh 

Bertrand Russell, bahwa ilmu telah berubah dari sifatnya yang 

konsepsional-kontemplatif ke penerapan konsep ilmiah dan 

masalah-masalah praktis, atau dari kontemplasi ke manipulasi. 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern telah 

menimbulkan banyak persoalan moral yang berakibat 

destruktif pada manusia. Tetapi apakah itu salahnya iptek atau 

salahnya manusia, yaitu orang-orang yang tidak bertanggung 

jawab, yang tidak peduli pada etika, atau yang telah 

mengarahkan tujuan ilmu kepada yang tidak baik. Hal 

demikian terjadi karena manusia telah sangat mengutamakan 

akalnya dalam mengukur kebenaran pengetahuan, padahal 

akal memiliki keterbatasan. 

4. Tanggung Jawab Ilmuan 

Ilmuan adalah sarjana yang menguasai ilmu, yang 

memiliki cara berpikir dan berperilaku ilmiah. Mengingat 

pentingnya nilai etika dalam pengembangan ilmu pengetahuan 

maka tugas dan tanggung jawab ilmuan bukan hanya 

mengembangkan ilmu pengetahuan tetapi juga harus beretika 

dalam mengembangkan ilmu pengetahuan itu. Seorang ilmuan 



 

102 

 

dituntut untuk tetap konsekwen dengan nilai moral yang 

dituntut oleh ilmu itu sendiri. Dalam pandangan Islam seorang 

ilmuan (ulama) mempunyai kedudukan yang sangat terhormat. 

Sesuai dengan kedudukannya maka dalam Islam tanggung 

jawab orang yang berilmu (orang alim) adalah mengajarkan 

ilmu yang dimilikinya kepada orang-orang yang belum 

mengetahui, dan lebih dari itu tanggung jawab mereka 

sebenarnya adalah untuk meningkatkan peradaban manusia 

karena mereka  adalah orang yang mampu untuk itu.  

Andi Hakim Nasution (1999) mengatakan bahwa 

tanggung jawab utama ilmuan terhadap dirinya sendiri, 

terhadap sesama ilmuan, dan masyarakat ialah: “menjamin 

kebenaran dan keterandalan penyataan-pernyataan ilmiah 

yang dibuatnya dan dapat dibuat oleh sesama ilmuan lainnya”. 

Ini berarti selain menjaga agar semua pernyataan ilmiah yang 

dibuatnya selalu benar, ia harus memberikan tanggapan 

apabila ia merasa ada pernyataan ilmiah yang dibuat oleh 

ilmuan lain tidak benar. Ini adalah tanggung jawab masyarakat 

ilmiah sejak dari dulu. Karena itu seorang ilmuan tidak begitu 

saja menerima pernyataan ilmuan lain walaupun ia sangat 

terkenal. Ia hanya menerima pernyataan sebagai kebenaran 

atas dasar pengamatan dan pengalaman. Jangan sampai terjadi 

“ketidak jujuran ilmiah”, seperti terjadi pada kasus Cyril Burt 

(seorang ahli psikologi di Inggeris) dan T.D. Lyssenko ahli 

genetika di Rusia, ketika zaman Stalin yang memanipulasi teori 

Mendel. (Andi Hakim Nasoetion, 1999:29) 

Dalam bukunya Pengantar ke Filsafat Sains (1999:31) 

Andi Hakim Nasution menyarankan pedoman kerja bagi 

ilmuan atau masyarakat ilmuan, yaitu sbb: 

a. Bekerjalah dengan jujur; 

b. Jangan sekali-kali menukangi data; 



 

103 

 

c. Selalulah bertindak tepat, teliti dan cermat; 

d. Berlakulah adil terhadap pendapat orang lain yang muncul  

terlebih dahulu;  

e. Jauhilah pandangan berbias terhadap data dan pemikiran   

ilmuan lain; 

f. Jangan berkompromi tetapi selesaikanlah permasalahan 

yang dihadapi dengan tuntas. 

Menurut Yusuf Al-Qardhawi (1986) moralitas yang 

diperlukan oleh ilmuan diantaranya yang terpenting adalah: 

a. Perasaan bertanggung jawab, yaitu rasa tanggung 

jawabnya di hadapan Allah, karena ulama adalah pewaris 

nabi-nabi. Semakin luas penguasaan ilmu seseorang 

semakin berat pula tanggung jawabnya. 

b. Amanah.Sifat amanah termasuk moralitas yang diperlukan 

atau yang dituntut dari seorang ilmuan, karena tidak ada 

iman bagi orang yang tidak memiliki sifat amanah, dan 

sebaliknya sifat khianat termasuh kriteria orang munafik. 

c. Rendah hati. Sikap rendah hati (tawadhu) merupakah salah 

satu moralitas yang harus dimiliki oleh seorang ilmuan 

atau ulama. Orang yang benar-benar berilmu tidak akan 

diperbudak oleh perasaan ujub (mengagumi diri sendiri) 

atau sombong karena ia yakin benar bahwa tidak ada 

seorangpun yang lengkap dan sempurna pengetahuannya. 

Tuhan berfirman yang artinya: “Dan tidaklah aku berikan 

kepadamu ilmu kecuali hanya sedikit” (Al-Isra‟: 85). 

d. Mulia („Izzah) merupakan salah satu moralitas hukum 

intelektual.  

e. Mengamalkan ilmu. Kehancuran kebanyakan manusia 

adalah karena mereka berilmu tetapi tidak mengamalkan 

ilmu itu.  



 

104 

 

f. Menyebarluaskan ilmu merupakan salah satu moralitas 

yang diperlukan oleh ilmuan atau ulama. Ilmu yang 

disembunyikan tidak mendatangkan kebaikan. 

5. Budaya Ilmiah 

 Pokok penting dalam budaya ilmiah adalah pemakaian 

logika, karena di dalamnya ada analisis dan reasoning. 

Reasoning haruslah berdasarkan fakta sejujurnya dengan 

pembuktian, dengan tujuan suatu kebenaran. Selain itu 

masalah ilmu adalah masalah umum bukan masalah pribadi, 

karena itu di dunia akademik harus dapat dipisahkan antara 

masalah akademik dengan masalah pribadi. Karena inti ilmu 

adalah kebenaran, maka kejujuran adalah sifat yang amat 

penting yang dituntut dari semua civitas academica. Misalnya 

hasil penelitian harus dilaporkan secara jujur.  

Plagiatisme harus dihindari karena hal itu amat tercela 

dalam dunia akademik. Dalam budaya ilmiah yang penuh 

kejujuran biasanya, dipergunakan kata-kata yang batasannya 

jelas, tegas sehingga tidak salah ditafsirkan. Dengan kata lain 

tidak ada basa basi (eufemisme) dalam budaya ilmiah. Francis 

Crick, pemenang Hadiah Nobel untuk DNA, mengatakan: 

Politeness is the poison of all good collaboration in science. The soul of 

collaboration is perfect candor rudeness if needed be. In science 

criticism is the height and measure of frienship” (Sopan santun 

dalam masyarakat adalah racun bagi semua kerjasama yang 

baik di dalam ilmu. Roh kerjasama itu ialah kejujuran, 

keterusterangan, kasar bila perlu. Di dalam ilmu pengetahuan, 

kritik berarti tingginya dan ukuran persahabatan).         

 Filsafat ilmu dan budaya ilmiah adalah „saudara 

kandung‟ yang saling membantu dan memperkokoh. Seorang 

sarjana yang tidak mengetahui filsafat ilmu sukar untuk 

berbudaya ilmiah.  Filsafat ilmu dan budaya ilmiah adalah 



 

105 

 

landasan yang bagi seseorang yang ingin menjadi ilmuan sejati, 

atau ingin maju, karena budaya ilmiah adalah kenderaaan yang 

andal untuk maju. Budaya ilmiah, disebut juga budaya 

akademik, adalah budaya atau perilaku para ilmuan atau 

masyarakat akademik yang sesuai dengan kaidah-kaidah 

keilmuan. 

Budaya ilmiah merupakan syarat mutlak atau conditio sine 

qua non dalam mempelajari dan memajukan ilmu. Dalam 

masyarakat ilmiah yang tanpa budaya ilmiah maka perjalanan 

ilmu itu akan mengalami hambatan, atau melenceng ke arah 

yang non-ilmiah. Penguasaan ilmu, cara berpikir ilmiah, dan 

berperilaku ilmiah adalah hal-hal yang saling kait mengait dan 

saling mempengaruhi. Kegiatan ilmiah adalah semua kegiatan 

yang ada hubungannya dengan keilmuan, bisa berupa 

pengajaran, penelitian, simposium, seminar, ceramah ilmiah, 

forum diskusi, membuat media ilmiah, membuat artikel ilmiah, 

dan lain-lain. Kegiatan ilmiah yang dilakukan oleh perguruan 

tinggi atau civitas academica disebut kegiatan akademik. 

Kegiatan ilmiah ialah kegiatan logika bukan kegiatan emosi. 

Karena itu dalam forum ilmiah materi pembicaraan 

menyangkut gagasan, konsep, analisis dan reasoning, bukan 

hal-hal yang menyangkut emosi seperti perasaan tersinggung, 

marah, rasa malu, dan lain-lain. Masalah etika dalam ilmu 

pengetahuan erat kaitannya dengan budaya ilmiah, termasuk 

di dalamnya etika dan kebebasan akademik. 

Kebebasan akademik adalah kebebasan para akademisi 

yang tertuang dalam undang-undang untuk menyatakan 

pendapatnya, menguji dalil dan kegiatan akademik lain, 

sehingga ia tidak akan terancam kehilangan pekerjaan dan 

kemudahan yang ia peroleh di institusinya. Kebebasan 

akademik menjadikan para akademisi di dalam hukum 



 

106 

 

mempunyai hak lebih bebas dari orang awam, namun 

kebebasan itu tidak mutlak. Budaya akademik dan etika 

akademik, serta etika penelitian merupakan pagar-pagar bagi 

para ilmuan. Dalam dunia akademik atau dunia ilmiah 

terdapat penghargaan yang didasarkan kepada prestasi 

seseorang dan prestasi seseorang akan dilihat dari kontribusi 

ilmiahnya. Umur biologik tidak termasuk criteria untuk 

penghormatan dan penghargaan. Pembicaraan tentang budaya 

akademik, etika akademik, dan filsafat ilmu terkait satu sama 

lain, yang satu adalah cermin dari yang lain. 

6. Aliran Filsafat Aksiologi 

Dalam filsafat aksiologi atau filsafat nilai terdapat juga 

sejumlah aliran, antara lain: Hedonisme,Utilitarianisme, dan 

Pragmatisme. 

Hedonisme ialah aliran filsafat nilai yang mementingkan 

nilai kenikmatan. Dalam filsafat Yunani klasik aliran ini 

dikembangkan oleh Epicurus (341-217 SM),  dan karena itu 

dinamakan juga aliran Epicurean. Yang dikejar oleh 

penganutnya ialah kenikmatan (pleasure), yang dipandang hal 

itu sebagai suatu kebaikan. Jadi apa saja yang dapat membawa 

kepada kenikmatan adalah kebaikan, sedangkan hal yang 

membawa kepada ketidaknikmatan atau kesakitan adalah 

keburukan. Aliran hedonisme kemudian terpecah menjadi 

beberapa jenis, yaitu egoistic hedonism yang menekankan pada 

kenikmatan individu, universalistic hedonism  yang menekankan 

pada kenikmatan universal, dan psychological hedonism, yang 

menganggap bahwa perbuatan seseorang adalah karena ada 

dorongan psikologis untuk memperoleh kenikmatan, terutama 

kenikmatan fisik. 

 



 

107 

 

Utilitarianime adalah aliran filsafat nilai yang 

mementingkan kegunaan. Menurut paham ini sesuatu yang 

baik atau yang benar  adalah yang berguna, sebaliknya sesuatu 

yang tidak berguna berarti tidak baik atau tidak benar. Aliran 

ini dikembangkan oleh filosof Inggeris Jeremy Bentham (1748-

1832) dan John Stuart Mill (1806-1873). Pada dasarnya aliran 

ini merupakan versi baru dari aliran hedonism, dimana yang 

dimaksud dengan kegunaan ialah kebahagiaan. Bagi Bentham 

prinsip kebahagiaan itu adalah kenikmatan bagi golongan 

terbanyak, yaitu kebahagiaan terbesar bagi jumlah terbesar (the 

greatest happiness for the greatestn number). Walaupun John Stuart 

Mill berusaha mengubah sifat kuantitatif dari pada kenikmatan 

yang dimaksud Bentham menjadi lebih bersifat kualitatif, 

namun tidak mengubah prinsip dasar dari aliran ini yaitu nilai 

kegunaan dalam praktek (practical consequenses).  

 Pragmatisme. Filsafat pragmatisme sangat berpengaruh 

di Amerika Serikat dan Inggeris. Menurut aliran ini sesuatu 

dikatakan benar apabila berguna atau bermanfaat (utility)  bagi 

kehidupan, tentu saja maksudnya adalah kehidupan di dunia 

ini. Dan prinsip kegunaan atau manfaat dari aliran ini bukan 

hanya menekankan pada kebahagiaan (utilitarianisme) atau 

pada kenikmatan (hedonism), tetapi ditekankanpada akibat 

praktisnya (practical cvonsequences). Pragmatisme dikenal juga 

dengan berbagai nama yaitu: instrumentalisme, fungsiona-

lisme, dan eksprimentalisme. Pelopor aliran pragmatisme ialah 

Charles Sanders Pierce (1819-1914). Tokoh lain yang terkenal 

ialah William James (1842-1910) dan John Dewey (1859-1952). 

Filsafat pragmatisme berdasar pada empat prinsip utama, 

yaitu: 

1. Bahwa esensi kenyataan ialah perubahan (change) 

2. Bahwa manusia adalah makhluk biologis dan sosial 



 

108 

 

3. Bahwa nilai-nilai bersifat relatif 

4. Bahwa berpikir kritis secara cerdas adalah esensial. 

       Pragmatisme tergolong filsafat materialisme, dan karena itu 

aliran ini menolak filsafat spekluatif dan metafisik, termasuk 

agama, dan sejalan dengan utilitarianisme, pragmatisme juga 

mengutamakan akibat dalam praktek (practical consequenses) 

sebagai ukuran baik atau benar sesuatu. Yang benarb ialah 

yang bersifat praktis atau yang dapat dikerjakan. Seorang 

pragmatis adalah orang yang mementingkan apa yang dapat 

dibuatnya, faedah dan keuntungannya, serta sesuai atauntidak 

dengan situasi ndan kenyataan.   

        Menurut pragmatisme, kenyataan atau realitas adalah hasil 

interaksi antara manusia dengan lingkungannya, dan 

kenyataan itu merupakan keseluruhan dari pengalaman 

manusia. Manusia dan lingkungan saling berinteraksi. Dunia 

ini akan bermakna hanyalah sejauh manusia memberi makna 

kepadanya. Kaum pragmatis yakin bahwa perubahan adalah 

esensi dari kenyataan, dan bahwa kita harus selalu siap 

menghadapi perubahan dalam dunia ini. Karena itu 

pendidikan sangat penting. Pendidikan itu menurut John 

Dewey dipandang sekaligus sebagai tujuan dan alat. Sebagai 

tujuan, pendidikan itu tertuju kepada pengembangan diri 

manusia, dan sebagai alat, pendidikan merupakan cara 

manusia mencapai kemajuan.  

        

 

 

 
 
 
 



 

109 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

110 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 Karl Marx 
                             (1818-1883) 

 
 
 
     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Charles Darwin 
   (1809-1882) 
 
 
 
 
 
    
 
 
 

 
 



 

111 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

112 

 

BAB  7 

SAINS MODERN 

 
1. Paradigma Sains Modern       

Fisafat sains modern dan struktur ilmu pengetahuan yang 

dibangunnya tercermin pada pengagungan terhadap rasiona-

lisme, empirisme, positivisme, obyektivisme, dan netralitas 

nilai etika. Inilah yang dikenal sebagai paradigma sains 

modern. Seluruh struktur keilmuan harus berpijak pada 

paradigma itu. Di luar paradigma itu dipandang salah, atau 

tidak ilmiah. Hal-hal mengenai nilai keilmuan yang berkaitan 

dengan agama dipandang tidak rasional dan tidak objektif, dan 

karena itu harus ditinggalkan.  

Dimensi-dimensi mistis dan transenden sama sekali tidak 

ada tempat dalam filsafat sains modern itu. Sains modern 

hanya mementingkan hukum-hukum empiris, yang sebenarnya 

hukum-hukum empiris itu hanya berlaku pada dunia materi, 

lepas dari dunia normatif. Dengan kata lain sains modern 

memisahkan antara lapangan berpikir empirik dengan 

lapangan berpikir normatif, yang akibatnya, dalam 

memandang dan memperlakukan alam semesta ini, sains 

modern hanya mampu menjelaskan sebab-sebab fisik saja dari 

hukum-hukum kosmos. 

Pemisahan hukum empiris dengan hukum normatif telah 

menyebabkan sains modern disebut netral dan bebas nilai 

(value free). Hukum normatif mengatur hubungan antara 

mahkluk dengan penciptanya. Bagi penganut empirisme, 

hukum normatif dipandang hanya berhubungan dengan 

manusia, yang oleh Rousseau dipandang sebagai kontrak 

social, sehingga tidak ada hubungannya dengan agama. 



 

113 

 

Pandangan bahwa hukum normatif hanya sebagai kontrak 

social inilah yang sebenarnya telah berhasil mengikis habis 

kesadaran agamawi dari kesadaran manusia modern, dimana 

Tuhan dengan seperangkat hukumNya dipandang tidak ada 

dalam seluruh fenomena kehidupan. (lihat Syamsul Arifin, 

1999:160). Dengan paradigma sains seperti itu, maka dapat 

disimpulkan bahwa sains modern memiliki ciri-ciri sebagai 

berikut. 

1. Percaya pada rasionalitas 

2. Metode ilmiah untuk mengetahui realitas 

3. Mementingkan obyektivitas, dan karena itu ilmu bebas 

nilai (value free) 

4. Reduksionisme, artinya fenomena direduksi, dan cara 

itu dipandang dominan untuk kemajuan sains 

5. Universalisme 

6. Kebebasan absolut 

2. Sains Modern dan Sekularisme 

       Menurut Syed Naquib al-Attas (1993:133), peradaban Barat 

modern telah membuat ilmu menjadi problematis karena di 

samping juga menghasilkan ilmu yang bermanfaat, namun juga 

telah menyebabkan kerusakan dalam kehidupan manusia. Hal 

demikian disebabkan karena imu pengetahuan modern itu 

tidak dibangun di atas kepercayaan agama, tetapi berdasarkan 

tradisi budaya yang terkait dengan kehidupan sekuler yang 

memandang manusia hanya sebagai makhluk rasional. 

       Proses sekularisasi ilmu itu dimulai pada masa Renaissance 

(kebangkitan kembali) dan dilanjutkan pada masa Aufklarung 

(pencerahan), yaitu ketika tokoh Renaissance filosof Perancis 

Rene Descartes (1596-1650) menklaim bahwa akal atau rasiolah 

sebagai satu-satunya kreteria untuk mengukur kebenaran, yang 



 

114 

 

terkenal dengan ucapannya cogito ergo sum ( saya berpikir maka 

saya ada). Ludwig Feurbach (1804-1872), seorang teolog, 

namun merupakan salah seorang pelopor paham atheisme di 

abad modern, dalam bukunya “The Essence of Christanity”, 

menegaskan bahwa manusia adalah prinsip filsafat yang paling 

tinggi, sedangkan agama adalah mimpi akal manusia (religion is 

the dream of human mind). Karl Marx (1818 -1883) mengatakan 

bahwa agama adalah candu bagi rakyat. Baginya agama adalah 

factor sekunder, sedangkan yang primer adalah ekonomi. 

Charles Darwin (1805-1882) mengatakan bahwa asal mula 

manusia bukan dari Tuhan, tetapi dari alam sebagai hasil 

adaptasinya kepada lingkungan, dan ia menyimpulkan bahwa 

Tuhan tidak berperan dalam penciptaan makhluk hidup. (lihat 

The Origin of Species, 1958). Walaupun banyak pula filosof pada 

masa pencerahan, seperti Hobbes, Spinoza, Berkeley, Rousseu, 

Locke, Hume, Kant, Hegel, Feuerbach dan lain-lain, yang 

memberi tekanan bukan hanya pada rasio tertapi juga pada 

pancaindera sebagai sumber ilmu pengetahuan, namun semua 

mereka adalah pendukung sekularisme. 

       Paham sekularisme dan ateisme juga berkembang dalam 

disiplin ilmu sosiologi, psikologi, dan filsafat. Auguste Comte 

(1778-1857) menganggap bahwa kepercayaan  kepada agama 

merupakan bentuk keterbelakangan masyarakat. Ahli sosiologi 

yang lain Herbert Spencer (1820-1903) mengatakan bahwa 

agama bermula dari mimpi manusia tentang adanya spirit di 

dunia lain. Ahli psikologi Sigmund Freud mengatakan bahwa 

hanya karya ilmiah satu-satunya jalan untuk menuju kearah 

ilmu pengetahuan, sementara doktrin-doktrin agama 

dipandangnya hanya sebagai ilusi.  Filosof terkenal Friedrich 

Nietzsche (1844-1900) dalam bukunya Thus spoke Zarathusra 

menulis bahwa “Tuhan telah mati”. Baginya agama tidak bisa 

disesuaikan dengan ilmu pengetahuan.  



 

115 

 

       Epistemologi Barat sekuler telah menyebabkan pula teologi 

Kristen menjadi sekuler. Kalau pada zaman pertengahan para 

teolog Kristen seperti Agustinus, Johanes Scotus, dan Thomas 

Aquinas, memodifikasi filsafat Yunani klasik supaya sesuai 

dengan ajaran agama Kristen, maka pada abad ke-20 para 

teolog Kristen seperti Karl Barth, Gogarten, Vahanian, dan lain-

lain  memodifikasi teologi Kristen supaya sesuai dengan 

peradaban Barat modern-sekuler. Mereka membuat penafsiran 

baru terhadap Bible dan menolak penafsiran lama yang 

menyatakan ada alam lain yang lebih hebat dan lebih agamis 

dari alam ini. Mereka membantah peran dan sikap gerejawan 

yang mengklaim bahwa gereja memiliki keistimewaan social, 

kekuatan, dan properti khusus. Gogarten (1887-1967) mengata-

kan bahwa sekularisasi terlepas dari apa yang mungkin telah 

berkembang darinya di dalam zaman modern adalah 

konsekwensi sah dari iman Kristen. Gabriel Vahanian, seorang 

teolog Neo-Calvinis mengatakan bahwa sekuler adalah 

kerharusan seorang Kristiani. Menurutnya kematian Tuhan 

adalah peristiwa agama dan sekaligus budaya. Dalam 

masyarakat yang modern dan saintifik, peristiwa-peristiwa 

dalam Bible dianggap sebagai mitos, sudah lapuk, dan tidak 

terpakai lagi. (lihat Adnin Armas dan Dinar Dewi Kania 

(2013:12).  

       Proses sekularisasi ilmu pengetahuan dan proses desakra-

lisasi agama seperti tersebut di atas, sudah berlangsung lama. 

Para pendukung teori sekularisasi ilmu dan agama, baik teori 

klasik sejak renaissance maupun teori yang bercampur dengan 

teori modernisasi abad ke-20, menduga bahwa agama pasti 

tidak dapat berkembang lagi. Bapak ilmu social modern seperti 

Marx, Durkheim, dan Weber, menganggap bahwa era agama 

akan lewat. Pendukung teori sekularisasi dan teori modernisasi 

abad ke-20 juga berpendapat bahwa “semakin modern 



 

116 

 

masyarakat, semakin kompleks penataan hidup mereka, 

semakin rasional dan individual mereka, maka akan semakin 

berkurang keagamaan mereka”. Ternyata bahwa dugaan 

seperti itu tidak benar, agama masih tetap berkembang dalam 

seluruh masyarakat di dunia, sebagaimana yang didukung oleh 

bukti berbagai riset yang dilakukan pada abad ke-21 ini (lihat 

Pappa Norris dan Ronald Inglehart (2009) Sekularisasi Ditinjau 

Kembali: Agama dan Politik di Dunia Dewasa ini.    

       Kenyataan seperti itu disebabkan karena setiap peradaban 

dibangun atas ide utama yang membentuk pandangan dunia 

(worldview), yaitu agama dalam pengertian yang luas. Berbagai 

peradaban di dunia ini menempatkan agama sebagai jantung 

peradaban, Bahkan peradaban Barat modern sebenarnya juga 

berdasarkan pada peradaban agama, yaitu agama Kristen. 

Sekalipun bersifat sekuler, namun peradaban Barat itu 

bukanlah filsafat sekuler tetapi filsafat Kristen. Walaupun 

kaum sekuler Barat tidak mengakui agama, namun agama 

semakin berkembang di berbagai negara di dunia ini, sehingga 

Peter Berger (1999) seorang pengembang teori sekularisasi, 

dalam bukunya The Secularization of the World mengatakan 

bahwa apa yang telah berlangsung di dunia selama beberapa 

dekade bukanlah sekularisasi masyarakat, tetapi desekularisasi. 

Sekarang ini agama-agama di seluruh dunia sedang 

berkembang, dan penganut agama semakin banyak.  

3. Sains dan Teknologi dan Pengaruhnya dalam Kehidupan  

Sains dan teknologi, terutama sains dan teknologi modern, 

tentu memiliki kelebihan dan kekurangannya. Sudah terbukti 

bahwa sains dan teknologi telah memberikan banyak 

kemudahan bagi kehidupan manusia. Berkembangnya sains 

dan teknologi kedokteran, telah memberi pengaruh yang lebih 



 

117 

 

baik pada kesehatan dan kesejahteraan manusia. Dengan sains 

dan teknologi komunikasi dan informasi, telah memungkinkan 

manusia dapat bergerak dan bertindak dengan lerbih cepat dan 

tepat, lebih efektif dan efisien. Demikian pula halnya dengan 

berbagai sains yang lain, baik sains fisik maupun metafisik. 

Namun sains dan teknologi modern memiliki kelemahan yang 

mendasar, yaitu bahwa sains dan teknologi tersebut tidak 

memiliki roh agama yang menjadi sumber rujukan bagi 

penentuan tujuan hidup manusia. Sains tanpa agama tidak 

memungkinkan manusia hidup dengan bertujuan dan bahagia, 

karena manusia adalah makhluk jasmani dan sekaligus 

makhluk rohani. 

Bagi mereka yang percaya bahwa manusia adalah hamba 

dan khalifah Allah swt. di bumi ini, sains dan teknologi amat 

bermakna bagi mereka karena dengan menguasai sains dan 

teknologi memungkinkan mereka melaksanakan tugas mereka 

dengan sempurna untuk mendapatkan keredaan Allah swt. 

Sains dan teknologi perlu dikuasai karena dengan sains dan 

teknologi itu manusia dapat mengambil manfaat daripadanya. 

Dengan keterpaduan antara ilmu dan agama memungkinkan 

kita memahami alam semesta ini dan mengambil manfaat 

daripadanya, sehingga dengan demikian kehidupan ini akan 

menjadi lebih berarti. 

       Teknologi adalah anak kandung dari sains, yang memiliki 

roh materi, yaitu mesin. Adapun watak utama dari mesin ialah 

cara kerjanya yang mekanistis. Perkembangann teknologi yang 

revoliusioner dan sangat pesat telah membawa bencana bagi 

kehidupan makhluk terutama manusia. Ketika ditemukan bom 

atom dan dipergunakan sebagai senjata pemusnah massal pada 

Perang Dunia II, telah menghancurkan kota Okinawa dan 

Nagasaki, sehingga kegunaan teknologi untuk kehidupan 



 

118 

 

manusia dan kemanusiaan mulai dipertanyakan. Sifat netral 

dari sains juga dipertanyakan karena ternyata pengembang 

sains banyak yang berpihak kepada kepentingan pemilik 

modal. Dengan alat-alat teknologi bermesin, telah dipakai oleh 

manusia untuk merubah alam. Eksploitasi sumber daya alam 

yang berlebihan telah menyebabkan keseimbangan lingkungan 

terganggu dan menyebabkan bumi rentan terhadap bencana. 

Sains dan teknologi adalah alat untuk mencapai tujuan, namun 

untuk mencapai tujuan yang diharapkan tanpa merusak, 

penggunaan alat itu haruslah dengan  bijaksana.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

119 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

120 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

BAGIAN KEDUA 

FILSAFAT ILMU PENGETAHUAN 

DALAM PERSPEKTIF ISLAM 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

121 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

122 

 

 
 
 

 
 
 

         Syed Naquib Al-Attas 
                                                          (1931) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ismail Raji Al-Faruqi 
      (1921-1986)  
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 



 

123 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

124 

 

BAB  8 

SIKAP ILMUAN MUSLIM 

TERHADAP SAINS MODERN 
 

1. Kritik terhadap Sains Modern 

Banyak kritik yang telah diarahkan kepada sains Barat atau 

sains modern, antara lain mengenai apakah benar sains modern 

itu bersifat obyektif atau bebas nilai? Menurut teori obyektif 

ilmu pengetahuan hanya bisa obyektif jika merujuk kepada 

suatu realitas yang sama sekali terpisah dari diri kita dan tidak 

tercampuri dengan keyakinan-keyakinan atau nilai-nilai yang 

kita yakini. Teori obyektif ini dikecam karena alam ini tidak 

menguraikan sendiri dirinya, tetapi para ilmuanlah yang 

memberi makna kepada pesan-pesan alam itu. Karena itu tidak 

ada ilmu yang netral atau bebas nilai, atau obyektif.  

Kritik mengenai sains objektif itu diberikan baik oleh 

ilmuan Barat sendiri, maupun oleh ilmuan muslim. Menurut 

ilmuan Barat sendiri, seperti Thomas Kuhn, Feyerebend, Hess, 

dan Polanyi, pandangan bahwa sains bersifat obyektif sudah 

tidak dapat diterima lagi. Menurut mereka sains itu sebenarnya 

tidak netral, tetapi berupa hasil kajian yang dipengaruhi oleh 

sosio budaya setempat, dan sistem nilai masyarakat yang 

dimiliki oleh pengkaji itu. Inilah yang menyebabkan adanya 

sains dunia kapitalis, sains marxis, dan lain-lain. 

 Ilmuan muslim seperti Ziauddin Sardar, Seyyed Hossein 

Nasr, Al-Attas, dan lain-lain, berpendapat bahwa sains tidak 

mungkin obyektif karena ia berkembang secara tidak ilmiah. 

Sains tidak mengungkapkan kebenaran karena ia hanya 

melihat apa yang bisa dilihat dengan alatnya. Setiap 



 

125 

 

pertanyaan sains sebenarnya hanyalah hipotesa, baru 

merupakan dugaan yang belum tentu benar. Nilai yang bisa 

diperoleh daripadanya bergantung dari seberapa komprehensif 

model atau alat yang dipakai.  Sardar mengatakan, bahwa sains 

adalah keseluruhan riset dan penerapannya. Pandangan bahwa 

sains itu bebas nilai telah menyebabkan banyak malapetaka 

terjadi di bumi ini, karena sains dapat dipergunakan untuk hal-

hal yang buruk atau untuk kejahatan. 

Rasionalisme Barat melahirkan para rasionalis yang 

bertuhankan akal, sedangkan rasionalisme Islam melahirkan 

rasionalis yang yakin akan keterbatasan akal. Rasionalisme 

Barat melahirkan falsafah humanisme yang mengagungkan 

manusia, yang dapat menguasai atau berbuat apa saja. Paham 

humanisme Barat itu, seperti dikatakan oleh Bertrand Russell 

dalam bukunya The Impact of Science on Society, bahwa sains 

bukan saja dapat mengatasi kepintaran Tuhan, tetapi sains 

dapat digunakan untuk mengalahkan Tuhan. Ini menunjukkan 

kesombongan yang luar biasa. (lihat Shaharir, 1979). 

Dalam buku “Step to An Ecology of Mind”, Gregory Bateson 

(1972) menunjukkan banyak sekali kesalahan epistemologis 

Barat yang mendasari sains modern. Misalnya premis 

epistemologis, yang mengatakan bahwa “jika sesuatu itu lebih 

baik untuk kita, maka lebih banyak yang kita miliki akan lebih 

baik”. Orang yang percaya kepada premis seperti itu maka 

baginya tidak merasa bersalah untuk mengekploitasi alam ini 

habis-habisan.  

Seyyed Hossein Nasr, seorang ilmuan muslim yang 

terdidik dalam bidang sains dan ilmu keislaman, sangat kritis 

terhadap sains modern. Ia sangat konsern dengan krisis 

ekologi yang menyangkut umat manusia di bumi ini. 

Kerusakan hutan, pencemaran air dan udara, adalah karena  



 

126 

 

manusia tidak lagi takjub kepada diri sendiri dan alam raya 

atau kosmos, dan karena manusia telah miskin kesadarannya 

terhadap yang suci atau yang sakral.  Dalam kondisi  seperti itu 

menurut Nasr, manusia cenderung menggunakan sains dan 

teknologi untuk mengekploitasi alam demi kepentingan materi.  

Kesadaran manusia hanya terikat pada realitas fisik. 

Menurutnya, epistemologi Barat memandang realitas fisik 

adalah dominan sehingga segala hal yang bersifat metafisik 

menjadi tidak penting atau tidak berarti, dan pandangan 

demikian sangat mendasar kesalahannya. Pengetahuan tentang 

relialitas fisik tidak berbicara mengenai kebenaran tetapi hanya 

mengenai ketepatan. Pengetahuan yang hanya berdasarkan 

realitas fisik membuat kehidupan menjadi hampa, kering dan 

sempit.  

Selain krisis ekologi, krisis sains modern juga berdampak 

pada krisis manusia. Dengan sains modern manusia cenderung 

diperlakukan sebagai mesin atau perpanjangan mesin, sehingga 

menyebabkan dehumanisasi. Dengan sains modern timbul 

upaya untuk menciptakan jenis makhluk hidup baru atau 

kehidupan baru melalui rekayasa genetika, misalnya dengan 

system cloning. Karena sains modern memutuskan hubungan 

antara manusia dengan realitas yang lebih tinggi atau Tuhan, 

menyebabkan terjadinya despiritualisasi. Manusia modern 

tidak mengerti tentang siapa dirinya (the self) yang sebenarnya.  

Dampak lainnya dari sains modern terhadap manusia ialah 

dampak psikologis, yaitu dalam bentuk meningkatnya 

penderita depresi, kegelisahan, psikosis, sakit jiwa dan 

keinginan bunuh diri. 

Dampak lain lagi dari sains modern ialah apa yang 

disebut Ziauddin Sardar (1987) sebagai imperialisme 

epistemologis, yaitu dampak pada pola pikir manusia dan 



 

127 

 

perilakunya.  Orang menganggap segala sesuatu yang datang 

dari Barat adalah modern, malah oleh kebanyakan orang dinilai 

sebagai pasti baik. Masyarakat dunia, termasuk masyarakat 

muslim, kata Ziauddin Sardar, dibentuk dengan citra dunia 

Barat. Keadaan demikian sudah berlangsung lama sekali, lebih 

dari 300 tahun, dan masih akan terus berlangsung kecuali ada  

epistemology alternatif. 

Syed Naquib al-Attas mengeritik konsep Francis Bacon 

bahwa untuk menyelidiki alam, manusia harus menempatkan 

alam itu pada sebuah posisi dimana alam itu dipaksa untuk 

memberikan jawabannya. Artinya harus dipisahkan antara 

pengamat dan yang diamati, antara subyek dan obyek, antara 

manusia dan alam, yang akhirnya membawa kepada 

pemisahan fakta dan nilai. Karena sains mengamati fakta, maka 

nilai menjadi diabaikan. Demikian pula karena sains hanya 

dapat mengamati yang terukur, maka sifat “rohaniah” dari 

alam dan benda-benda di dalamnya dihilangkan. Inilah yang 

oleh Naquib Al-Attas disebut sekularisme. Ia juga mengeritik 

teori positivisme Comte yang dilihat dari perspektif Islam 

menjadi sangat bermasalah, karena ia meletakkan agama 

sebagai jenis pengetahuan yang sangat primitive. Teori Comte 

yang membagi perkembangan berpikir manusia dalam tiga 

tingkat yaitu religius, metafisik dan positif ternyata tidak 

terbukti kebenarannya karena manusia ditengah perkem-

bangan sains dan teknologi yang pesat sekarang ini, masih 

tetap berpegang pada agama dan pada hal-hal yang metafisik.  

Betapapun tingginya pendidikan seseorang ternyata ia 

tetap menerima kebenaran ilmiah yang bukan berdasarkan 

metode empirisme, tetapi melalui informasi yang diperolehnya 

dari buku atau laporan orang lain. Karena itu tidaklah benar 

apabila suatu ilmu pengetahuan hanya dapat diperoleh melalui 



 

128 

 

metode empiris rasional. Pengetahuan tentang akhirat, tentang 

ibadah haji dll. diperoleh dari sumber-sumber yang terpercaya 

sekalipun hal itu berada di luar jangkauan akal dan empiri.  

Naquib juga mengeritk konsep desakralisasi alam oleh ilmuan 

sekuler yang melepaskan keterkaitan alam dengan segala unsur 

ketuhanan.  Agama menentang desakralisasi jika desakralisasi 

diartikan sebagai meniadakan semua makna spiritual dalam 

pandangan terhadap alam.  (lihat Adian, 2012) 

Seperti dikatakan oleh Theodore Roszak, bahwa sains 

mendominasi budaya masyarakat negara-negara maju. Adanya 

mode kesadaran ilmiah, yang disebut “saintisme”, yaitu suatu 

cara berpikir dimana ekperimen dan pengalaman statistical 

menjadi satu-satunya yang bisa dipercaya. Kebenaran yang 

diperoleh dengan metode ilmiah dipandang sebagai kebenaran 

yang mutlak. Ilmu sosial menjadi amat kuantitatif, perubahan 

social atau individual dipandang dapat dijelaskan secara 

kuantitatif, pengalaman dan perasaan manusia direduksikan ke 

dalam simbol-simbol matematis. Nilai-nilai seperti dikembang-

kan oleh rasionalisme, empirisme, sekularisme, dan pragma-

tisme yang semuanya itu oleh Herman Khan disebut “budaya 

inderawi”, kini menonjol dalam gaya hidup individu, baik 

dalam masyarakat maupun dalam pemerintahan. 

Stephen Mason dalam bukunya A History of Science (1962) 

mengatakan “Dalam dunia modern Sains telah membawa 

manusia kepada sekularisasi pikiran dan pengembangan sifat 

utilitarian, di samping juga berpengaruh pada standar 

penilaian dan nilai-nilai manusia”.  Sifat utilitarian daripada 

sains modern berarti bahwa pemahaman terhadap alam 

berjalan bersama sama dengan kontrol teknik terhadapnya. Ini 

tercermin pada sifat pragmatis dari sains modern, yaitu ia 

benar karena berguna untuk menciptakan teknologi.  



 

129 

 

Karl R.Popper (bukunya yang terkenal ialah: The Logic of 

Scientific Discovery) menunjukkan bahwa metode keilmuan 

seperti yang dikembangkan oleh aliran positivisme dan neo 

positivisme itu didasarkan kepada suatu kekeliruan logis. 

Menurutnya tenaga pendorong sains bukan pada konfirmasi 

tetapi pada penyangkalan. Bagi Popper yang penting bukanlah 

klarifikasi (pengujian kebenaran) tatapi falsifikasi (pengujian 

kesalahan). 

 Thomas Kuhn  (bukunya yang terkenal ialah The 

Structures of Scientic Revolutions) juga mengeritik kelemahan 

sains modern itu dengan mengemukakan konsep paradigma 

untuk menjelaskan bagaimana proses kegiatan sains itu 

sebenarnya.  

Adapun kritik Edward Goldsmith terhadap sains 

modern, sebagaimana ditulis dalam karangannya “Is religion a 

science? (1975) ialah bahwa “sains modern itu sekarang ini 

hanya merupakan akumulasi dari setengah kebenaran, dan atas 

dasar setengah kebenaran itulah kita mengontrol dunia, dan 

sebagai hasilnya telah membawa dunia kepada kehancuran-

nya.”  

Kritik terhadap sains modern tertuju juga kepada paham 

reduksionisme, yaitu paham bahwa segala sesuatu dapat 

dikembalikan kepada suatu konsep asasi yang dipandang pasti, 

yang mekanis, yang tidak berdasarkan pada wahyu.  Suatu 

anggapan dalam kajian sains ialah bahwa bentuk alam semesta 

dengan segala gejalanya dipandang sebagai memenuhi sifat 

yang bersistem, seragam dan tidak kacau, yang disebut prinsip 

parsimony. Itulah sebabnya para ilmuan sering mengembang-

kan kajian mereka dengan melakukan reduksi. Mereka hanya 

berpegang pada ilmu aqli (ilmu akal), dan menolak wahyu 

yang menjadi dasar ilmu naqli. Inilah yang membedakan sains 



 

130 

 

Barat dengan sains yang lain. Proses sains Barat semata-mata 

berkisar pada alam maya saja dan terpisah jauh dengan agama, 

sedangkan proses sains Islam selalu terjalin dengan ilmu 

wahyu atau ilmu naqli. Inilah yang telah menyebabkan 

kegemilangan sains dan peradaban Islam pada abad ke-9 – 12 

M. 

2. Kelemahan Sains Modern 

       Dari berbagai kritik yang ditujukan kepada sains modern  

menunjukkan bahwa sains modern itu memiliki kelemahan 

yang mendasar, yaitu:  

1. Sains modern tidak selalu mampu membantu manusia  

memahami alam semesta secara seutuhnya, karena sains 

modern menggunakan pendekatan analitis dan 

reduksionistis yang mementingkan bagian-bagian, bukan 

keseluruhan.  

2. Sains modern diklaim bersifat objektif, netral, dan bebas 

nilai (value-free), padahal sains tidak selalu objektif dan 

bebas nilai, malah justru penuh dengan nilai (value-laden) 

karena sains selalu dipengaruhi keyakinan kita yang 

bersifat subjektif. 

3. Metode verifikasi yang dipakai pengembangan sains 

modern tidak dapat dipertahankan kebenarannya karena 

terdapat kekeliruan logis. Seperti dikemukakan oleh Karl 

Popper, kebenaran sains harus diuji dengan metode 

falsifikasi (pemeriksaaan kesalahan) bukan dengan 

metode verifikasi (pengujian kebenaran). Sehingga 

Goldsmith mengatakan bahwa sains modern hanya 

merupakan akumulasi setengah kebenaran. 

4. Sains modern sangat mementingkan pemikiran logis, dan 

mengabaikan hal hal yang emosional dan kerohanian. 



 

131 

 

Pada awal abad ke-20 ketika berkembangkan revolusi 

industri di barat, kecerdasan intelek (IQ) digunakan 

untuk menilai kepintaran seseorang. Seseorang itu 

dikatakan mencapai taraf kesempurnaan kemanusiaan 

apabila ia memiliki IQ yang tinggi.  Padahal IQ 

(kecerdasan berpikir) hanya berperan 20% saja bagi 

keberhasilan hidup seseorang, sebab peran unsur EQ 

(kecerdasan emosional) dan SQ (kecerdasan spiritual) juga 

lebih menentukan (lihat Silberman, 2002). 

5. Karena sifatnya yang sekuler, maka sains modern 

berpotensi despiritualisasi kehidupan manusia. Agama 

menjadi tidak lagi menjadi pedoman hidup, semua bisa 

diciptakan atau dilakukan manusia tanpa merujuk 

kepada nilai agama.  

6. Karena sifatnya yang materialistis dan pragmatis maka 

sains modern berpotensi dehumanisasi. Manusia 

dipandang sebagai materi atau sebagai mesin (lhomme 

machine), atau sebagai perpanjangan mesin. Sebagai mesin 

yang bersifat mekanistik, maka manusia cenderung 

bekerja secara mekanis, bukan secara alamiah menurut 

fitrahnya. 

7. Karena sifatnya yang materialistik dan pragmatik maka 

manusia cenderung terdorong untuk berbuat serakah, 

sehingga berpotensi untuk merusak lingkungan. 

3. Diperlukan Filsafat Sains Alternatif 

       Karena kelemahan-kelemahan yang mendasar dari sains 

modern, maka sains modern tidak dapat diandalkan lagi. Para 

ilmuan muslim berpendapat bahwa harus dicari filsafat sains 

alternatif, yaitu filsafat sains Islam  (epistemology Islam) 

dengan membangun paradigma keilmuan yang didalamnya 



 

132 

 

terkandung hukum-hukum normatif yang berdasarkan filsafat 

Islam. Bagaimana ciri-ciri filsafat sains Islam itu telah diusulkan 

oleh sejumlah ilmuan muslim, misalnya oleh Ziauddin Sardar 

(1973) dan IFIAS (1981) (lihat bab 11 buku ini). Di samping itu 

oleh Nataatmadja (1992) dan Syamsul Arifin dkk. (1999) 

diusulkan sejumlah ciri sains Islam, antara lain sebagai berikut. 

1. Rasionalisme yang berakar pada nilai spiritualisme Islam.  

2. Empirisme yang tidak hanya berakar pada dunia fisik, 

tetapi juga dunia metafisik. 

3. Sains yang tidak tepisah dengan agama. 

4. Sains tidak netral terhadap nilai moral, agama dan 

ideologi, karena itu sains sarat dengan nilai, bukan bebas  

nilai.  

5. Hukum kausalitas dalam sains itu merupakan 

keniscayaan dan Allah merupakan prima causa yang 

harus ditegakkan dalam pemikiran ilmiah. 

6. Nilai dan norma keilmuan inheren dalam seluruh 

struktur sains, termasuk pada pengguna sains.   

       Filsafat sains Islam atau epistemologi Islam itu sangat perlu 

diupayakan oleh ilmuan muslim untuk mengembangkan sains 

dan teknologi yang sesuai dengan ajaran Islam dan yang dapat 

memenuhi kebutuhan umat Islam.   

 

 

 

 

 

 

 



 

133 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

134 

 

 
 
 
 

 
 

    Al-Ghazali 
    (1058-1111) 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
     

Ibnu Rusyd 
(1126-1198) 

 
 
 

 

 



 

135 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

136 

 

BAB  9 

KONSEP ISLAM MENGENAI ILMU 
 
 

       Dalam bab ini akan dibahas mengenai sumber ilmu 

menurut Islam, pentingnya ilmu pengetahuan, dan ilmu yang 

berguna.   

1. Sumber Ilmu Menurut Islam 

  Dari perspektif agama Islam, semua ilmu pengetahuan 

bersumber pada Allah SWT, yang diketahui oleh manusia 

melalui wahyuNya yang tercantum dalam kitab suci Al-

Qur‟an. Sebagai sumber pengetahuan yang utama sesungguh-

nya Al-Qur‟an telah memberikan banyak informasi dan 

petunjuk mengenai cara manusia memperoleh ilmu penge-

tahuan. Beberapa ayat Al-Qur‟an mengisyaratkan agar Al-

Qur‟an dijadikan sebagai sumber ilmu dengan memakai kata-

kata antara lain: ya‟qilun (memikirkan),dan yudabbirun 

(memperhatikan).  

       Adapun petunjuk-petunjuk Al-Qur‟an tentang cara-cara 

memperoleh pengetahuan atau kebenaran pada dasarnya ada 3 

macam, yaitu melalui panca indera, melalui akal,  dan melalui 

wahyu. Dalam Al-Qur‟an ada beberapa ayat yang menyuruh 

manusia menggunakan inderanya dalam mencari ilmu 

pengetahuan, yaitu dengan penggunaan kata-kata seperti: qala 

(menimbang), qadara (ukuran/ketentuan), dan lain-lain. Kata-

kata itu menisyaratkan bahwa pengetahuan itu dapat diperoleh 

melalui observasi terhadap segala sesuatu yang merupakan 

dasar dari pemikiran, perhitungan, dan pengukuran. Terlepas 

dari kelemahan-kelemahan yang dimiliki oleh indera manusia, 

adalah diakui bahwa indera memilki kemampuan yang kuat 



 

137 

 

dalam memperoleh pengetahuan. Dengan indera dapat 

dilakukan observasi dan ekperimen. Di dalam Al-Qur‟an 

terdapat metodologi pengetahuan yang memperkuat adanya 

pengetahuan indera itu, namun Al-Qur‟an juga menerangkan 

keterbatasan indera manusia sebagai alat untuk memperoleh 

pengetahuan yang benar. Al-Qur‟an mengecam orang-orang 

yang hanya mengandalkan inderanya untuk memperoleh 

kebenaran, misalnya yang dikisahkan oleh Al-Qur‟an tentang 

kaum Nabi Musa yang ingin melihat Tuhan secara langsung. 

Al-Qur‟an juga menyebutkan adanya realitas yang tidak bisa 

diamati dengan indera, yang menunjukkan bahwa indera itu 

terbatas jangkauannya dalam mencapai kebenaran (lihat Mehdi 

Ghulsyani, 2003). 

Di atas pengetahuan indera masih ada pengetahuan yang 

lebih tinggi yaitu pengetahuan akal. Adanya pengetahuan itu 

dapat dipahami dari beberapa kata yang dipakai dalam Al-

Qur‟an seperti: tafakkur (merenungkan), ta‟aqqul (memikirkan), 

tafaqquh (memahami), dan lain-lain. Kata-kata itu menunjukkan 

kepada akal sebagai metode bagi manusia untuk memperoleh 

ilmu. Meskipun hampir semua ulama dan ahli filsafat Islam 

mengakui akal sebagai sumber pengetahuan, namun pendapat 

mereka tentang tingkat kepentingannya berbeda-beda. 

Sebagian ahli filsafat sangat melebihkan pentingnya akal, yaitu 

oleh ahli-ahli filsafat rasionalis atau golongan Muktazilah dan 

pengikut-pengikut Syi‟ah, yang mengatakan bahwa dengan 

akal kita akan dapat menanggapi segala sesuatu termasuk 

wujud Allah, kebaikan, keburukan dan hal-hal yang ghaib.  

Sementara itu, golongan yang lebih sederhana penilaian-

nya terhadap akal ialah dari golongan ulama tasawuf, serta ahli 

fikh dan hadist, dimana mereka menghargai akal sekedarnya 

saja dan tidak mengatakan bahwa akal itu dapat menjangkau 



 

138 

 

segalanya, sebab walaupun akal itu lebih luas jangkauannya 

dari alat dria, namun ia terbatas terutama yang berkenaan 

dengan ketuhanan dan hal-hal yang ghaib. Al-Kindi (801-873) 

berpendapat bahwa alat dria manusia merupakan sumber 

pengetahuan yang utama, dan akal merupakan sumber yang 

kedua. Menurutnya (lihat Harun Nasution, 1992:18) akal 

manusia mempunyai tiga tingkatan, yaitu:   

a. akal yang bersifat potensial,  

b. akal yang bersifat aktual (telah keluar dari sifat 
potensialnya), 

c. akal yang telah mencapai tingkat kedua dari aktualitas.  

Ini berarti bahwa akal baru mempunyai makna apabila ia 

diaktualkan, bukan hanya sebagai potensi. Menurut Ghulsyani 

(2003:107-117), sesungguhnya kebenaran akal lebih tinggi dari 

pada pengetahuan indera, namun akal dapat juga jatuh pada 

kekeliruan-kekeliruan yang berbahaya. Ada beberapa faktor 

menurutnya yang menyebab-kan terjadi distorsi pada pengeta-

huan akal, yaitu:             

a. Ketiadaan iman; 

b. Mengikuti hawa nafsu, kecenderungan dan keinginan-

keinginan; 

c. Cinta, benci buta, dan prasangka; 

d. Takabur; 

e. Taklit buta terhadap pendapat nenek moyang dan 

pemikiran jumud; 

f. Tergesa-gesa dalam memutuskan; 

g. Kebodohan sehingga menerima atau menolak sesuatu 

tanpa alasan; 

h. Kedangkalan pengetahuan karena tidak mau berpikir 

secara mendalam; 

i. Ketidakpedulian terhadap pentingnya kebenaran. 



 

139 

 

2. Pentingnya Ilmu Pengetahuan 

Agama Islam memberi tekanan yang sangat besar kepada 

masalah ilmu. Dalam Al-Qur‟an kata al-„ilm  digunakan lebih 

dari 780 kali.  Allah swt. berfirman yang artinya: 

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu Yang mencipta-kan. 

Dia telah menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah. 

Dan Tuhanmulah yang paling pemurah. Yang menga-jarkan 

(manusia) dengan perantaraan kalam. Dia mengajarkan kepada 

manusia apa yang tidak diketahuinya” (QS Al-Alaq: 1-5)                   

Ayat ini menunjukkan bahwa betapa pentingnya 

membaca, pena, dan ajaran untuk menusia agar manusia 

memiliki ilmu pengetahuan. 

“Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-benda) 

seluruhnya, kemudian mengemukakannya kepada malaikat dan 

berfirman: “Sebutkanlah kepada-Ku nama-nama benda itu, jika 

kamu memang orang yang benar!” Mereka menjawab: “Maha-suci 

Engkau, tidak ada yang Kami ketahui selain apa yang telah 

Engkau ajarkan kepada Kami; Engkaulah yang maha mengetahui 

lagi maha bijaksana”  (QS Al-Baqarah:31-32) 

Ayat ini menunjukkan bahwa malaikatpun disuruh 

bersujud dihadapan Adam, karena Adam telah diberi ilmu 

(diajari nama-nama). 

     “Katakanlah: “Adakah sama orang-orang yang mengetahui dengan 

orang-orang yang tidak mengetahui?”  (QS Az-Zumar: 9) 

Ayat ini menegaskan bahwa adalah tidak sama antara 

orang yang berilmu dengan yang tidak berilmu (mengetahui 

dengan yang tidak mengetahui). 



 

140 

 

“Dan perumpamaan-perumpamaan ini Kami buatkan untuk 

manusia; dan tiada yang memahaminya, kecuali orang-orang 

yang berilmu.” (QS Al-Ankabut:43) 

Ayat ini menegaskan bahwa hanya orang yang 

berilmulah yang memahami berbagai hal dalam alam semesta 

ciptaan Allah swt. 

“Sesungguhnya yang takut kepada Allah diantara hamba-

hambaNya, hanyalah ulama”.  (QS Al-Fathir: 28). 

Ini berarti bahwa hanya orang yang berilmu yang takut 

kepada Allah swt.  

Terdapat sejumlah hadist yang menyatakan pentingnya 

ilmu bagi manusia, antara lain adalah: 

 Mencari ilmu itu wajib bagi setiap muslim 

 Carilah ilmu walaupun di negeri cina 

 Carilah ilmu sejak dari buaian sampai ke liang lahat 

 Para ulama adalah pewaris para Nabi 

 Orang yang paling berharga adalah yang paling banyak 

ilmunya dan yang paling hina adalah yang paling 

bodoh. (Lihat Ghulsyan, 1993 hal 39-40). 

Karena pentingnya ilmu pengetahuan maka adalah 

sangat perlu setiap muslim mempelajari ilmu. Mahdi 

Ghulsyani (1993:49) mengemukakan alasan mengapa dalam 

perspektif Al-Quran ilmu pengetahuan sangat perlu dipelajari.  

1. Karena mencari ilmu merupakan kewajiban jika pengeta-

huan dari sesuatu ilmu itu menurut syariah merupakan 

persyaratan untuk mencapai tujuan-tujuan Islam. Misalnya 

kesehatan adalah penting dalam masyarakat Islam, dan 

karena itu mempelajari ilmu obat-obatan adalah wajib 

kifayah. Seluruh ilmu, merupakan alat untuk mendekatkan 



 

141 

 

diri kepada Allah swt, dan selama memerankan peranan 

itu, maka ilmu itu suci, tetapi apabila tidak maka ilmu akan 

menjadi alat kesesatan.  

2. Karena masyarakat yang dikehendaki oleh Al-Qur‟an 

adalah masyarakat yang agung dan mulia, bukan 

masyarakat yang takluk dan bergantung kepada orang-

orang kafir.  

3. Dalam dunia modern sekarang ini banyak masalah 

kehidupan manusia tidak dapat dipecahkan kecuali 

dengan upaya pengembangan ilmu.  

3. Ilmu Yang Bermanfaat  

Dalam Islam ditegaskan bahwa orang muslim harus 

menuntut ilmu yang berguna, dan melarang  mencari ilmu 

yang bahayanya lebih besar dari manfaatnya. Hadist Nabi 

mengatakan: “Sebaik-baik ilmu ialah yang bermanfaat”. 

Menurut Imam Abu Rajab al-Hambali “ilmu yang bermanfaat 

adalah yang dipelajari dengan seksama dari Al-Quran dan 

Sunnah Rasulullah, serta berusaha memahami kandungan 

maknanya”.  Ilmu tersebut “masuk (dan menetap) ke dalam 

relung hati, yang kemudian melahirkan rasa tenang, takut, 

tunduk, merendahkan dan mengakui kelemahan diri di 

hadapan Allah Ta‟ala”. Ini berarti bahwa ilmu yang cuma 

pandai diucapkan dan dihafalkan tetapi tidak menyentuh 

apalagi masuk ke dalam hati manusia maka itu sama sekali 

bukanlah ilmu yang bermanfaat, dan ilmu seperti itu justru 

akan menjadi bencana bagi yang memilikinya, bahkan 

menjadikan pemiliknya terkena ancaman besar di akhirat.  

Menurut Mahdi Ghulsyani (1993:55), ilmu yang 

bermanfaat ialah ilmu yang digunakan untuk mendapatkan 

pengetahuan tentang Allah, keridhaan dan kedekatan 



 

142 

 

kepadaNya. Baik itu ilmu-ilmu kealaman maupun ilmu 

syariah.  Sebabnya ialah karena tujuan hidup utama manusia 

adalah mendekatkan diri kepada Allah dan mendapatkan 

ridhaNya. Dikatakan juga bahwa, suatu ilmu itu berguna 

apabila dapat menolong manusia dalam memainkan peranan-

nya di dunia ini sebagaimana yang telah ditentukan oleh Allah 

swt. Apabila tidak demikian maka ilmu itu tidak berguna. 

Dengan bantuan ilmu seorang muslim dapat meningkatkan 

pengetahuannya tentang Allah, membantu mengembangkan 

masyarakat Islam dan merealisasikan tujuan-tujuannya secara 

efektif, membimbing orang lain dalam melakukan pengabdian 

kepada Allah, dan dapat memecahkan berbagai masalah 

masyarakat manusia.  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

143 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

144 

 

 
 
 
 
 

 
Seyyed Hossein Nasr 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  Ziauddin Sardar 
 
 
 

 
 
 
 

Muhammad Iqbal 
       (1873-1938) 

 
 



 

145 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

146 

 

BAB   10 

SAINS DAN PERADABAN ISLAM 

DALAM SEJARAH 
 

1. Pengertian Peradaban  

Istilah peradaban (bahasa Indonesia), tamaddun (bahasa 

Arab), atau civillization (bahasa Inggeris) menunjuk kepada 

pengertian kebudayaan yang lebih maju, lebih baik, lebih 

indah, lebih tinggi sifatnya, baik dalam bentuk material 

maupun dalam bentuk spiritual atau kerohanian. Di Malaysia, 

untuk peradaban dipakai kata tamaddun. Menurut Syed 

Naquib al-Attas, tamaddun adalah kehidupan insan yang 

mencapai taraf kehalusan, tata susila dan kebudayaan yang 

luhur bagi seluruh masyarakatnya. 

Menurut Ibnu Khaldun, ciri tamaddun adalah majunya 

pembangunan yang berkaitan dengan peningkatan kemewahan 

kehidupan, keindahan dalam suasana dan minat masyarakat 

kepada berbagai aspek industri, termasuk untuk keperluan 

bahan makanan, pakaian, peralatan rumah tangga dan lain 

sebagainya. Secara rinci, ciri tamaddun menurut Ibnu Khaldun 

adalah sebagai berikut: 

a. Kehidupan beragama yang lebih tinggi, baik, 

b. Sistem pemerintahan dan negara yang baik dan teratur 

c. Sistem penulisan yang baik 

d. Bentuk seni yang jelas dan tinggi 

e. Kehidupan kota  

Menurut Sayyid Qutb, peradaban Islam adalah segala 

bentuk kemajuan yang dihasilkan oleh suatu masyarakat 

seperti dalam sistem sosial, pemerintahan, politik, ekonomi dan 



 

147 

 

kebudayaan yang berdasarkan syariat Islam dan bercirikan 

nilai-nilai akhlakul karimah (Islami). Pada abad ke-20 

Muhammad Abduh dalam tulisannya berjudul “al-Tamaddun” 

menyebutkan bahwa sebuah bangsa yang beradab adalah 

bangsa yang negerinya telah berkembang termasuk dalam hal 

gedung-gedung, pasar yang maju, serta juga ada di dalam 

negeri itu para pekerja, para politisi dan orang-orang yang 

terhormat. Istilah Arab lain yang biasa dipergunakan untuk 

tamaddun ialah madaniyyah dan hadarah. Penggunaan kata 

madaniyyah adalah menunjuk kepada aspek kehidupan materi 

dalam suatu masyarakat, yang dalam arti ini dapat diterapkan 

ke dalam masyarakat apapun, sedangkan kata hadarah 

berkaitan dengan fenomena spiritual dan kebudayaan dalam 

kehidupan suatu masyarakat, yang dalam arti ini hanya sesuai 

untuk masyarakat tertentu, dan sulit ditiru oleh masyarakat 

yang lain. Istilah yang popular dikalangan para penulis dan 

sejarawan Arab adalah kata hadarah, sedangkan di kalangan 

sarjana dan intelektual muslim non-Arab (Turki, Persia, 

Melayu) hanya dikenal dua istilah madaniyyah dan tamaddun.  

2. Sekilas Sejarah Perkembangan Peradaban Islam   

Peradaban Islam bermula ketika Nabi Muhammad saw 

hijrah ke Medinah. Setelah disusun Piagam Medinah mulailah 

berkem-bang masyarakat Islam dengan sistem kehidupan yang 

bersifat menyeluruh. Nabi Muhammad saw diakui sebagai 

pemimpin Negara. Perkembangan selanjutnya dari peradaban 

Islam ialah pada zaman Khulafarur Rasyidin, yang terdiri atas 

4 khalifah, yaitu: Abubakar AS, Umar bin Khatab AS, Usman 

bin Affan AS, dan Ali bin Abi Thalib AS. Pada masa itu 

pembangunan Negara Islam difokuskan pada pembangunan 



 

148 

 

insan, kemajuan yang menyeluruh dan seimbang, keadilan, 

perkembangan ilmu dan perkembangan wilayah. 

Kemudian peradaban Islam semakin berkembang pada 

masa pemerintahan Khilafah Umayyah dan Khilafah 

„Abbasiah, yaitu periode selama 600 tahun lamanya yang biasa 

disebut sebagai era peradaban “Islam Klasik”. Kerajaan 

Khalifah Ummayah (661-750 M) adalah kekalifahan Islam 

pertama setelah masa Khulafarur Rasyidin. Ibu kota kerajaan 

pada mulanya berada di Damaskus dan kemudian di Kordoba  

Spanyol. Pada masa kerajaan Bani Ummayah tamaddun Islam 

berkembang terutama dalam bidang kemiliteran, ekonomi, dan 

pendidikan. Dalam bidang kemiliteran antara lain dipermodern 

angkatan bersenjata serta alat perangnya. Angkatan perang 

terdiri atas pasukan berkuda, memakai kenderaan, dan 

pasukan jalan kaki, prajurit terlatih dalam perang musim panas 

dan musim dingin.  

Dalam bidang ekonomi berpusat pada pertanian dan 

perdagangan. Sistem administrasi Baitul Mal juga diperbaha-

rui. Bidang pendidikan dan ilmu pengetahuan mendapat 

perhatian yang sangat besar. Kota Basrah dijadikan pusat 

penyebaran ilmu, bahasa Arab dijadikan bahasa pengantar 

utama dalam kerajaan. Perkembangan ilmu bukan hanya 

dalam bidang agama tetapi juga dalam bidang sejarah dan 

geografi. 

Kerajaan Bani Abbasiyah (750-1258 M) adalah kerajaan 

yang melanjutkan kekuasaan Kerajaan Bani Ummayyah. 

Disebut kerajaan Abbasyah karena para pendiri dan penguasa 

dinasti ini adalah keturunan Abbas, keturunan Nabi 

Muhammad SAW. Pendiri kerajaan ini ialah Abu Abbas As-

Saffah. Selama kerajaan ini berkuasa, martabat kaum muslimin 

sudah sampai pada puncak kemuliaan. Konsep-konsep 



 

149 

 

pemerintahan dari Persia juga diadopsi oleh beberapa khalifah 

Abbasiyah dengan cara melakukan kawin silang dengan 

perempuan-perempuan Persia. Perkawinan itu melahirkan 

generasi, baru, salah satunya ialah al-Makmun. 

Puncak masa keemasan peradaban Islam terjadi pada 

masa   pemerintahan khalifah Harun al-Rasyid (788-808 M) dan 

al-Makmun (813-833 M). Pada masa Khalifah Al Ma‟mun, 

tahun 823 M, didirikan sebuah lembaga penelitian yang cukup 

besar dan berperan, yang bernama Baitul Hikmah. Pada 

lembaga itu terdapat perpustakaan yang lengkap dengan buku-

buku, termasuk tersedianya satu tim penerjemah teks-teks asli 

Yunani ke dalam bahasa Arab. Dari Baitul Hikmah itu unsur-

unsur kebudayaan Yunani diserab oleh kaum muslimin.  

Pada masa kegemilangan itu berkembang filsafat Islam dan 

ilmu pengetahuan.  Kaum muslim pada masa itu memandang 

realitas (Tuhan, alam, dan manusia) secara holistic (kaffah). 

Kesadaran yang kaffah itulah yang menyebabkan tidak dilihat 

adanya pertentangan antara agama dengan filsafat dan ilmu 

pengetahuan. Dalam segi akidah, ilmu pengetahuan, filsafat, 

kebudayaan, ekonomi dan sistem kemasyarakatan sangat maju, 

lebih dari masa-masa sebelumnya. Umat Islam pada masa itu 

mengamalkan budaya dan nilai-nilai Islami yang bersifat dunia 

akhirat. Keadilan tumbuh dengan baik tanpa membedakan ras 

dan suku bangsa.  

Kerajaan Abbasiyah memberi kesempatan kepada bukan 

orang Arab, khususnya orang Persia untuk memegang jabatan 

utama dalam pemerintahan, dan bahasa Persia mengalami 

perkembangan sebagai bahasa kedua setelah bahasa Arab 

sebagai lingua franca. Prasarana pendidikan seperti mesjid dan 

sekolah disediakan juga untuk tujuan pengembangan ilmu 

pengetahuan. Ilmu-ilmu yang dipelajari pada masa itu adalah 



 

150 

 

Al-Quran, Hadist, Nahu, ibadah,  geografi, matematika, 

astronomi, dan falsafah. Kota Baghdad yang dibangun pada 

tahun 762 M oleh Khaliah al-Mansyur, segera menjadi pusat 

kebudayaan terbesar di dunia Islam pada abad ke-9 M. (lihat 

Seyyed Hossein Nasser, 2003). 

3. Tradisi Keilmuan Islam 

 Tahap penting dalam perkembangan dan tradisi 

keilmuan Islam ialah masuknya unsur-unsur luar ke dalam 

Islam. Salah satu unsur kebudayaan luar yang diadopsi oleh 

Islam pada permulaan perkembangannya ialah kebudayaan 

Helenisme (kebudayaan Yunani dan Romawi). Ilmuan dan 

filosof muslim pada masa itu mempelajari berbagai ilmu 

pengetahuan yang telah tumbuh dalam alam pikiran bangsa 

Yunani klasik, seperti matematika, fisika, kimia, biologi, 

astronomi, dan kedokteran. Banyak pemikiran filsafat dan ilmu 

pengetahuan dari Yunani pada masa itu diterjemahkan ke 

dalam bahasa Arab, termasuk pemikiran-pemikiran Aristoteles. 

Filosof Al Farabi dipandang sebagai komentator pemikiran-

pemikran Aristoteles.  

Namun demikian, tidak berarti bahwa kebudayaan 

Yunani itu diserap seluruhnya oleh kaum muslimin. 

Pandangan dunia bangsa Yunani yang mengandung hal-hal 

yang bersifat tahayul dan mitos tidak mungkin diserap oleh 

kaum muslim yang tradisi pemikirannya didasarkan pada 

wahyu dan sunnah Nabi, yang merupakan sumber utama dari 

ilmu pengetahuan dan filsafat Islam, karena hal itu 

bertentangan dengan Islam. Para ilmuan muslim mengadakan 

perubahan-perubahan terhadap tradisi pemikiran Helenisme 

yang kontemplatif dan spekulatif itu, dan mengembangkan 

tradisi berpikir empirical-ekperimental. Usaha itu dilakukan 



 

151 

 

dengan mendayagunakan perangkat-perangkat intelektual 

guna menjawab pertanyaan-pertanyaan mengenai hakekat 

realitas, baik yang nyata maupun yang gaib. Bertemunya Islam 

dengan budaya Helenisme di Bagdad pada zaman kekalifahan 

Abbasiah merupakan awal dari perkembangan tradisi filsafat 

Islam, karena sejak itu peradaban muslim kemajuannya 

melebihi perdaban dunia  selama lebih dari 5 abad lamanya, 

yaitu antara tahun 656–1258 M, yang dipandang sebagai abad 

keemasan (the Golden Age) dunia Islam. 

Dari tangan para ilmuan muslim itu berkembang konsep 

ilmu (sains) dan filsafat ilmu yang berdiri di atas postulat-

postulat Al-Qur‟an. Pada masa itu terkenal ilmuan muslim 

seperti Jabir Ibnu Hayyan (721-815 M) yang dipandang sebagai 

bapak alkemi modern, yang mengatakan bahwa seorang 

ilmuan seharusnya tidak mengatakan sesuatu kalau tidak 

didukung dengan bukti-bukti berdasarkan ekperimen. Ibn 

Taymiyah dan Al Biruni adalah penganjur empirisme ilmiah. 

Dalam menolak silogisme Aristoteles, Ibn Taymiyah 

mengatakan: “kenyataan ada di dunia luar, bukan dalam dunia 

pikiran.”  

Ziauddin Sardar dalam tulisannya “Why Islam Needs 

Islamic Science” (1982) mengatakan bahwa ilmuan muslim dapat 

mencapai kemajuan yang luar biasa dalam pekerjaannya, 

adalah karena mereka bekerja dengan cara-cara yang sesuai 

dengan Islam. Menurutnya ada tiga unsur dalam tradisi sains 

Islam yang digunakan oleh para ilmuan muslim itu, yaitu sikap 

rendah hati, pengakuan akan keterbatasan metode ilmiah, dan 

penghargaan terhadap subyek yang diamati. Kerendahhatian 

merupakan tonggak dasar dalam sains Islam. Misalnya Hasan 

Ibnu Al-Haytam ( 965-1039), dalam karya “Optics” 

menyimpulkan bahwa pengetahuannya terbatas dan mungkin 



 

152 

 

ada kesalahan dalam karyanya itu, hanya Allah yang 

mengetahui segalanya. 

4. Sumbangan Ilmuan Muslim kepada Sains Modern 

Dunia Islam bagian Timur yang banyak dikuasai oleh 

golongan Asy‟ariyah mengalami stagnasi dalam bidang 

pemikiran, dimana filsafat dan sains tidak berkembang. Tetapi 

dunia Islam bagian Barat (Cordoba di Spanyol), dimana 

berkembang paham Muktazilah, umat Islam memperoleh 

kebebasan intelektual, sehingga filsafat dan sains berkembang 

dengan pesat, dan banyak terdapat ilmuan muslim yang 

terkenal, seperti Ibn Massarah, Ibn Majjah, Ibn Tuffail, Ibn. 

Rusyd, dan lain-lain. Dunia Islam bagian Barat itulah yang 

membuat benang merah yang menghubungkan alam pikiran 

Yunani-Arab Islam dan alam pikiran Barat (modern). Seperti 

dikatakan oleh George Bernard Shaw dan juga oleh George 

Santilana, bahwa peradaban baru di Barat harus dicari akar-

akar intelektualnya pada tradisi filsafat Islam dimasa “The 

golden age of  Islam” di Spanyol. (lihat Hossein Nasr, 2003). 

Sebenarnya adalah tidak benar apa yang dikatakan oleh 

kebanyakan ilmuan Barat bahwa sains dan teknologi dipelopori 

oleh sarjana Barat, yaitu oleh Copernicus (1473-1543), dan 

Yohanes Kepler, dan diikuti oleh Galilie Galileo (1564-1642). 

Mereka mengkaji tentang astronomi yang katanya dipelajari 

dari karya ilmuan Yunani seperti Ptolemy. Padahal sebenarnya 

Al-Biruni (973-1050) orang yang pertama yang menerangkan 

fenomena gerhana, bulan dan matahari secara tepat dan yang 

kemudian mengatakan bahwa matahari adalah pusat sistem 

surya. Demikian juga, sarjana Barat mengatakan bahwa 

William Harvey sebagai orang pertama yang menemukan 

fenomena peredaran darah, padahal fenomena tersebut sudah 



 

153 

 

diperbincangkan dengan terperinci oleh Ibn an-Nafis (  -1288).  

(lihat Mohd Yusof Hj. Othman, 2009)  

Dunia mengakui bahwa perkembangan sains modern 

berdiri di atas sumbangan ilmuan-ilmuan muslim. Diantara 

sumbangan mereka yang terpenting ialah penemuan metode 

ekperimental yang pada gilirannya menimbulkan revolusi di 

bidang IPTEK sebagaimana dilakukan oleh Al Biruni, Al 

Haytam, Al Razi, Ibnu Sina, dan lain-lain.  Al-Qur‟an menjadi 

sumber motivasi bagi mereka. Bagi para ilmuan muslim klasik 

pada masa itu, cara dan tujuan melakukan sains didasarkan 

pada cita-cita Islam. Produk daripada sains menurut mereka 

hanya boleh dipakai untuk penggunaan yang dapat diterima 

oleh Islam. 

Dalam bidang kedokteran, terkenal nama Ibnu Sina dan Al-

Razi. Ibnu Sina (370-428 M) atau Avecinna , yang menulis buku 

petunjuk tentang kedokteran, yaitu tentang fisiologi, 

kebersihan, patologi, terapi, dan materi pengobatan. Karyanya 

al-Qanun fi al- Thibb merupakan encyclopedia kedokteran yang 

paling besar dalam sejarah. Al-Razi  adalah tokoh pertama 

yang menyusun buku mengenai kedokteran anak. Muhammad 

al-Khawarizmi, ahli matematika yang juga mahir dalam 

astronomi, adalah yang mencipta ilmu aljabar. Kata “aljabar” 

berasal dari judul bukunya al-Jabar wa al-Maqabalah.  

Dalam bidang llmu Fisika, Hasan Ibnu Haytam (354-430  

M) yang di Eropa dikenal sebagai Alhazen, menemukan optik 

yang kemudian dipakai sebagai dasar bagi  karya Roger Bacon 

dan Kepler mengenai teropong, teleskop, dan mikroskop. 

Penelitian-penelitian yang dilakukan Ibnu Haytam dan 

karangannya dalam bidang ilmu falak dan metereologi 

mempunyai manfaat besar dalam menemukan hakekat-hakekat 

ilmiah yang penting. Ia membuktikan bahwa bintang-bintang 



 

154 

 

memiliki sinar khusus yang dikirimnya dan bulan mengambil 

cahaya dari matahari. Ia menghitung ketinggian lapisan udara 

yang mengelilingi bumi dan memperkirakannya sampai 15 km. 

Ia juga memberikan perhatiannya terhadap sebab-sebab 

munculnya bulan sabit, gelap, pelangi, dan juga menemukan 

kacamata pembesar pertama untuk membaca. Ibnu Haytam 

juga terkenal sebagai orang yang menentang pendapat bahwa 

mata mengirim cahaya ke benda yang dilihat. Menurut 

teorinya, yang kemudian ternyata benar, bahwa bendalah yang 

mengirim cahaya ke mata.  (lihat Ahmad Fuad Basya, 2015).  

Dalam bidang ilmu filsafat terkenal Ibnu Farabi sebagai 

komentator Aristoteles, serta Ibnu Rusyd, dan Al-Kindi yang 

banyak mempengaruhi ilmuan Barat.  Ibnu Rusyd (520-595 M) 

yang dikenal sebagai Averroes sangat besar pengaruhnya di 

Eropa, sehingga pada waktu itu timbul gerakan kebebasan 

berpikir yang disebut gerakan Averroeisme. Berawal dari 

gerakan itulah kemudian lahir reformasi dalam bentuk gerakan 

kebangkitan kembali atau renaissance Pengaruh ilmu 

pengetahuan Islam atas Eropa sudah berlangsung sejak abad 

ke-12, yaitu dengan mempelajari terjemahan Arab yang 

diterjemahkan kembali ke dalam bahasa Latin. (lihat juga Badri 

Yatim, 1993).  

Demikianlah, banyak buku yang telah ditulis mengenai 

betapa besarnya sumbangan keilmuan Islam kepada peradaban 

dunia, dengan menunjukkan bukti-bukti tentang peranan 

ilmuan muslim dalam berbagai bidang ilmu pengetahuan. 

Banyak diantara ilmuan muslim itu yang ahli dalam lebih dari 

dua bidang ilmu pengetahuan. 

 

 



 

155 

 

5. Faktor Penyebab Majunya Peradaban Islam  

       Sejarah mencatat bahwa pada zaman Islam klasik, lebih 

dari 500 tahun lamanya (650-1150) tamaddun Islam mencapai 

kemajuan yang sangat berarti. Itu terutama berlangsung pada 

masa pemerintahan Khilahah Abbasyah. Peradaban Islam 

berada pada abad keemasan (the golden age), sementara dunia 

Eropah pada masa itu masih berada dalam abad gelap (the dark 

age). Apa yang menyebabkan dapat dicapai kejayaan seperti 

itu?  

Ada beberapa penyebabnya. 

a. Ilmu dan agama tidak dipertentangkan, keduanya saling 

mengisi. Para filosof dan ilmuan pada masa itu di samping 

memiliki keimanan yang kokoh, juga memiliki etos 

keilmuan yang kuat, mereka juga memiliki etos 

kemanusiaan yang tinggi, yaitu mereka sangat percaya 

akan kemampuan manusia dalam melaksanakan perannya 

sebagai khalifah di bumi. 

b. Penguasa pada masa itu sangat mendukung upaya para 

ilmuan untuk mengembangkan ilmu pengetahuan dan 

kebudayaan Islam, terutama pada masa pemerintahan 

khalifah Harun al-Rasyid dan Khalifah al-Makmun. Pada 

masa pemerintahan kedua khalifah itu diadakan gerakan 

penerjemahan buku-buku ilmu pengetahuan dan juga 

didirikan perpustakaan  

c. Terjadinya asimilasi antara bangsa Arab dengan bangsa-

bangsa lain yang lebih dahulu telah maju dalam ilmu 

pengetahuan. Dalam upaya penyebaran agama Islam ke 

berbagai wilayah di dunia, Islam bertemu dengan berbagai 

kebudayaan baru yang mendorong semangat untuk 

pengembangan ilmu pengetahuan. Misalnya pemerintah 

Abbasiyah memasukkan orang-orang Persia dalam 



 

156 

 

pemerintahan, malah juga menggunakan strategi 

perkawinan silang. 

d. Kehidupan di dunia Arab pada masa itu berada dalam 

suasana yang relatif aman, sampai datang ancaman dari 

pihak luar yaitu dari bangsa Mongol di bagian Timur dan 

dari pihak Kristen di bagian Barat jazirah Arab.  

Faktor-faktor tersebut dapat dipandang sebagai diantara 

sebab majunya peradaban Islam pada masa-masa awal sejarah 

Islam sampai dengan abad ke 12. 

6. Faktor Penyebab Mundurnya Peradaban Islam 

Terdapat dua faktor internal yang menyebabkan kemun-

duran peradaban Islam pada periode Islam klasik.  

a. Setelah memasuki abad ke 12 M kaum muslim sudah mulai 

meninggalkan tradisi berpikir filsafat, khususnya filsafat 

sains. Mereka sudah lebih cenderung mengembangkan 

kesadaran mistis dan arketisme, lari dari kesadaran kosmis 

atau dunia materi menuju ke dunia sufisme. Penafsiran 

secara rasional terhadap ayat-ayat Al-Qur‟an menjadi 

haram, pintu ijtihaj ditutup rapat-rapat, kegiatan berfilsafat 

dihujat, filosof mulai dicap sebagai kafir. Islam diredusir 

menjadi kegiatan ritual semata atau hanya sebagai ajaran 

moral. Sejak itu peradaban Islam mulai redup cahayanya. 

       Memang seperti dikatakan oleh Mohammad Iqbal, bahwa 

Islam (dengan pandangan kosmologinya yang dinamis), 

pada dasarnya tidak dapat menerima kebudayaan 

Helenisme, malah oleh para ulama budaya Helenisme itu 

dipandang dapat membahayakan agama. Karena itu dari 

kalangan kaum ulama tumbuh gerakan untuk bangkit 

melawan kaum Neo-Platonis Islam yang ada pada waktu 

itu, seperti perkumpulan “Ikhwanussafa” yang berusaha 



 

157 

 

menghancurkan filsafat. Dalam karyanya “Tahafut Al-

Falasifa” Al-Ghazali menunjukkan bahwa ada 20 macam 

persoalan yang ditemuinya dalam karya-karya para filosof 

yang menurutnya merusak ajaran Islam. Sebanyak 17 

macam diantaranya dipandang sebagai bid‟ah, dan 3 

macam lainnya membuat para filosof dicap sebagai kafir 

karena dinilai telah menyimpang dari aqidah. Ketiga hal 

itu ialah mengenai: Qadimnya alam, penyangkalan 

terhadap pengetahuan Allah mengenai hal-hal yang 

pertikular, dan penyangkalan terhadap kebangkitan 

kembali.  Pandangan Al-Ghazali itu mendapat reaksi dari 

Ibn Rusyd dari Kordoba, yang mengarang kitab Tahafut al 

Tahafut. Selain Tahafut al-Falasifa, Al-Ghazali juga 

mengarang buku penting benama “Ihya Ulumuddin” 

(Menghidupkan kembali Ilmu-Ilmu Agama). Pandangan-

pandangannya dalam kitab itu  telah membuatnya 

memainkan peranan  rekonsiliasi antara dua kubu 

pandangan yang bertentangan dalam Islam, yaitu antara 

pandangan Eksoteris dan pandangan Esoteris. (lihat Aslam 

Hadi, 1986:60).  

Dalam dunia Islam klasik telah ada dua golongan yang 

berbeda dalam filsafat ketuhanan, yaitu Asy‟ariyah yang 

berpandangan esoteris, dan Muktazilah yang eksoteris. 

Golongan Asy‟ariyah menganut pandangan yang 

deterministik (jabariah) mengenai alam dan manusia, 

artinya alam dan manusia ini sudah ditentukan sedemikian 

rupa oleh Allah dimana manusia tidak dapat 

mengubahnya. Manusia tidak memiliki kemauan bebas 

(free will) untuk berbuat lain dari yang telah ditentukan itu. 

Golongan Muktazilah ialah golongan yang berpandangan 

rasionalistis. Menurut mereka alam bersifat deterministik, 

tetapi manusia adalah indeterministik sifatnya. Artinya 



 

158 

 

manusia memiliki kemauan bebas (free will) untuk 

menentukan kehidupannya. Menurut kaum Muktazilah, 

determinisme (ketertundukan) manusia hanya berlaku 

pada fungsi dirinya sebagai hamba Allah, bukan pada 

fungsi dirinya sebagai  khalifah di bumi, sebagai pengelola 

dan pemakmur kehidupan dunia. Karena itu manusia tidak 

tergantung pada nasib, tetapi memiliki kebebasan untuk 

merubah nasibnya. Kaum Asy‟ariyah menetang atau 

memusuhi filsafat, sedangkan kaum Muktazilah 

mendukung filsafat dan ilmu pengetahuan. Perseteruan 

antara kedua paham teologis-filosofis itu telah membawa 

sejarah pemikiran Islam pada titik balik yang sangat serius 

pada abad ke-12. Sejak itu peradaban Islam mengalami 

kemunduran, dan terus tertinggal dari kemajuan dunia 

Barat sampai sekarang.  

b. Secara gradual setelah beberapa peristiwa, kekuatan 

khilafah Abbasyiah menurun. Mereka terjebak perselisihan 

yang berada ditengah-tengah antara bangsa Arab, Persia, 

dan Turki. Sejak awal abad ke-9 M  amir-amir yang 

berkuasa di provinsi bagian Timur Persia mulai 

melepaskan diri dari pemerintahan pusat kekhalifahan di 

Bagdad dan mendirikan dinasti-dinasti sendiri seperti 

dinasti Saffariah (867-908 M), dan dinansti Samaniyah (879-

999 M) yang mempunyai peran penting dari sudut 

pandang kultural karena mereka adalah pelindung utama 

bahasa Persia. Pergerakan dan kemajuan suku-suku Turki 

telah menyebabkan terjadinya perubahan penting baik dari 

segi politik maupun etnik. Dinasti Ghaznawiyah yang 

berasal usul Turki mengalahkan dinasti Samadiyah dan 

mendirikan kerajaan-kerajaan, dan bahkan kekuasaannya 

sampai ke India. Dinasti Turki yang penting ialah Bani 

Seljuk yang berkuasa hampai 2 abad lamanya (1035-1258 



 

159 

 

M). Meskipun berasal dari keturunan bangsa Turki, Bani 

Seljuk adalah pelaku utama khasanah budaya Persia. 

Selama masa pemerintahan mereka kesusasteraan Persia 

berkembang pesat dan Persia telah melahirkan beberapa 

penyair besar. (lihat Hossein Nasr, 2003). 

Adapun sebagai faktor eksternal yang menjadi penyebab 

kemunduran itu adalah karena terjadinya invasi dari pihak luar 

terhadap peradaban Islam. Pada saat bagian barat wilayah 

Islam tidak terpengaruh oleh invasi bangsa Mongol, wilayah 

Timur telah dihancurkan oleh keturunan Jengis khan itu, yang 

mengawalinya dengan merebut daerah Asia Tengah, kemudian 

Persia, Irak, Syria, Palestina dan hanya terhenti oleh pasukan 

Mamalik di Semenanjung Sinai. Bangsa Mongol juga 

menghabisi kekhalifahan Abbasiyah sehingga membawa 

perubahan besar dalam bidang politik dunia Islam. Dengan 

penaklukan Baghdad dan pembunuhan terhadap khalifah 

terakhir Bani Abbas pada tahun 1258 M, dunia Islam memasuki 

fase baru sejarahnya.  

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

160 

 

 
 
 

 
Fazlur Rahman 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Nurcholis Madjid 
 
 
 

 
 

 
Osman Bakar 

 
 
 
 
 



 

161 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

162 

 

BAB   11 

UPAYA MEMBANGUN KEMBALI 

SAINS DAN PERADABAN ISLAM 
 

Sejak mundurnya peradaban Islam pada abad ke 13 yang 

kemudian peradaban Barat mulai maju, ternyata peradaban 

Islam masih tertinggal sampai sekarang. Para ilmuan muslim 

kontem-porer menyadari hal itu dan terus berusaha untuk 

membangun kembali peradaban Islam. Ada beberapa upaya 

yang telah dan sedang dilakukan ke arah itu sejak abad ke 15 

H, diantaranya ialah: menggagaskan dan mengembangkan 

konsep Islamisasi ilmu pengetahuan, membangun epistemologi 

sains Islam, dan  memajukan kembali pendidikan bagi kaum 

muslimin.  

1. Melalui Islamisasi Ilmu Pengetahuan 

Islam adalah sebuah sistem agama, kebudayaan dan 

peradaban secara menyeluruh, dimana etika dan nilai-nilainya 

menyerap setiap aktivitas manusia, termasuk di dalamnya 

sains, yang bermakna bahwa ilmu pengetahuan atau sains 

tidak mungkin bebas nilai tetapi sarat dengan nilai (value 

laden).  Gagasan Islamisasi llmu pengetahuan muncul dari 

keyakinan tersebut, yaitu sebagai reaksi terhadap konsepsi 

sains modern yang mengatakan bahwa sains netral atau bebas 

nilai (value free). Artinya ilmu pengetahuan modern itu harus 

diislamkan.  

Berbicara mengenai Islamisasi ilmu pengetahuan tidak 

dapat dilepaskan dari tiga orang ilmuan muslim yang 

dipandang sebagai penggagas atau pelopornya, yaitu Syed 

Muhammad Naquib al-Attas, Ismail Raji al-Faruqi dan Seyyed 

Hossein Nasr. Berikut ini dikemukakan secara singkat gagasan 



 

163 

 

dan upaya yang dilakukan mereka mengenai Islamisasi ilmu 

pengetahuan.  

Syed Muhammad Naquib al-Attas 

       Profesor al-Attas adalah ilmuan warganegara Malaysia, 

lahir di Bogor, Indonesia pada 5 September 1931, putra dari 

Syed Ali Alatas, yang pada usia 5 tahun pindah ke Malaysia.  

Memperoleh gelar MA pada McGill University, Kanada (1962) 

di bidang Teologi dan Metafisika, dan gelar PhD. pada The 

School of Oriental and African Studies, The University of 

London (1966). Ia pendiri Institut Bahasa, Kesusasteraan dan 

Kebudayaan Melayu, dan salah seorang pendiri Universitas 

Islam Antar Bangsa, Malaysia (1987) serta pendiri International 

Institute of Islamic Thought and Civilizations (ISTAC) dan menjadi 

pimpinannya (1989-2002). Sejak tahun tahun 1960-an al-Attas 

telah menggagas teori Islamisasi ilmu. Bukunya yang berjudul 

Preliminary Statements on a General Theory of the Islamization of the 

Malay-Indonesian archipelago ditulis tahun1969.        

       Ketika berlangsung konperensi internasional tentang 

pendidikan di Mekkah tahun 1977, al-Attas diundang sebagai 

pembicara utama dimana ia mengatakan bahwa tantangan 

terbesar yang sedang dihadapi oleh umat Islam ialah 

sekularisasi ilmu pengetahuan. Ia mengeritik proses 

sekularisasi ilmu pengetahuan yang terjadi di dunia Barat, dan 

menyampaikan gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai 

solusinya. Gagasannya itu dipertajam lagi dalam bukunya 

berjudul Islam and Secularization yang ditulis tahun 1978, dan 

kemudian pada tahun 1995, ide-idenya mengenai Islamisasi 

ilmu pengetahuan dibukukan dengan judul Prolegomena to the 

Metaphysic of Islam. 

 



 

164 

 

      Dalam bukunya berjudul Islam and The Philosophy of Science 

(1989:9) al-Attas mengemukakan bahwa wahyu merupakan 

sumber ilmu tentang realitas dan kebenaran akhir mengenai 

makhluk dan Penciptanya. Wahyu merupakan dasar bagi 

kerangka metafisis untuk membahas filsafat sains sebagai 

sebuah sistem yang menggambarkan realitas dan kebenaran 

yang diperoleh melalui rasio dan empiri. Tanpa wahyu, realitas 

yang dipahami hanya terbatas kepada alam nyata yang 

dipandang sebagai satu-satunya realitas. Itulah sains sekuler. 

Dikatakan bahwa pandangan hidup Islam terdiri dari berbagai 

konsep yang saling terkait, seperti konsep Tuhan, wahyu, 

penciptaan, psikologi manusia, ilmu, agama, kebebasan, nilai 

dan kebaikan serta kebahagiaan. Karena itu Islam adalah 

agama dan sekaligus peradaban. Kebenaran nilai dalam Islam 

bersifat mutlak karena kebenaran nilai Islam akan berlaku 

sepenjang masa.  

       Gagasan Naquib al-Attas tentang Islamisasi ilmu 

pengetahuan yang telah digelutinya selama sekitar 30 tahun, 

dimanifestasikan dalam ISTAC, sebuah lembaga pendidikan 

pascasarjana yang didirikannya pada tahun 1989 di Malaysia.  

Ismail Raji al-Faruqi  

       Profesor Ismail Raji al-Faruqi lahir di Jaffa, Palestina pada 1 

Januari 1921. Pendidikan dasar dilaluinya pada College des 

Fretes di Lebanon, dan pendidikan tinggi ditempuh pada The 

American University, Bairut. Setelah lulus sarjana ia kembali ke 

Palestina bekerja sebagai pegawai pemerintah. Pada tahun 1947 

ia hijrah ke Amerika Serikat, dan disana ia mulai menekuni 

dunia akademik. Ia meraih gelar Master pertama dalam bidang 

filsafat dari Universitas Indiana (1949), dan gelar Master kedua 

dari Universitas Harvard, sementara gelar doktornya diperoleh 

di Universitas Indiana. Kemudian selama 4 tahun ia 



 

165 

 

memperdalam ilmu agama di Universitas al- Azhar, Kairo. 

Setelah itu pada tahun 1959 ia mengajar di Universitas McGill, 

Montreal, Kanada selama dua tahun. Pada tahun 1962 ia 

pindah ke Karatchi, Pakistan, terlibat dalam kegiatan riset. 

Tahun 1962 ia kembali lagi ke Amerika Serikat mengajar di 

Fakultas Agama Universitas Chicago, dan program pengkajian 

Islam di Universitas Syracuse, New York. Tahun 1968 ia pindah 

ke Universitas temple, Philadelphia dimana ia mendirikan 

Pusat Pengkajian Islam di sana. Sementara itu ia juga menjadi 

professor tamu di berbagai universits seperti di Philipina dan di 

Iran. Nasib tragis menimpanya, al-Faruqi dan isterinya Dr. Lois 

Lamya, serta keluarganya terbunuh pada tanggal 27 Mei 1986 

di Philadelphia, dalam satu kerusuhan yang dilakukan oleh 

kelompok teroris. (lihat w.w.w ummahonline.com) 

 Yang dimaksud dengan Islamisasi ilmu pengetahuan 

menurut Ismail Faruqi ialah   mengislamkan semua ilmu, baik 

ilmu kontemporer maupun ilmu-ilmu yang menjadi tradisi 

Islam. Jadi berbeda dengan pengertian islamisasi yang 

dimaksudkan oleh Naquib al-Attas. Definisi Islamization of 

Knowledge menurut Ismail Faruqi adalah sebagai  “usaha 

dalam memberikan definisi baru, mengatur data-data, memikir 

kembali argumen dan rasionalisasi berhubung data itu, menilai 

kembali kesimpulan dan tafsiran, membentuk kembali tujuan, 

dan melakukan semua itu sedemikian rupa sehingga semua 

disiplin itu memperkaya wawasan Islam dan bermanfaat bagi 

cita-cita Islam.  

Menurut Faruqi, tujuan islamisasi ilmu pengetahuan 

adalah untuk menghapuskan secara tuntas dualisme sistem  

pendidikan yang dihadapi oleh umat Islam saat ini, 

menggantikannya dengan paradigma Islam atau sistem 

pendidikan Islam yang dapat menanamkan serta 



 

166 

 

merealisasikan visi Islam dalam ruang dan waktu. 

Dikatakannya bahwa Islamisasi ilmu pengetahuan yang 

digagaskannya bersandarkan pada prinsip tauhid. Prinsip 

tauhid itu dikembangkan menjadi lima macam kesatuan, yaitu: 

1) kesatuan Tuhan, 2) kesatuan ciptaan, 3) kesatuan kebenaran 

dan pengetahuan, 4) kesatuan kehidupan, dan 5) kesatuan 

kemanusiaan. (lihat Ismail Faruqi, Islamisasi Pengetahuan, 

Pustaka, Bandung, 2003:38-39). 

Untuk merealisasikan gagasannya tersebut, Ismail Faruqi 

bersama teman-temannya mendirikan Internasional Institut 

Pemikiran Islam (International Institute of Islamic Thought, IIIT) 

di Virginia, pada tahun 1981. Untuk melaksanakan rencana 

kerjanya, Ismail Faruqi menyarankan beberapa langkah sebagai 

berikut:  

1. Mengembalikan ilmu tauhid pada kedudukannya sebagai 

teras ilmu dan ilmu tertinggi dalam susunan ilmu 

pengetahuan. 

2. Melaksanakan pengajaran ilmu tauhid yang lebih luas 

ruang lingkupnya dan dengan lebih berkesan dengan 

menghubungkan ilmu tersebut kepada segala bidang ilmu 

modern dan segala bidang kehidupan manusia dewasa ini. 

3. Menghidupkan peranan al-Quran sebagai pencetus 

kemajuan ilmu pengetahuan dan sebagai sumber prinsip-

prinsip ilmu dalam pelbagai bidang. 

4. Memupuk sikap yang positif dikalangan orang Islam 

terhadap warisan intelektual tamaddun Islam zaman silam 

dan juga terhadap ilmu pengetahuan modern yang 

dihasilkan oleh orang bukan Islam 

5. Mewujudkan iklim yang sehat bagi pertumbuhan ilmu, 

yaitu dengan menggalakkan factor-faktor yang dapat 



 

167 

 

menyuburkan pertumbuhan ilmu dan menghapuskan 

factor-faktor yang menghalangi kemajuannya. 

6. Melahirkan segolongan ilmuan yang mempunyai 

pengetahuan mendalam tentang tradisi ilmu Islam dan 

pada waktu yang sama menguasai pelbagai bidang ilmu 

pengetahuan yang modern. (lihat Baharuddin Ahmad, 

1994: 139-140). 

Pendidikan merupakan bagian penting dari tujuan 

programnya, dan salah satu dampak dari gagasan Islamisasi 

ilmu pengetahuan Ismail Raji al-Faruqi ialah berdirinya  

Universitas Islam Antar Bangsa di Malaysia pada tahun 1983. 

Setelah ia meninggal, namanya diabadikan dengan didirikan 

The Ismail and Lamya al-Faruqi Memorial Fund, oleh organisasi 

masyarakat Islam Amerika Utara (ISNA), untuk mengenang 

jasa-jasa, usaha, dan karyanya, dan untuk maksud melanjutkan 

cita-cita Islamisasi ilmu pengetahuan.  

Seyyed Hossein Nasr  

Prof. Seyyed Hossein Nasr seorang ilmuan muslim 

kelahiran Iran tahun 1933 tetapi lama tinggal di Amerika 

Serikat. Ia dengan sangat gigih mengeritik sains sekuler. 

Sebagai solusi terhadap gerakan sekularisasi atau desakralisasi 

ilmu pengetahuan yang dikembangkan oleh Barat, Hossein 

Nasr menggagaskan konsep sains sakral. Ia mengatakan bahwa 

iman tidak terpisah dari ilmu dan ilmu tidak terpisah dari 

iman. Fungsi ilmu adalah sebagai jalan menuju yang sakral. 

Menurutnya desakralisasi ilmu pengetahuan di Barat bermula 

ketika masa renaissance, yaitu ketika rasio mulai dipisahkan 

dari iman, yang kemudian seterusnya terjadilah proses 

sekularisasi, bukan saja dalam studi ilmu tetapi juga dalam 

studi agama. Namun demikian, menurut Hossein Nasr, sains 

sakral yang digagaskannya bukan hanya milik ajaran Islam, 



 

168 

 

tetapi juga dimiliki oleh agama Hindu, Budha, Confusius, 

Taoisme, Majusi, Yahudi, Kristen, dan filsafat Yunani klasik. 

Namun demikian pandangannya mengenai desakralisasi ilmu 

dapat digolongkan ke dalam kegiatan Islamisasi ilmu 

pengetahuan.  

Di Indonesia, gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan juga 

menarik perhatian para cendikiawan muslim. Pada tanggal 11 

November 2000 bertempat di Bandung diadakan diskusi atau 

Perdebatan Ontologis-Fungsional mengenai gagasan Islamisasi 

Sains dan Dekonstruksi Sains Modern. (lihat Muflich 

Hasbullah, 2000). Mengenai gagasan Islamisasi ilmu 

pengetahuan yang dibahas dalam diskusi itu, ternyata ada 

yang pro dan ada yang kontra, dan masing-masing pihak 

mengemukakan alasan-alasan yang mendasar.  

Pihak pro menganggap bahwa sistem sains yang banyak 

dikembangkan oleh kaum muslimin sekarang ini adalah sistem 

sains Barat yang bersifat sekuler, banyak mengandung nilai 

yang bertentangan dengan Islam, dan yang mengancam 

kelangsungan kehidupan umat manusia dan lingkungannya. 

Karena itu sistem pendidikan yang sekuler itu perlu diislamkan 

sebagaimana pernah berkembang dalam peradaban Islam pada 

masa “the golden age of Islam”. Bagi yang kontra antara lain 

berpendapat bahwa sebenarnya tidaklah mudah mengislamkan 

ilmu pengetahuan modern itu, karena selain harus mampu 

mengidentifikasi dan memahami dengan benar pandangan 

hidup Islam, tentu harus pula memahami sejarah dan esensi 

peradaban Barat yang mendasari sains modern itu.     

 

 

 



 

169 

 

2. Melalui Pengembangan Epistemologi Islam. 

Apakah mungkin dikembangkan suatu filsafat sains 

Islam? Bagaimana pandangan ilmuan muslin tentang itu? Pada 

tahun 1985, Mahmud Ahmed mengadakan suatu penelitian 

tentang “Etos Islam dan Ilmuan Muslim” untuk mengetahui 

sikap ilmuan muslim, yang muda dan senior terhadap sains 

modern dan tanggapan mereka terhadap sains Islam. 

Ditemukan bahwa para ilmuan muda cenderung waspada 

terhadap nilai-nilai inheren dari sains modern. Selain itu 

sebanyak 71 % dari mereka yakin bahwa nilai-nilai Islam dapat 

menjadi dasar bagi kegiatan keilmuan, sementara hanya 50% 

dari kalangan yang lebih tua yang merasa yakin mengenai hal 

itu. Para ilmuan muslim pada umumnya sepakat mengenai 

perlunya dibentuk sains yang islami, yaitu dengan alasan 

sebagai berikut: 

a. Umat Islam memerlukan sebuah sistem sains untuk 

memenuhi kebutuhan-kebutuhannya, baik yang bersifat 

material maupun spiritual, karena sistem sains yang ada 

kini dipandang belum mampu menenuhi kebutuhan 

tersebut. Sebabnya karena sains modern mengandung 

nilai-nilai khas Barat, yang banyak diantaranya yang 

bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Selain itu juga 

karena telah terbukti bahwa sains modern itu 

menimbulkan ancaman bagi kelangsungan hidup umat 

manusia. 

d. Secara sosiologis umat Islam yang tinggal di daerah yang 

geografis dan kebudayaannya berbeda dengan Barat tentu 

memerlukan suatu sains yang berbeda pula, karena sains 

Barat diciptakan guna memenuhi kebutuhan masyarakat-

nya sendiri. 



 

170 

 

e. Umat Islam pernah memiliki suatu peradaban Islam 

dimana sains berkembang sesuai dengan nilai-nilai dan 

kebutuhan umat Islam. Jadi syarat-syarat untuk itu 

sebenarnya mampu dipenuhi, yaitu mencipta kembali 

sians Islam. 

f. Karena belum ada sistem pendidikan yang sesuai dengan 

nilai-nilai Islam. Sistem pendidikan di negara muslim 

sudah terjebak dalam dualisme, yaitu   ilmu agama dan 

ilmu sekuler yang memberi tekanan ataupun 

mengabaikan pada salah satu dari keduanya. (lihat Mahdi 

Ghulsyani). 

Konsep Sains Islam menurut IFIAS          

Pada tahun 1981 telah diadakan sebuah seminar tentang 

“Pengetahuan dan Nilai” di Stockholm yang diselenggarakan 

oleh International Federation of Institutes of Advance Study (IFIAS) 

yang telah berhasil menentukan 10 konsep Islami yang secara 

bersama-sama membentuk kerangka nilai sains Islam. Konsep 

Islami itu mencakup sifat dasar penelitian ilmiah. Kedudukan 

ke 10 konsep tersebut digambarkan dalam diagram sebagai 

berikut: 

Gambaran Diagramatik Konsep Islam 

Yang Mencakup Sifat Dasar Penelitian Ilmiah 

(lihat Nasim Butt, 1996) 

1. Tauhid  (keesaan Allah) 

2. Khilafah (kekhalifahan manusia) 

3. Ibadah               (ibadah) 

4. „Ilm  (pengetahuan) 

5. Halal       (diperbolehkan) 

6. Haram   (dilarang) 

7. „Adl  (keadilan) 

8. Zhulm    (kezaliman) 



 

171 

 

9. Ishtislah  (kemaslahatan umum) 

10. Dhiya     (kecerobohan) 

 

Inti konsep paradigma sains Islam ialah Tauhid, Khilafah, 

dan „Ibadah, konsep yang menjabarkan peran dan tujuan 

kehidupan manusia, untuk membuat kehidupan manusia dan 

alam menjadi lebih berarti. IFIAS berpendapat bahwa ilmuan 

muslim, lembaga-lembaga, serta pusat sains Islam perlu 

memiliki tujuan utama untuk meningkatkan keadilan dan 

kemaslahatan manusia sementara dalam waktu yang 

bersamaan mampu meredam atau menekan kezaliman dan 

kecerobohan (zhulm dan dhiya). Gerakan mencari epistemologi 

Islam tersebut semakin nyata dengan terbitnya majalah Afkar 

(Inquiry) pada tahun 1984 dimana di dalamnya banyak dibahas 

mengenai epistemologi Islam. 

Konsep Episemologi Islam menurut Ziauddin Sardar  

Ziauddin Sardar adalah seorang jurnalis dan intelektual 

Islam asal Pakistan yang dibesarkan di Inggeris. Dalam 

bukunya “Jihad Intelektual (1988), Ziauddin Sardar menjelas-

kan bahwa worldview (pandangan dunia) tentang Islam masih 

belum tepat. Banyak intelektual muslim memandang Islam 

dalam makna yang sangat sempit dan mengikat. Gambaran 

tentang cara hidup Islam sering digambarkan dalam bentuk 

atomic dan segregated (terpisah-pisah). Menurut Sardar, Islam 

harus dilihat sebagai peradaban. Ia menegaskan bahwa “hanya 

dengan mendekati Islam sebagai peradaban masa depan, dan 

hanya dengan menyajikan Islam sebagai suatu peradaban yang 

hidup dan dinamis, kita dapat menggapai tantangan yang 

menghadang dari Barat secara sungguh-sungguh.” 

Karena itu, dalam upaya membangun kembali peradaban 

muslim, membutuhkan pendekatan terhadap Islam sebagai 



 

172 

 

peradaban. Hal itu secara esensial merupakan suatu proses 

elaborasi pandangan dunia Islam, dimana proses teoritis dan 

praktis saling membantu satu sama lain (teori membentuk 

praktek dan perilaku, dan praktek mempertajam teori). 

Peradaban muslim menurutnya merupakan sebuah kontinum 

sejarah: ia ada pada masa lampau, ada pada masa kini, dan ada 

pada masa depan. Menurutnya ada 7 (tujuh) bidang peradaban 

yang memerlukan elaborasi dan merupakan prasyarat pokok 

untuk merekonstruksi peradaban muslim. Ketujuh bidang itu 

ialah: 

1. Pandangan dunia (worldview) tentang Islam 

2. Epistemologi 

3. Syariah 

4. Struktur Sosial politik 

5. Kegiatan ekonomi 

6. Sains dan teknologi 

7. Lingkungan 

Kedudukan dan peran ke-7 bidang tersebut digambarkan 

dalam bentuk sekuntum bunga, yaitu sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

173 

 

Sekuntum bunga yang dimaksud terdiri atas inti bunga 

dan kelopak bunga. Pada inti bunga terdapat tiga lapis yang 

meliputi Pandangan dunia (worldview) Islam, Epistemologi 

Islam, dan Syariah, sedangkan pada kelopak bunga tergambar 

empat bidang kehidupan atau aspek peradaban (bisa saja 

sekuntum bunga memiliki lebih dari empat kelopak bunga).  

3. Melalui Pendidikan  

Dalam hubungan dengan pendidikan, salah satu masalah 

utama yang dihadapi umat Islam ialah adanya dualisme dalam 

sistem pendidikan, yaitu sistem pendidikan Islam dan sistem 

pendidikan sekuler, atau yang sering disebut dualisme antara 

pendidikan agama dan pendidikan umum. Menurut Mahdi 

Ghulsyani (1983) hal itu terjadi karena banyak madrasah atau 

lembaga pendidikan Islam tidak lagi memasukkan dalam 

kurikulumnya seluruh ilmu-ilmu kealaman kecuali astronomi 

dan matematika. Selain itu orang Islam yang menuntut ilmu-

ilmu empiris kebanyakan terasing dari ilmu-ilmu agama.  

Akibat dari pada penghapusan studi ilmu-ilmu kealaman 

dalam kurikulum madrasah dan kurangnya hubungan sarjana-

sarjana agama dengan sumber-sumber ilmu modern, telah 

menimbulkan munculnya dua aliran intelektual dikalangan 

muslim, yaitu: (a) kaum muslim yang berada di bawah 

pengaruh kemajuan Iptek Barat yang berdasarkan pada 

empiris, malah ada yang mencoba menafsirkan Al-Quran dan 

hadit sesuai dengan pengetahuan ilmu empiris tersebut, dan (b) 

sarjana yang menganggap teori-teori ilmiah bertentangan 

dengan doktrin Islam dan karena itu menentang sains dan 

hanya memegang agama, sehingga terjadi dualisme dan 

menciptakan konflik antara ilmu dan agama. Ghulsyani 

mengatakan: “Jika garis demarkasi antara agama dan ilmu 

pengetahuan dibuat jelas, maka tidak ada alasan bagi konflik 



 

174 

 

antara keduanya, malahan mereka akan saling menyempurna-

kan.  

Terjadinya dikotomi dan konflik antara agama dan ilmu 

pengetahuan merupakan fator penting yang telah 

menyebabkan kemunduran peradaban Islam. Mengenai 

dualisme dalam sistem pendidikan Islam itu Ahmad Syafii 

Ma’arif mengatakan apabila konsep dualisme dikotomis  

berhasil ditumbangkan, dalam jangka panjang sistem 

pendidikan Islam akan berubah secara keseluruhan. Tindakan 

peleburan itu tentu saja merupakan langkah strategis, asalkan 

peleburan tersebut berdasarkan rumusan filofofis, metodologi 

keilmuan, proses, sampai pada tingkat departemental, sehingga 

tidak ada lagi pengkotakan-pengkotakan ilmu ke dalam “ilmu 

umum” dan “ilmu agama”. Mencermati masalah tersebut maka 

salah satu usaha yang harus dilakukan oleh umat Islam di 

berbagai masyarakat muslim ialah memperbaharui sistem 

pendidikannya, terutama dalam upaya menghilangkan 

dualisme sistem pendidikan itu. 

Di Indonesia, upaya memperbaharui sistem pendidikan 

Islam untuk menghilangkan dualisme pendidikan itu menjadi 

perhatian berbagai organisasi masyarakat dan cendekiawan 

muslim. Ada yang berusaha menyatukan sistem pendidikan 

tradisional di madrasah dan pesantren yang sangat 

menekankan pada pengetahuan agama Islam dengan sistem 

sekolah warisan kolonial yang mementingkan pengetahuan 

umum.  Namun usaha seperti itu belum banyak berhasil dalam 

upaya menghilangkan dualisme dikotomis dalam pendidikan 

Islam di Indonesia.  

Hujair AH Sanaky, dalam bukunya “Pembaharuan 

Pendidikan Islam”Menuju Masyarakat Madani Indonesia (2015), 

menyarankan konsep pendidikan madani yang memberdaya-



 

175 

 

kan dan membebaskan, yaitu pendidikan yang berbasis pada 10 

nilai Islami, yaitu: religious, demokrasi, sikap toleransi, hukum, 

sikap egalitarian, menjunjung tinggi martabat manusia, 

kemajemukan budaya, wawasan global, anti kekerasan dan anti 

korupsi. Saran tersebut didasarkan pada hasil analisisnya 

terhadap tiga macam corak sistem pendidikan Islam yang 

sudah lama berkembang di Indonesia, yaitu: corak tradisional 

klasik, corak modern sekuler, dan corak konvergensi.  

       Di Malaysia, juga berkembang berbagai gagasan untuk 

memperbaharui sistem pendidikan Islam di negeri itu. Syed 

Naguib Al-Attas melalui ISTAC dan Universiti Islam Antar 

Bangsa di Malaysia sedang terus mengembangkan konsep 

mengenai sistem pendidikan Islami dan filsafat Sains Islam 

yang sesuai dengan nilai-nilai dan etika Islam.  

4. Saran-Saran Ilmuan Muslim 

Dalam hubungan dengan upaya membangun kembali 

peradaban Islam, berikut ini akan dikemukakan pendapat dan 

saran  sejumlah ilmuan muslim.  

Mahdi Gholsyani, ilmuan muslim asal Iran lahir tahun 

1939 di Isfahan. Dalam bukunya “Sains Islam Menurut Al-

Quran” (2003:60) ia mengatakan bahwa dunia muslim perlu 

berupaya untuk membawa kebangkitan kembali dunia 

keilmuan. Dalam  hal itu ia menyarankan: 

1. Supaya umat Islam mempelajari semua ilmu yang berguna 

dari orang lain, seperti yang pernah dilakukan oleh para 

sarjana dan ulama pada abad-abad pertama zaman Islam. 

Kita harus mampu membebaskan pengetahuan ilmiah dari 

penafsiran materialistik Barat dan mengembalikannya ke 

dalam konteks pandangan dunia dan ideologi Islam. 



 

176 

 

2. Bentuk gabungan yang ada antara ilmu-ilmu agama dan 

ilmu-ilmu kealaman pada zaman puncak tamaddun Islam 

harus dibangun kembali, karena titik akhir antara agama 

dan ilmu-ilmu kealaman tidak ada konflik. Agama 

mengajarkan bahwa seluruh penciptaan diorientasikan 

kepada Allah.  

3. Negara-negara muslim perlu mengambil langkah untuk 

melatih para spesialis di dalam segala bidang keilmuan dan 

industri yang penting. Pusat-pusat riset harus didirikan 

oleh seluruh komunitas muslim, sehingga sarjana muslim 

dapat bekerja tanpa kecemasan. 

4. Penyelidikan ilmiah harus dipikirkan sebagai sebuah 

pencarian penting dan mendasar, dan bukan seadanya. 

Mengimpor teknologi harus disertai dengan riset yang asli 

(indigenous). 

5. Harus ada kerjasama antara negara muslim dalam masalah 

iptek. Perlu diciptakan jaringan komunikasi antar 

universitas, dan kerjasama lembaga R&D harus dibentuk 

antara negara muslim dimana para ilmuan muslim dapat 

bekerjasama. 

Nurcholis Madjid (1939-2012) seorang tokoh 

cendekiawan muslim Indonesia, dalam bukunya “Kaki Langit 

Peradaban Islam” (1977) menulis  bahwa ilmu pengetahuan 

dan seluruh peradaban Islam adalah ilmu pengetahuan dan 

peradaban yang berlandaskan iman kepada ajaran-ajaran Allah, 

yang dikembangkan dengan mengambil keseluruhan warisan 

kemanusiaan setelah dipisahkan mana yang benar dan mana 

yang salah, yang baik dan yang buruk, yang haq dari yang 

bathil. Hasilnya ialah ilmu pengetahuan dan peradaban yang 

kosmopolit dan universal, menjadi milik semua umat manusia 

dan bermanfaat untuk seluruh umat manusia. Ia juga menulis 



 

177 

 

bahwa masyarakat Islam klasik itu merupakan masyarakat 

manusia yang pertama menginternasionalkan ilmu pengeta-

huan, yang sebelumnya bersifat parokhialistik (kedaerahan, 

primordial). Dan mereka sangat tinggi etos keilmuannya. Pada 

zaman pra modern tidak ada masyarakat manusia yang 

memiliki etos keilmuan yang begitu tinggi seperti pada 

masyarakat muslim. Etos keilmuan itulah yang kemudian 

diwariskan oleh peradaban Islam kepada Barat, kemudian 

dikembangkan oleh Barat begitu rupa, sehingga mereka justru 

mendahului kaum muslim memasuki zaman modern, dan 

membuat kaum muslim dalam kesulitan yang besar. 

Dalam upaya membangun kembali ilmu pengetahuan dan 

peradaban Islam, Nurcholis Madjid (1977:16) menyarankan 

beberapa hal yang diperlukan oleh umat Islam, yaitu: 

1. Membangkitkan kembali etos intelektual Islam klasik, yaitu 

keyakinan bahwa bahwa ilmu pengetahuan adalah 

universal, bersifat kosmopolit, dan sikap ilmuan tidak 

parochialistik. 

2. Membangkitkan kembali etos kemanusiaan, yaitu sikap 

percaya kepada manusia dan kekuatannya, sebab inilah 

yang merupakan dasar kosmopolitanisme Islam masa 

lampau. 

3. Berpandangan optimistik dan positif terhadap alam, karena 

Quran menegaskan bahwa alam ini baik dan berguna. 

4. Perlu dikembangkan berbagai nilai asasi yang lain, yang 

selain benar dan baik pada dirinya, juga merupakan 

pendukung bagi kreativitas ilmiah, misalnya nilai 

kebebasan berpikir, berpendapat dan berbicara, sikap 

demokratis yang ditandai dengan kesanggupan meng-

hargai pandangan yang berbeda, semangat keterbukaan, 



 

178 

 

gemar belajar dimana saja, berpaham kemajemukan, dan 

sebagainya. 

5. Berpandangan jauh ke depan berdasarkan iman kepada 

Allah swt. 

 

Fazlur Rahman (1919-1988) tokoh ilmuan muslim asal 

Pakistan, seorang yang dikenal sebagai juru bicara 

Neomodernisme Islam. Ia sangat kritis terhadap gagasan 

Islamisasi ilmu pengetahuan dan upaya mencari epistemologi 

Islam. Dalam tulisannya berjudul Islamisasi Ilmu: Sebuah 

Respon (2000:66) ia mengatakan bahwa  yang sangat perlu 

dilakukan ialah mendidik sebanyak mungkin para pemikir atau 

ilmuan muslim yang memiliki kapasitas berfikir konstruktif 

dan positif sebab seorang ilmuan muslim dengan sendirinya 

akan menghasilkan ilmu pengetahuan yang berdasarkan pada 

nilai-nilai Islam.  Ia menawarkan pendekatan “mengislamkan” 

pendidikan sekuler modern yang secara umum telah 

berkembang di dunia Barat, yaitu dengan mengisinya dengan 

konsep tertentu dari Islam. Dengan pendekatan ini menurutnya 

akan dapat dicapai dua tujuan (a) membentuk watak siswa dan 

mahasiswa dengan nilai Islam, dan (b) para ahli yang 

berpendidikan modern akan meningkatkan karya dalam 

bidangnya masing-masing dengan perspektif Islam.  

Osman Bakar, seorang tokoh ilmuan muslim dari 

Malaysia, dalam bukunya “Tauhid & Sains : Perspektif Islam 

tentang Agama dan Sains” (2008:399) mengatakan bahwa umat 

Islam sekarang perlu membulatkan tekat untuk menghidupkan 

kembali tamaddun Ilmu berdasarkan tauhid sesuai dengan 

tuntutan agama Islam. Dalam bukunya itu dia menyarankan 

beberapa langkah program sebagai berikut: 



 

179 

 

1. Perlu kesadaran religious sebagai daya dorong untuk 

menuntut sains dan teknologi. Dari pemahaman yang 

benar tentang semangat tauhid mengalirlah penghargaan 

terhadap pengetahuan. 

2. Perlu ketaatan pada syariah karena itu mengilhami studi 

atas  berbagai ilmu. 

3. Perlu adanya gerakan penerjemahan besar-besaran yang 

bertahanlama selama berabad-abad. 

4. Perlu disuburkan filsafat yang tertuju pada pengajaran, 

kemajuan dan pengembangan ilmu pengetahuan 

5. Perlu diperluas santunan bagi aktivitas sains dan teknologi 

oleh pemerintah. 

6. Perlu adanya iklim intelektual yang sehat sebagaimana 

diilustrasikan oleh fakta bahwa para sarjana dari berbagai 

mashab pemikiran (hukum, teologi, filsafat, dan spiritual) 

melangsungkan debat intelektual secara jujur dan rasional 

tetapi dalam semangat saling menghormati. Perdebatan 

ilmiah antara Ibnu Sina dan Al-Biruni pada abad kesepuluh 

merupakan salah satu yang paling luar biasa dalam sejarah 

intelektual Islam.  

7. Perlu adanya peran penting yang dimainkan oleh lembaga-

lembaga pendidikan dan ilmiah, terutama oleh universitas-

universitas. 

8. Perlu adanya keseimbangan yang dicapai oleh perspektif-

perspektif intelektual Islam yang utama. 

Menurut Osman Bakar ke-8 macam hal tersebut diatas 

merupakan factor internal terpenting yang menyebabkan 

keunggulan prestasi kaum muslimin di masa lampau di bidang 

sains dan teknologi, atau faktor penyebab kemajuan peradaban 

Islam pada periode “the golden age”. Faktor-faktor penyebab 

kegemilangan peradaban Islam di masa lampau itu dipandang 



 

180 

 

patut dijadikan inspirasi dan dipakai sebagai langkah-langkah 

positif dalam usaha membangun kembali peradaban Islam 

yang pada masa sekarang ini, yang sudah jauh merosot 

dibandingkan ketika periode keemasan.  

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

181 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

182 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdul Rahman Haji Abdullah (2005) Wacana Falsafah Ilmu: 
Analisis Konsep-Konsep Asas dan Falsafah Pendidikan 
Negara. Utusan Publications & Distributors SDN BHD 

Ach. Maimun (2015). Seyyed Hossein Nasr : Pergulatan Sains 
dan Spiritualitas Menuju Paradigma Kosmologi 
Alternatif. Penerbit IRCiSoD, Yogyakarta. 

Adian Husaini (2005). Wajah Peradaban Barat: Dari Hegemoni 
Kristen ke Dominasi Sekuler-Liberal. Gema Insani, 
Jakarta. 

Adian Husaini et.al (2013) Filsafat Ilmu: Perspektif Barat dan 
Islam. Penerbit Gema Insani, Jakartta 

Admin Armas dan Dinar Dewi Kania. Sekularisasi Ilmu, dalam 
Adian Husaini (et.al.), (2013). Filsafat Ilmu: Perspektif 
Barat dan Islam.  

Ahmad Fuad Basya (2015). Sumbangan Keilmuan Islam pada 

Dunia. (Terjemahan), Penerbit Pustaka Al-Kautsar, 
Jakarta. 

Al-Faruqi (1991). Pengislaman Ilmu (terjemahan). Penerbit 
Dewan Bahasa dan Pustaka, Kuala Lumpur.  

Ali Syari‟ati (1989). Membangun Masa Depan Islam. (Terj.). 
Penerbit Mizan. Bandung 

Andi Hakim Nasoetion (1999). Pengantar ke Filsafat Sains. PT 
Pustaka Utera Sntar Nusa, Bogor. 

Baharuddin Ahmad (1994). Falsafah Sains daripada Perspektif 

Islam. Dewan Bahasa dan Pustaka, K.L.  

Badri Yatim (1993). Sejarah Peradaban Islam. PT RajaGrafindo 
Persada, Yogyakarta.  

Burhanuddin Salam (2000) Sejarah Filafat Ilmu dan 
Teknologi. Penerbit Rineka Cipta. Jakarta 

Darwis A. Soelaiman (2002). Filsafat : Barat, Islam, dan 
Pancasila. Penerbit Universitas Syiah Kuala, Banda Aceh. 



 

183 

 

Fazlur Rahman. Islamisasi Ilmu: Sebuah Respon. Dalam Moeflich 
Hasbullah (Ed)(2000). Gagasan dan Perdebatan 

Islamisasi Ilmu Pengetahuan. Pustaka Jidosindo, Jakarta 

Franz Magnis Suseno (1992). Filsafat Sebagai Ilmu Kritis. 
Penerbit Kanisius, Yogyakarta. 

Fritjof Capra (2000). Titik Balik Peradaban: Sains, Masyarakat 
dan Kebangkitan Kebudayaan. Yayasan Bentang Budaya, 
Yogya.  

Fuad Hasan (1992)  Berkenalan dengan Filsafat 

Eksistensialisme. PT Kiblat Buku Utama. Bandung 

Fuad Hasan (1996) Pengantar Filsafat Barat. PT Kiblat Buku 
Utama. Bandung. 

H.B.Jassin dkk (2015). Nietzsche Zarathusra. Terjemahan dari 
Also Sprach Zarathusra karangan Nietzche.  Penerbit 
Narasi, Jakarta  

Harun Nasution (1992). Perkembangan pemikiran Modern 
dalam Islam, Yayasan Obor, Jakarta 

Hujair AH Sanaky (2015). Pembaharuan Pendidikan Islam: 
Paradigma, Tipologi, dan Pemetaan Menuju Masyarakat 
Madani Indonesia. Penerbit Kaukara Dipantara, 
Yogyakarta.  

Jujun S. Suriasumantri (1996). Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar 
Populer. (Cetakan ke-10). Pustaka Sinar Harapan. 

J. Sudarminta (2002). Epistemologi Dasar: Pengantar Filsafat 
Pengetahuan. Penerbit Kanisius, Yogyakarta. 

Kuntowijoyo (2006) Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, 
Metodologi, dan Etika. (Edisi kedua). Tiara Wacana. 
Yogya. 

Langeveld, M.J. (1959). Menuju Kepemikiran Filsafat 
(terjemahan G.J.Claesen, Penerbit PT Pembangunan, 
Jakarta. 

Mehdi Ghulsyani (2003). Filsafat Sains Menurut Al-Quran. 
Penerbit Mizan, Bandung 



 

184 

 

Moeflich Hasbullah (Ed)(2000). Gagasan dan Perdebatan 
Islamisasi Ilmu Pengetahuan. Pustaka Jidosindo, Jakarta 

Mohamad Kamil Hj.Abdul Majid (2010). Tokoh-Tokoh 
Pemikir Islam (Edisi Baru). Pekan Ilmu Publications Sdn, 
Bhd. Kuala Lumpur. 

Mohd Yusof Hj. Othman (2009) Sains, Masyarakat dan Agama.   
Penerbit, Badan bahasa dan Pustaka, Kuala Lumpu 

Mulyadi Kartanegara (2003). Pengantar Epistemologi Islam. 
Penerbit Mizan.Bandung 

M. Amin Abdullah (2002). Filsafat Etika Islam: Antara Al-
Ghazali dan Kant. Penerbit Mizan, Bandung. 

M.Nasir Tamara dan Elza Peldi Taher (editor) (1996) Agama 
dan Dialog Antar Peradaban. Yayasan Wakaf 
Paramadina.   

Nasim Butt (1991). Sains dan Masyarakat (terjemahan). 
Pustaka Hidayah, Bandung. 

Nurcholis Madjid (1972). Islam: Doktrin dan Peradaban. 
Yayasan Paramadina. Jakarta 

Nurcholis Madjid (1997). Kaki Langit Peradaban Islam. 
Yayasan Paramadina. Jakarta 

Osman Bakar (1997). Hierarki Ilmu: Membangun Rangka Pikir 
Islamisasi Ilmu. Penerbit Mizan, Bandung. 

Osman Bakar (2008). Tauhid & Sains: Perspektif Islam tentang 
Agama & Sains. Edisi Kedua & Revisi. Pustaka Hidayah. 
Bandung 

Osman Bakar (2003). Islam dan Dialog Peradaban: Menguji 

Universalisme Islam dalam Peradaban Timur dan Barat. 
Fajar Pustaka Baru. Yogyakarta. 

Pippa Norris & Ronald Inglehart (2009) Sekularisasi Ditinjau 

Kembali: Agama dan Politik di Dunia Dewasa Ini 
(Terjemahan). Penerbit Pustaka Alvabet Bekerjasama 
dengan Yayasan Wakaf Paramadina, Jakarta 

Poespoprodjo dan T.Gilarso (1999) Logika: Ilmu Menalar. 
Pustaka Grafika. Bandung 



 

185 

 

Rizem Aizid (2015) Sejarah Peradaban Islam Terlengkap: 
Periode Klasik, Pertengahan dan Modern. Diva Press, 
Yogya. 

Rosnani Hashim (1996). Educational Dualism in Malaysia: 
Implication For Theory and Practice. The Other Press. K.L.  

Robert C. Solomon (1987). Etika: Suatu Pengantar. Penerbit 
Erlangga, Jakarta. 

Samuel P. Huntington (2003). Benturan Antar Peradaban: Dan 
Masa Depan Politik Dunia. (Ter), Penerbit Qalam, Yogya.   

Seyyed Hossein Nasr (2003). Islam: Agama, Sejarah, dan 
Peradaban (terjemahan). Penerbit Risalah Gusti, 
Surabaya. 

Syamsul Arifin dkk. (1999). Spiritualitas Islam dan Peradaban 

Masa Depan. Sipress. Yogyakarta 

Sonny Keraf dan Mikhael Dua (2001). Ilmu Pengetahuan: 
Sebuah Tinjauan Filosofis. Penerbit Kanisius, Yogyakarta 

The Liang Gie (1997) Pengantar Filsafat Ilmu. Penerbit Liberty, 
Yogyakarta. 

Thomas Kuhn (2000). The Structure of Scientific Revolutions: 
Peran Paradigma dalam Revolusi Sains. (Terj.). 
Rosda.Bdg. 

Titus, Harold H; Smith, M.S. and Nolan, R.T. (1984) Persoalan-

Persoalan Filsafat (Terjemahan H.M.Rasyidi ,Penerbit 
Bulan Bintang, Jakarta. 

Umar Juoro (2011). Kebenaran Al-Qur’an dalam Sains. 
Penerbit Cidesindo. Jakarta 

Zainal Abidin Bagir (Editor et.al) (2005) Integrasi Ilmu dan 
Agama :  Interpretasi dan Aksi. Penerbit Mizan.Bandung. 

Van Peursen (1985). Susunan Ilmu Pengetahuan: Sebuah 
Pengantar Filsafat Ilmu. Penerbit Gramedia. Jakarta. 

Van Melsen (1985). Ilmu Pengetahuan dan Tanggung Jawab 

Kita. PT. Gramedia. Jakarta 

Verhaak dan Haryono Iman (1995). Filsafat Ilmu Pengetahuan. 

PT Gramedia Utama. Jakarta. 



 

186 

 

Yusuf al-Qardlawi 2001). Sunnah, Ilmu Pengetahuan dan 
Peradaban (Terjemahan). Penerbit Tiara Wacana, Yogya. 

Ziauddin Sardar (1991). Sentuhan Midas: Sains, Nilai, dan 
Persekitaran Menurut Islam dan Barat. Dewan Bahasa 
dan Pustaka. Kuala Lumpur. 

Ziauddin Sardar (1998). Jihad Intelektual: Perumusan 
parameter-parameter Sains Islam. (Terjemahan) Risalah 
Gusti, Surabaya 

Ziman (1980). What Is Science? (Terjemahan). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

187 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

188 

 

INDEKS 

 
 

A     B 
Aksiologi,  12, 96   Budaya ilmiah, 104 
Aprioris, 65, 76    Bertrand Russell, 75 
Aposterioris, 66, 76 
Al-Biruni,  57     
Al-Farabi,  7, 92    C  
Al-Ghazali, 7, 22, 43, 48  Charles Darwin, 78  
Al-Syirazi, 42    Comte, 114 
Al-Kindi, 7, 42, 138     
Albert Einstein, 19  
Andi Hakim Nasution,  102    
Aristoteles, 40      D 
     Despiritualisasi, 126 
     Dehumanisasi, 126 
     Desakralisasi, 128 

Demokritos,  57 
     Descartes, 73, 113 
      
 E     F 
Eksistensialisme,  60   Filsafat Umum,  6 
Empirisme, 74    - pengertian,  6 
Epistemologi,  12   - hubungan dengan ilmu, 13  
- aliran epistemologi, 72  - hubungan deng agama, 14 

Etika,  96    - hubungan dengan seni 17 
Emanuel Kant, 76   - ruang lingkup, 12 
Epicurus, 106    - ciri berpikir filsafat, 11 

-  guna mempelajari, 17 
-  Kritik terhadap filsafat, 21 

G    Filsafat ilmu pengetahuan, 30 
Ghulsyani, 17, 138, 140, 175      - ruang lingkup,  31 

-  guna mempelajari, 32 
Francis Bacon, 17, 78 
Fazlur Rahman, 178 
  



 

189 

 

 H     I 
 Hedonisme, 06   Idealisme, 93 
 Humanisme, 59   Ilmu abadi, 44 
 Hukum kausalitas, 45  Ilmu perolehan, 44 
 Habermas, 21    Ilmu yang bermanfaat, 141 
 Hujair al-Sanaky, 132             Imperialism epistemologis, 126 
 Hegel, 96    Islamisasi Ilmu, 162   

IFIAS, 170 
     IIIT, 166 
      ISTAC, 175 
     Ibnu Khaldun, 44 
     Ibnu Rushd, 48 
     Ibnu Sina, 42 
     Ibnu  Taymiyah, 151 
     Ibnu Haytam, 114 
     Ismail Faruqi, 164 
 
 

J     K 
Jabir Ibnu Hayyam, 157  Konsep Ilmu pengetahuan, 26 

John Dewey, 108   Kebenaran Ilmu, 68 
Jean Paul Sartre, 18                               - kebenaran empiris, 71 
John Locke, 75    - kebenaran logis, 71 
Jujun Suriasumantri, 231                      - kebenaran wahyu, 72 
     Klasifikasi ilmu, 39 

Kritik sains modern, 124 
     Kelemahan sains modern,130 
     Kritisisme, 76, 77 
     Karl Popper, 81, 129 
     Karl Marx, 55, 76 
 
   

L     M   
Logika,  86    Metode deduktif, 66 
-  guna mempelajari, 92  Metode induktif,  67 
Langeveld, 8, 87   Materialisme,  57 
     Moralitas, 103 

 



 

190 

 

N   Muktazilah, 157 
Norma, 100    Magnis Suseno, 19, 22 
Nurcholis Madjid,  176  Muhammad Hatta, 17   
Nietzsche, 114    Muhammad Iqbal, 18 

     
 
 

O     P 
Ontologi,  12    Pengertian peradaban, 146 
- aliran filsafat ontologi, 57  Peradaban Islam, 147 
Osman Bakar, 128, 178  - penyebab maju, 153 
Odo Maquard, 21   - penyebab mundur, 156 

    Positivisme, 77 
     Post positivisme, 80 
 Q    Pragmatisme, 107 
     Plato, 6, 73 
     Popkin and Stroll, 31, 97 
 
       

R     S 
Realisme, 74    Sains dan teknologi, 118 
Rasionalisme,  73   Santisme, 128 
Rasionalisme kritikal, 80  Sekularisme, 113, 115 
Reduksionisme, 129   Sifat ilmu pengetahuan, 49 
Res cogitans,  45   - sifat saintifik, 49 
Res Extensae,  45   - sifat humanistic, 51 
Rasyidi, 9, 19    - sifat holistik, 54 
     Silogisme, 66  
     Sains modern, 112 

-  paradigma, 112 
-  ciri-ciri, 113 
-  kritik terhadap, 124 
-  Kelemahan, 150 

        Sumbangan ilmuan muslim, 152 
Syed Naquib Al-Attas,127,163 

Seyyed Hossein Nasr,125, 167 
Sartre, 18 

  



 

191 

 

 
 T     U 

Teori kebenaran,  69   Utilitarisme, 107 
-  korespondensi, 69 
-  konsistensi, 70     
-  pragmatik, 71 
Tanggungjawab ilmuan,  101               V    
Tradisi Kelimuan Islam, 450  Verstehen, 52, 53 
The Liang Gie,  28, 32   Verklaren, 52, 53 
Thomas Kuhn, 82   Vitalisme, 58 
Titus, Smith, dan Nolan, 15 
           
 

W     X 
William Dilthey, 46, 52 
Wilhelm Windenband, 46, 53    
 
 

Y                                                               Z   
Ziauddin Sardar, 12, 126, 171 

    Ziman, 27 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 


