


 

JILID 2 

 

 

 

 

 

 

USHUL FIQH: METODE 

IJTIHAD HUKUM ISLAM 

 

 

 

 

 

 

 

Agus Miswanto, S.Ag., MA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ ii ~ 

USHUL FIQH: METODE IJTIHAD 

HUKUM ISLAM 
ISBN: 978-602-5789-49-6 
Hak Cipta 2018 pada Penulis 

 

Penulis: Agus Miswanto, S.Ag., MA 

Editor: Dr. H. Nurodin Usman, Lc, MA 

Lay out: M.Hakim 

Desain sampul: Dani RGB 

 

Diterbitkan oleh 

Magnum Pustaka Utama 

Jl. Parangtritis KM 4., RT 03, No. 83D 

Salakan, Bangunharjo, Sewon Bantul, DI Yogyakarta 

Telp. 0878-3981-4456, 0821-3540-1919 

Email: Penerbit.magnum@gmail.com 

Hompage: www.penerbitmagnum.com 

 

Bekerjasama dengan 

 

 
Penerbit: 

UNIMMA PRESS 

Gedung Rektorat Lt. 3 Kampus 2 Universitas Muhammadiyah Magelang 

Jl. Mayjend. Bambang Soegeng, Mertoyudan, Magelang 56172 

Telp. (0293) 326945 

E-Mail: unimmapress@ummgl.ac.id 

 
Hak Cipta dilindungi Undang-undang 
All Right Reserved 
Cetakan I, Maret 2019 
 
 
 
 

mailto:Penerbit.magnum@gmail.com
http://www.penerbitmagnum.com/


~ iii ~ 

KATA PENGANTAR 

Ilmu ushul fiqh merupkan ilmu yang penting dalam bidang 

ilmu agama Islam. Ilmu ini akan membantu ulama dalam bidang 

ulumul qur’an, ulumul hadits, dan juga ulama fiqh  untuk mendalami 

bidang ilmu-ilmu tersebut. Dalam kajian ulumul qur’an dan ulumul 

hadits, ushul fiqh diperlukan untuk memahami nash-nash yang ada 

dalam alqur’an dan hadis. Urgensi ushul fiqh lebih diperlukan dalam 

bidang kajian fiqh dan hukum Islam, terutama untuk menetapkan 

hukum dalam kajian fiqh kontemporer yang memerlukan ijtihad dan 

tidak ditemukan dalil secara sharih dari alqur’an dan hadis. Dalam 

khazanah hukum islam, diyakini bahwa orang yang tidak memahami 

ushul fiqh dengan baik, tidak akan mampu memahami hukum islam 

secara tepat. 

Buku yang ditulis oleh saudara Agus Miswanto, salah seorang 

dosen Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah ini,  

berusaha melengkapi kepustakaan dalam bidang ushul fiqh. Disusun 

dalam bingkai akademik, buku ini diharapkan dapat diambil 

manfaatnya oleh para mahasiswa untuk lebih mendalami kajian 

hukum Islam, begitu pula oleh masyarakat umum yang konsern 

terhadap ilmu agama islam, khususnya ilmu-ilmu syari’ah.  

Oleh karena itu, saya menyambut baik prakarsa penulisan ilmu 

ushul fiqh ini, dan saya berharap disusul dengan karya-karya yang 

lain. Mudah-mudahan apa yang telah dilakukan oleh saudara Agus 

Miswanto ini mendapatkan balasan yang baik dari sisi Allah berupa 

amal jariah. Amin ya Rabbal ‘alamin. 

Magelang, 01 Sepetember 2018 

Dekan Fakultas Agama Islam 

Universitas Muhammadiyah Magelang 

 

Ttd 

Dr. H. Nurodin Usman, Lc, MA 

 



~ iv ~ 

 

PRAKATA 

 

 بِاللهِ مِنْ 
ُ
عُوذ

َ
فِرُهُ، وَن

ْ
سْتَغ

َ
سْتَعِيْنُهُ وَن

َ
ـحْمَدُهُ وَن

َ
هِ ن

ّ
إنَّ الـحَمْدَ لِل

هُ، 
َ
 مُضِلَّ ل

َ
لَ

َ
عْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ ف

َ
اتِ أ

َ
ئ فُسِنَا وَمِنْ سَيِّ

ْ
ن
َ
رُورِ أ

ُ
ش

 ال
َّ
هَ إِلا

َ
 إِل

َّ
ن لا

َ
هَدُ أ

ْ
ش

َ
هُ، وَأ

َ
 هَادِيَ ل

َ
لَ

َ
 وَمَنْ يُضْلِلْ ف

َ
له وَحْدَهُ لا

ه 
ُ
 عَبْدُهُ وَرَسُول

ً
دا نَّ مُـحَمَّ

َ
هَدُ أ

ْ
ش

َ
هُ وَأ

َ
رِيْكَ ل

َ
مُ ش

َ
لَ  وَ السَّ

ُ
لَة وَ الصَّ

لِهِ 
َ
ى ا

َ
لمُرْسَلِيْنَ وعَل

ْ
ضَلِ ا

ْ
ف
َ
يْنَ وَا بِيِّ

مِ النَّ
َ
ات
َ
دٍ خ ا مُحَمَّ

َ
دِن عَلىَ ىسَيِّ

جْمَعِيْنَ 
َ
 . أ

Alhamdulillah, penulis dapat merampungkan buku Ushul Fiqh 

jilid 2. Buku ini berisi tentang metode ijtihad hukum Islam, yaitu 

pengambilan dan penetapan hukum berdasarkan istidlal dari luar nash, 

seperti qiyas, istihsan, maslahah, sad dari’ah, maqasid syariah, adat, 

istishab, dan qaul sahabi.  

Dalam menghadirkan buku ini, penulis mencoba untuk menelusur 

referensi ushul fiqh dari klasik hingga kontemporer. Penelusuran 

pemikran ushul dari klasik hingga kontemporer tidaklah mudah bagi 

penulis. Untungnya ada software yang menjadi asisten penulis, 

sehingga ratusan buka yang menjadi referensi tersebut dapat 

dihadirkan. Dan penulis mencoba untuk menghadirkan pemikiran para 

ahli ushul seotentik mungkin dengan menghadirkan ibarat (redaksi) 

aslinya, kemudian baru penulis terjemahkan ke dalam bahasa 

Indonesia.  



~ v ~ 

Buku ini memuat tujuh pokok bahasan. Bab pertama membahas 

tentang ijtihad; mencakup pengertian, dasar dan syarat, ruang lingkup 

dan kaidah-kaidah ijtihad. Bab kedua membahas tentang dalil yang 

menjadi objek sasaran ijtihad dan dalil yang tidak bisa menjadi objek 

ijtihad. Bab ketiga membahas tentang Sumberijtihad hukum Islam 

yaitu Alqur’an dan al-sunnah. Bab keempat membahas tentang 

metode ijtihad dengan ijma’, qiyas, dan istihsan. Bab kelima 

membahas tentang metode ijtihad dengan maqasid al-syariah, 

maslahah, dan sad al-dzari’ah. Bab keenam membahas tentang metode 

ijtihad dengan adat, istishab, qaul sahabi. Kemudian buku ini 

dipungkasi dengan bab ketujuh yang membahas tentang fatwa, ittiba’, 

taklid, dan talfiq.  

Dengan disajikan bab-bab di atas, diharapkan bahwa materi ushul 

fiqh jilid 2 dapat memberikan pengetahuan tentang metode ijtihad 

yang selama dielaborasi oleh para ulama ushul.  

Penulis menyadari bahwa buku tersebut masih jauh dari sempurna. 

Untuk itu, diharapkan segala kritik dan saran untuk perbaikan buku 

tersebut untuk ke depanya.  

Mudah-mudahan buku ini bermanfaat dan berharap kepada Allah 

SWT, buku menjadi amal jariyah bagi penulis dan kedua orang tua 

penulis. Amin ya rabbal’alamin. 

 

Magelang, 22 Agustus 2018 

Hormat Penulis 

Agus Miswanto, MA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ vi ~ 

 

 

DAFTAR ISI 

 

KATA PENGANTAR .............................................................................................................. iii 

PRAKATA .................................................................................................................................. iv 

DAFTAR ISI .............................................................................................................................. vi 

BAB 1 IJTIHAD....................................................................................................................... 11 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN .......................................................................... 11 

B. PENGERTIAN IJTIHAD ................................................................................... 11 

1. Wahbah al-Zuhaili ............................................................................................ 11 

2. Imam al-Ghazali ................................................................................................ 12 

3. Abdul Hamid Hakim........................................................................................ 13 

4. Abdul hamid Muhammad bin Badis al-shanhaji. ................................ 13 

C. KEDUDUKAN DAN HUKUM IJTIHAD ................................................. 14 

D. SYARAT-SYARAT DAN TINGKATAN MUJTAHID ...................... 17 

1. Mujtahid Mutlaq Mustaqil (Mujtahid Independen) ............................ 17 

2. Mujtahid Muntasib (Mujtahid Afiliatif) .................................................. 18 

3. Mujtahid fi al-madhab ..................................................................................... 18 

4. Mujtahid Murajih .............................................................................................. 18 

E. RUANG LINGKUP DAN  MACAM-MACAM IJTIHAD ................. 18 

1. Ruang Lingkup Ijtihad .................................................................................... 19 

2. Pembagian Ijtihad ............................................................................................. 19 

F. KAIDAH-KAIDAH IJTIHAD ......................................................................... 20 

1. Pengertian Kaidah ............................................................................................. 20 

2. Rumusan Kaidah Ijtihad ................................................................................. 21 

G. EVALUASI / SOAL LATIHAN ..................................................................... 23 

BAB 2 DALIL YANG MENJADI SASARAN DAN BUKAN SASARAN 

IJTIHAD ................................................................................................................................... 25 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN .......................................................................... 25 

B. PENGERTIAN DALIL HUKUM................................................................... 25 

1. Pengertian Etimologis ..................................................................................... 25 

2. Pengertian Istilah ............................................................................................... 26 

C. MACAM-MACAM DALIL .............................................................................. 28 



~ vii ~ 

1) Dalil Qath’i.......................................................................................................... 28 

2) Dalil  Zhani ......................................................................................................... 36 

D. EVALUASI / SOAL LATIHAN .................................................................... 40 

BAB 3 SUMBER IJTIHAD HUKUM ISLAM......................................................... 41 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN .......................................................................... 41 

B. ALQUR’AN ............................................................................................................ 41 

1. PENGERTIAN .................................................................................................. 41 

2. SEKILAS SEJARAH ALQURAN ........................................................... 44 

3. TERTIB ALQUR’AN .................................................................................... 51 

4. KANDUNGAN ALQURAN ....................................................................... 56 

5.  KAIDAH-KAIDAH ALQURAN .............................................................. 58 

C. SUNNAH .................................................................................................................. 60 

1. PENGERTIAN .................................................................................................. 60 

2. DASAR KEHUJAHAN SUNNAH .......................................................... 62 

3. KAIDAH-KAIDAH SUNNAH .................................................................. 63 

4. RIJALUL HADIS DAN AL-JARH WA AT-TA'DIL ...................... 69 

5. PEMBAGIAN SUNNAH ............................................................................. 72 

D. EVALUASI / SOAL LATIHAN .......................................................................... 91 

BAB 4 METODE IJTIHAD DENGAN IJMAK DAN QIYASI .................................. 92 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN................................................................................ 92 

B. IJMAK ......................................................................................................................... 92 

1. PENGERTIAN .................................................................................................. 92 

2. RUKUN IJMAK ............................................................................................... 96 

3. DASAR HUKUM DAN KEHUJJAHAN IJMAK ............................. 98 

4. MACAM-MACAM IJMAK ......................................................................100 

5. KAIDAH-KAIDAH IJMAK .....................................................................104 

C. QIYAS .......................................................................................................................109 

1. PENGERTIAN QIYAS ...............................................................................109 

2. RUKUN QIYAS .............................................................................................111 

3. DASAR DAN KEHUJJAHAN QIYAS................................................120 

4. MACAM-MACAM QIYAS ......................................................................127 

5. KAIDAH-KAIDAH QIYAS .....................................................................129 

D. ISTIHSAN ...............................................................................................................131 

1.  PENGERTIAN ................................................................................................131 

2. MACAM-MACAM ISTIHSAN ..............................................................133 



~ viii ~ 

3. KEHUJJAHAN ISTIHSAN ...................................................................... 139 

E. EVALUASI / SOAL LATIHAN ........................................................................ 148 

BAB 5 METODE IJTIHAD DENGAN ISTISLAHI .................................................. 149 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN ............................................................................. 149 

A. MAQOSHID AS-SYARIAH ......................................................................... 149 

1. DEFINSI MAQASID SYARIAH ........................................................... 149 

2. DASAR DAN KEHUJAHAN MAQOSHID AL-SYAR’IAH ... 152 

3. PEMBAGIAN MAQASID SYARIAH ................................................ 153 

4. APLIKASI METODE MAQOSHID AS-SYARIAH ..................... 160 

B. MASLAHAH ........................................................................................................ 161 

1. PENGERTIAN MASLAHAH ................................................................. 161 

2. DASAR HUKUM MASLAHAH ............................................................ 163 

3. MACAM-MACAM MASLAHAH ........................................................ 165 

4. PESYARATAN MASLAHAH ................................................................ 174 

5. KEHUJJAHAN MASLAHAH ................................................................. 174 

6. KAIDAH-KAIDAH MASLAHAH........................................................ 183 

C. SADDUDZ DZARI’AH ........................................................................................ 185 

1. PENGERTIAN................................................................................................ 185 

2. DASAR DAN KEHUJJAHAN SADDUZ DZARI’AH ................ 187 

3. PEMBAGIAN SADD AL-DARI’AH ................................................... 195 

4. KAIDAH-KAIDAH SADD AL-DZARI’AH .................................... 196 

D. EVALUASI / SOAL LATIHAN ........................................................................ 198 

BAB 6 METODE IJTIHAD DENGAN ISTIDLAL .................................................... 199 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN ....................................................................... 199 

B. Al-URF .................................................................................................................... 199 

1. PENGERTIAN................................................................................................ 199 

2. DASAR  DAN KEHUJJAHAN AL-URF ........................................... 202 

3. SYARAT-SYARAT AL-URF (ADAT) ............................................... 204 

4. MACAM-MACAM AL-URF................................................................... 204 

5. KAIDAH-KAIDAH AL-URF .................................................................. 209 

C. ISTISHAB .............................................................................................................. 210 

1. PENGERTIAN................................................................................................ 210 

2. KEHUJJAHAN ISTISHAB....................................................................... 212 

3. MACAM-MACAM ISTISHAB .............................................................. 214 

4. KAIDAH-KAIDAH ISTISHAB.............................................................. 217 



~ ix ~ 

D. QOUL SHAHABI ...............................................................................................219 

1. PENGERTIAN QOUL SAHABAT .......................................................220 

2. DASAR DAN KEHUJJAHAN QOUL SAHABAT ........................224 

3. MACAM-MACAM QOUL SHAHABI ...............................................227 

4. KAIDAH-KAIDAH QAUL SHOHABI ...............................................228 

E. EVALUASI / SOAL LATIHAN ........................................................................229 

BAB 7 FATWA, TALFIQ, DAN TAQLID ....................................................................231 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN ........................................................................231 

B. FATWA ...................................................................................................................231 

1. Pengertian Fatwa.............................................................................................231 

2. Hukum Fatwa ...................................................................................................232 

3. Syarat-Syarat dan Karakter seorang Mufti...........................................236 

C. ITTIBA’ ....................................................................................................................237 

1. Definisi Ittiba’ ..................................................................................................237 

2. Wajibnya Ittiba’ ..............................................................................................238 

D. TAQLID DAN TALFIQ .......................................................................................240 

1. Taklid ...................................................................................................................240 

2. Talfiq....................................................................................................................250 

E. EVALUASI / SOAL LATIHAN ........................................................................257 

DAFTAR PUSTAKA ...........................................................................................................259 

GLOSARIUM ........................................................... Error! Bookmark not defined. 

INDEKS ...................................................................................................................................265 

HASIL SCANNING SIMILARITY .................... Error! Bookmark not defined. 

KOMENTAR REVIEWER .................................. Error! Bookmark not defined. 

BIOGRAFI PENULIS ..........................................................................................................270 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ x ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 11 ~ 

 

 

BAB 1 

IJTIHAD 

 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN 

Setelah mengikuti proses perkuliahan, mahasiswa mampu 

memahami dan menjelaskan tentang: 

1. Konsep ijtihad. 

2. Syarat-syarat, pembagian, dan kaidah-kaidah ijtihad. 

3. Mujtahid dan kepentinga ijtihad 

 

B. PENGERTIAN IJTIHAD 

Ijtihad (الاجتهاد) dari segi bahasa berasal dari kata ijtihada (اجتهد) 

yang berarti bersungguh-sungguh, rajin, giat atau mencurahkan segala 

kemampuan (jahada). Jadi, menurut bahasa, ijtihad ialah berupaya 

serius dalam berusaha  atau berusaha yang bersungguh-sungguh. 

Sementara secara istilah, para ulama ushul mendefinisikan ijtihad 

sebagai berikut: 

1. Wahbah al-Zuhaili 

الاجتهاد : هو عملية استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها 

 التفصيلية في الشريعة.

Ijtihad adalah melakukan istimbath hukum syari`at dari segi dalil-

dalilnya yang terperinci di dalam syari`at.1 

                                                             
1 Wahbah al-Zuhaili, al-Wajiz fi ushul al-Fiqh, (Bairut: dar al-fikr al-Mu’ashir, 

1999), hlm 231. 



~ 12 ~ 

2. Imam al-Ghazali 

وُسْعِ فِي 
ْ
جْهُودِ وَاسْتِفْرَاغِ ال

َ ْ
لِ الْ

ْ
 عَنْ بَذ

ٌ
الِاجْتِهَادِ وَهُوَ عِبَارَة

 يُسْتَ 
َ

عَالِ، وَلا
ْ
ف
َ ْ
 وَجَهْدٌ، فِعْلٍ مِنْ الأ

ٌ
فَة

ْ
ل
ُ
 فِيمَا فِيهِ ك

َّ
عْمَلُ إلا

 يُقَالُ: اجْتَهَدَ فِي حَمْلِ 
َ

حَا، وَلا يُقَالُ: اجْتَهَدَ فِي حَمْلِ حَجَرِ الرَّ
َ
ف

لِ 
ْ
صُوصًا بِبَذ

ْ
مَاءِ مَخ

َ
عُل

ْ
 فِي عُرْفِ ال

ُ
فْظ

َّ
كِنْ صَارَ الل

َ
ةٍ، ل

َ
رْدَل

َ
خ

مِ بِ 
ْ
عِل

ْ
بِ ال

َ
ل
َ
جْتَهِدِ وُسْعَهُ فِي ط

ُ ْ
رِيعَةِ. وَالِاجْتِهَادُ الْ

َّ
امِ الش

َ
حْك

َ
أ

فْسِهِ 
َ
 يُحِسُّ مِنْ ن

ُ
بِ بِحَيْث

َ
ل
َّ
وُسْعَ فِي الط

ْ
لَ ال

ُ
نْ يَبْذ

َ
امُّ أ التَّ

بٍ 
َ
ل
َ
عَجْزِ عَنْ مَزِيدِ ط

ْ
 بِال

Ijtihad adalah suatu istilah tentang mengerahkan segala yang 

diushakan dan menghabiskan segenap upaya dalam suatu 

pekerjaan, dan istilah ini tidak digunakan kecuali terdapat beban 

dan kesungguhan. Maka dikatakan dia berusaha keras untuk 

membawa batu besar, dan tidak dikatan dia berusaha (ijtihad) 

dalam membawa batu yang ringan. Dan kemudian lafaz ini 

menjadi istilah secara khusus di kalangan ulama, yaitu  usaha 

sungguh-sungguh dari seorang mujtahid dalam rangka mencari 

pengetahuan hukum-hukum syari`at. Dan ijtihad sempurna yaitu 

mengerahkan segenap usaha dalam rangka untuk melakukan 

penncarian, sehingga sampai merasa tidak mampu lagi untuk 

melakukan tambahan pencarian lagi.2 

                                                             
2 Abu Hamid Al-Ghazali, al-Mustasfa min Ilmi al-Ushul, ditahqiq dan 

diterjemahkan kedalam bahasa inggris oleh Ahmad Zaki hamad, (Riyadh KSA: Dar 

al-Maiman linasr wa al-tauzi’, tt), hlm. 640. 



~ 13 ~ 

3. Abdul Hamid Hakim 

بَاطِ 
ْ
رِيْقِ الاسْتِن

َ
رْعِىٍّ بِط

َ
مٍ ش

ْ
يْلِ حُك

َ
وسْعِ فِى ن

ُ
ل
ْ
لُ ا

ْ
الاجْتِهَادُ: بَذ

ةِ، نَّ كِتَابِ وَالسُّ
ْ
 مِنَ ال

Ijtihad adalah mengerahkan segenap kemampuan dalam rangka 

untuk memperoleh hukum syara’ dengan jalan istinbath dari 

alqur’an dan as-sunnah.3  

4. Abdul hamid Muhammad bin Badis al-shanhaji. 

الاجتهاد هو بدل الجهد في استنباط الحكم من الدليل 

، وأهله هو المتبحر في علوم الكتاب الشرعي بالقواعد

والسنة ذو الإدراك الواسع لمقاصد الشريعة، والفهم 

 الصحيح للكلَم العربي.

Ijtihad adalah mengerahkan segenap kemampuan untuk 

melakukan istibath hukum dari dalil syara’ dengan kaidah-kaidah. 

Dan orang melakukan ijtihad tersebut adalah orang yang pakar 

dalam bidang ilmu-ilmu al-Quran dan al-sunnah, memiliki 

pengetahuan yang luas tentang maqasid syariah (tujuan-tujuan 

hukum islam), dan memiliki pemahaman yang benar terkait 

dengan bahasa Arab.4  

Dari definisi di atas, dapat difahami bahwa ijtihad itu, pertama 

usaha intelektual secara sungguh-sungguh; kedua, usaha yang 

dilakukan itu adalah melakukan istibath (menyimpulkan) dan 

menemukan hukum; ketiga, pencarian hukum dilakukan melalui dalil-

dalil baik dari alqur’an dan Sunnah; keempat, orang yang melakukan 

                                                             
3 Abdul Hamid Hakim, Mabadi’ Awaliyah, (Jakarta: Penerbit Sa’adiyah Putra, tt), 

hlm. 
4 Abdul Hamid Muhammad Bin Badis Al-Shanhaji, Mabadi’ al-Ushul, ditahqiq oleh 

Dr. Amar Thalibiy, (TTp: al-Syirkah al-wathaniyah li al-nasr wa al-tauzi’,1980), 

Hlm. 47. 



~ 14 ~ 

ijtihad itu adalah seorang ulama yang memiliki kompetensi, dan 

keluasan wawasan serta pengetahuan dalam bidang hukum Islam.  

C. KEDUDUKAN DAN HUKUM IJTIHAD 

Ijtihad menurut ulama ushul merupakan pokok syari’at yang 

ditetapkan oleh Allah AWT dan rasul-Nya, dan dapat diketahui 

melalui kitabnya, Alquran dan al-Sunnah. 

رَاكَ 
َ
اسِ بِمَا أ مَ بَيْنَ النَّ

ُ
حَقِّ لِتَحْك

ْ
كِتَابَ بِال

ْ
يْكَ ال

َ
نَا إِل

ْ
نزَل

َ
ا أ إِنَّ

هُ 
َّ
صِيمًا  ۚ   الل

َ
ائِنِينَ خ

َ
خ

ْ
ل
ّ
ن لِ

ُ
ك
َ
 ت

َ
 ﴾٥٠١﴿وَلا

 Sesungguhnya kami telah menurunkan kepadamu Al-Kitab 

dengan benar agar engkau menetapkan di antara manusia dengan 

jalan yang telah ditunjukkan oleh Alloh kepadamu. (An Nissa’ 

:105) 

Ayat ini menunjukan ketetapan ijtihad dengan jalan menetapkan 

hukum melalui Alquran dan al-Sunnah. Cara seperti ini, menurut para 

ulama adalah ijtihad dengan jalan qiyas, yaitu menyamakan ketentuan 

hukum yang sudah ada ketetapannya di dalam nash dengan kasus yang 

terjadi yang belum ada ketentuanya hukumnya dengan melihat 

persamaan illat di antara keduanya.  

Sementara ketentuan ijtihad dari al-Sunnah sebagaimana yang 

dikutip oleh Imam Asy- Syafi’iy di dalam kitabnya Al-Risalah. Beliau 

meriwayatkan dengan sanad yang berasal dari Amr bin Ash yang 

mendengar dari Rasulullah saw bersabda: 

اذا حكم الحاكم فاجتهد فأصاب فله أجران واذا حكم 

 ه اجر واحدفاجتهد ثم اخطأ فل

Apabila seorang hakim menetapkan hukum dengan ijtihad di 

dalam hal itu, kemudian ia benar maka ia mendapatkan dua 



~ 15 ~ 

pahala, akan tetapi apabila ia menetapkan hukum, berijtihad dan 

ia salah as mendapatkan satu pahala saja.5 

Dari ayat dan hadis di atas, dapat difahami bahwa ijtihad 

merupakan suatu hal yang harus dilakukan oleh seorang mujtahid 

dalam setiap zaman dalam rangka untuk menjawab persoalan yang 

terus berkembang. Ulama Hanabilah berpendapat bahwa tidak boleh 

adanya kekosongan mujtahid dalam setiap zaman yang mana mereka 

itu menjelaskan hukum-hukum Allah SWT. Pendapat ini juga 

dikuatkan oleh Imam al-Syatibi.6 Dasar utama argumentasi mereka 

adalah sabda Nabi SAW: 

يْسٍ 
َ
ى عَنْ إِسْمَاعِيلَ عَنْ ق هِ بْنُ مُوس َ

َّ
نَا عُبَيْدُ الل

َ
ث عَنْ حَدَّ

 
َ

الَ لا
َ
مَ ق

َّ
يْهِ وَسَل

َ
هُ عَل

َّ
ى الل

َّ
بِيِّ صَل

 عَنْ النَّ
َ
عْبَة

ُ
مُغِيرَةِ بْنِ ش

ْ
ال

هِ وَهُمْ 
َّ
مْرُ الل

َ
تِيَهُمْ أ

ْ
ى يَأ اهِرِينَ حَتَّ

َ
تِي ظ مَّ

ُ
 مِنْ أ

ٌ
ائِفَة

َ
يَزَالُ ط

اهِرُونَ 
َ
 . رواه البخاري ظ

Telah menceritakan kepada kami Ubaidullah bin Musa dari Ismail 

dari Qais dari Mughirah bin Syu'bah dari Nabi shallallahu 'alaihi 

wasallam, beliau bersabda: "Akan senantiasa ada sekelompok 

dari umatku yang tegar di jalan kebenaran hingga keputusan 

Allah datang kepada mereka, dan mereka selalu tegar dalam jalan 

kebenaran." (HR Bukhari). 

Orang yang tegar dalam jalan kebenaran adalah para mujtahid, 

yang mana meraka terus berusaha dengan kemampuan intelektual 

mereka untuk memahami nash-nash syari’at, yang mana umat yang 

lain tidak melakukan itu. Ungkapan senantiasa (  ال  menunjukan (لاا يازا

kontinyuitas (keberlangsungan) tanpa putus. Oleh karena itu, para 

                                                             
5 Abu Abdullah Muhammad Bin Idris Bin Al-Abbas Al-Syafii, Al-Risalah, ditahqiq 

oleh Ahmad Syakir, (Mesir: Maktabah al-halabiy, 1940), 
6 Hakim, Abdul Hamid, al-Bayan, (Jakarta: Penerbit Sa’adiyah Putra, tt), hlm.171. 



~ 16 ~ 

mujtahid yang berijtihad akan terus ada sepanjang zaman, sampai hari 

qiyamat nanti.  

Berbeda dengan yang dinyatakan oleh Hanabilah, Imam al-

Ghazali berpendapat bahwa telah terjadi era kekosongan mutjahid  

independent (mustaqil), setelah era empat imam mazhab itu.7 Hanya 

saja pendapat imam al-Ghazali ini dibantah oleh Imam al-Zarkasyi. 

Menurutnya, bahwa apa yang dikatakan oleh al-Ghazali yaitu telah 

terjadinya era kekosongan mujtahid, sesungguhnya telah bertolak 

belakang dengan realitas dirinya sendiri. Karena sesungguhnya al-

Ghazali itu adalah bukan seorang muqallid (mengikuti) Imam al-

Syafi’i, tetapi kebetulan sebagai orang yang pendapatnya (ijtihadnya) 

itu cocok dan sama dengan imam al-Syafi’i.8 Dengan ungkapan lain, 

bahwa al-Ghazali itu adalah seorang mujtahid itu sendiri, sekalipun 

pendapatnya banyak yang sama dengan apa yang diungkapakan oleh 

al-Syafi’i.   

Menurut Syeikh Muhammad Khudlari Bik dalam kitabnya Ushul 

Al-Fiqh, bahwa hukum ijtihad itu dapat dikelompokkan menjadi tiga 

macam, yaitu : 

1) Wajib ‘Ain, yaitu bagi seseorang yang ditanya tentang sesuatu 

masalah dan masalah itu akan hilang sebelum hukumnya 

diketahui. Atau ia sendiri mengalami suatu peristiwa yang ia 

sendiri juga ingin mengetahui hukumnya. 

2) Wajib kifayah, yaitu apabila seseorang ditanya tentang sesuatu 

dan sesuatu itu tidak hilang sebelum diketahui hukumnya, 

sedangkan selain dia masih ada mujtahid lain. Apabila 

seorang mujtahid telah menyelesaikan dan menetapkan hukum 

sesuatu tersebut, maka kewajiban mujtahid yang lain telah 

gugur. Namun bila tak seorang pun mujtahid melakukan 

ijtihadnya, maka dosalah semua mujtahid tersebut. 

3) Sunnah, yaitu ijtihad terhadap suatu masalah atau peristiwa 

yang belum terjadi.9 

                                                             
7 Hakim, Abdul Hamid, al-Bayan, hlm. 171. 
8 Hakim, Abdul Hamid, al-Bayan, hlm. 172. 
9 Muhammad Khudlari, Ushul al-Fiqh, (Bairut-Libanon: dar al-fikr, 1988), hlm. 368 



~ 17 ~ 

 

D. SYARAT-SYARAT DAN TINGKATAN MUJTAHID 

Ijtihad merupakan tugas besar dan berat bagi seorang mujthid. 

Oleh karena itu para ulama ushul menetapkan beberapa persyaratan 

yang harus dipenuhi oleh seseorang yang akan melakukan ijtihad, baik 

syarat-syarat yang menyangkut pribadi maupun syarat-syarat 

keilmuan yang harus dimilikinya.10   

Menurut Abdul hamid Hakim bahwa seorang mujtahid harus 

memenuhi empat syarat ijtihad, yaitu:11 

1. Mempunyai pengetahuan yang cukup (alim) tentang al-kitab dan 

al-Sunnah. 

2. Mempunyai kemampuan berbahasa Arab yang memadai, sehingga 

mampu menafsirkan kata-kata yang asing (gharib) dari Alquran 

dan sunnah. 

3. Menguasai ilmu ushul fiqh 

4. Mempunyai pengetahuan yang memadai tentang nasikh dan 

mansukh. 

Tanpa memenuhi persyaratan tersebut, maka sesorang tidak dapat 

dikategorikan sebagai mujtahid yang berhak melakukan ijtihad. Ulama 

mujtahid menurut ahli ushul dibedakan tingkatanya tergantung pada 

aktivitas ijtihad yang dilakukanya. Dr. Abd Salam Arief, membedakan 

tingkatan mujtahid dalam empat kategori, yaitu:12 

1. Mujtahid Mutlaq Mustaqil (Mujtahid Independen) 

Meujtahid independen adalah seorang mujtahid yang membangun 

teori dan kaidah istinbat sendiri, tanpa bersandar kepada kaidah 

istinbat pihak lain. Yang termasuk dalam jajaran kelompok ini antara 

                                                             
10 Dr. Isnawati Rais, Pemikiran Fiqh Abdul Hamid Hakim, (Jakarta: Ditjen Bimas 

Islam dan Penyelenggaraan haji Departemen Agama RI, 2005), hlm. 108-109. 
11 Hakim, Abdul Hamid, al-Bayan, (Jakarta: Penerbit Sa’adiyah Putra, tt), hlm. 168-

171. 
12 Dr. H. Abd. Salam Arief, Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam Antara fakta dan 

realita: kajian Pemikiran Hukum Syaikh Mahmud Syaltut, (Yogyakarta: LESFI, 

2003), hlm. 37-38. 



~ 18 ~ 

lain: imam empat mazhab, yaitu Abu Hanifah, Malik bin anas, Imam 

al-Syafi’i, dan Imam Ahmad bin Hanbal; laits bi Saad, al-Auzai, 

Sufyan al-Tsauri, Abu saur, dan sebagainya.13  

2. Mujtahid Muntasib (Mujtahid Afiliatif) 

Mujtahid afiliatif adalah mujtahid yang melakukan ijtihad dengan 

menggunakan kaidah istinbath tokoh mazhab yang diikutinya, 

meskipun dalam masalah-masalah furu’ ia berbeda pendapat dengan 

imam yang diikutinya itu. Dan yang masuk dalam tingkatan ini adalah 

diantaranya: Abu Yusuf, Muhammad Saibani, Zufar dari kalangan 

Hanafiyah. Abd al-Rahman bi Qasim dan Ashab bin Wahab, dari 

kalangan Malikiyah. Al-Buwaiti, al-Za’farani, al-Muzani dari 

kalangan Syafi’iyyah. Al-qadhi Abu Ya’la, Ibn Qudamah, Ibn 

Taimiyah, dan Ibn Qayyim dari kalangan Hanabilah.14  

3. Mujtahid fi al-madhab 

Mujahid fi al-mazhab adalah para mujtahid yng mengikuti 

sepenuhnya imam mazhab mereka baik dalam kaidah istinbath 

ataupun dalam persoalan-persoalan furu’iyyah. Mereka berijtihad pada 

masalah-masalah yang ketentuan hukumnya tidak didapatkan dari 

imam mazhab mereka. Mereka juga adakalanya meringkas kaidah-

kaidah istinbat yang dibangun oleh imam mereka.15  

4. Mujtahid Murajih 

Mujtahid murajih adalah mujtahid yang tidak mengistinbatkan 

hukum furu’, mereka melakukan ijtihad hanya terbatas 

membandingkan beberapa pemikiran hukum mujtahid sebelumnya, 

kemudian memilih salah satu yang dianggap arjah (paling kuat).16  

E. RUANG LINGKUP DAN  MACAM-MACAM IJTIHAD 

                                                             
13 Dr. H. Abd. Salam Arief, Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam, hlm. 37. 
14 Dr. H. Abd. Salam Arief, Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam, hlm. 38 
15 Dr. H. Abd. Salam Arief, Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam, hlm. 38 
16 Dr. H. Abd. Salam Arief, Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam, hlm. 38. 



~ 19 ~ 

1. Ruang Lingkup Ijtihad 

Dilihat dari sisi ruang lingkupnya, ijtihad dapat dibedakan dalam 

dua kategori yaitu: 

1) Al-Masail Al-Furu'iyyah Al-Dhoniah yaitu masalah-masalah 

yang tidak ditentukan secara pasti oleh nash Alquran dan 

Hadist. Hukum islam tentang sesuatu yang ditunjukkan oleh 

dalil dhoni atau ayat-ayat Alquran dan hadis yang statusnya 

dhoni mengandung banyak penafsiran sehingga memerlukan 

upaya ijtihad untuk sampainya pada ketentuan yang 

meyakinkan. 

2) Al-Masail Al-Fiqhiyah Al-Waqa’iyah Al-Mu’ashirah, yaitu 

hukum Islam tentang sesuatu yang baru, yang sama sekali 

belum ditegaskan atau disinggung oleh Alquran, hadist, 

maupan Ijmak para ulama'. 

2. Pembagian Ijtihad 

Dilihat dari macamnya, menurut al-Dualibi, sebagaimana 

dikatakan oleh Wahbah Al-Zuhaili, ijtihad dibedakan dalam tiga 

macam: 

1) Al-Ijtihad al-Bayani, yaitu menjelaskan (bayan) hukum-

hukum syari`ah dari nash-nash syar`i. 

2) Al-Ijtihad al-Qiyasi, yaitu meletakkan (wadl`an) hukum-

hukum syari`ah untuk kejadian/peristiwa yang tidak terdapat 

dalam al Qur`an dan Sunnah, dengan jalan menggunakan qiyas 

atas apa yang terdapat dalam nash-nash hukum syar`i. 

3) Al-Ijtihad al-Isthishlahi, yaitu meletakkan hukum-

hukum syari`ah untuk kejadian/peristiwa yang terjadi yang 

tidak terdapat dalam al Qur`an dan Sunnah menggunakan ar 

ra`yu yang disandarkan atas isthishlah.17 Maksud istislah 

adalah dengan memelihara kepentingan hidup manusia yaitu 

menarik manfaat dan menolak madlarat dalam kehidupan 

                                                             
17 Wahbah al-Zuhaili, Al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh, (Damaskus: Dar al-Fikr, ), hlm. 

594. 



~ 20 ~ 

manusia. Menurut Dr. Yusuf Qordhowi mencakup tiga 

tingkatan: 

a. Dharuriyat yaitu hal-hal yang penting yang harus dipenuhi 

untuk kelangsung hidup manusia. 

b. Hajjiyat yaitu hal-hal yang dibutuhkan oleh manusia dalam 

hidupnya. 

c. Tahsinat yaitu hal-hal pelengkap yang terdiri atas kebisaan 

dan akal yang baik 

F. KAIDAH-KAIDAH IJTIHAD 

1. Pengertian Kaidah 

Kaidah (القاعدة) secara bahasa, dapat diartikan sebagai dasar, 

fondasi, dan pokok. Sementara kata jamanya (plural) adalah qawaid 

  :Kata kaidah di dalam Alquran mislanya .(القواعد)

عُ إِبْرَاهِيمُ 
َ
 يَرْف

ْ
قَوَاعِدَ وَإِذ

ْ
قَ  ال

َ
نَا ت بَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّ

ْ
لْ مِنَ ال بَّ

عَلِيمُ 
ْ
مِيعُ ال نتَ السَّ

َ
كَ أ ا إِنَّ  ﴾٥٢١﴿البقرة: مِنَّ

Dan (ingatlah), ketika Ibrahim meninggikan (membina) dasar-

dasar Baitullah bersama Ismail (seraya berdoa): "Ya Tuhan kami 

terimalah daripada kami (amalan kami), sesungguhnya 

Engkaulah Yang Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui". (QS 

al-baqarah [2]: 127). 

نَ  يَانَهُم مِّ
ْ
هُ بُن

َّ
ى الل

َ
ت
َ
أ
َ
قَوَاعِدِ ف

ْ
 مِن  ال

ُ
قْف يْهِمُ السَّ

َ
رَّ عَل

َ
خ

َ
ف

عُرُونَ 
ْ
 يَش

َ
 لا

ُ
ابُ مِنْ حَيْث

َ
عَذ

ْ
اهُمُ ال

َ
ت
َ
وْقِهِمْ وَأ

َ
 ﴾٢٢﴿النحل: ف

maka Allah menghancurkan rumah-rumah mereka dari 

fondasinya, lalu atap (rumah itu) jatuh menimpa mereka dari atas, 

dan datanglah azab itu kepada mereka dari tempat yang tidak 

mereka sadari. (QS al-nahl [16]: 26). 



~ 21 ~ 

Sementara secara istilah, para ulama mendefinsikan sebagai 

berikut: 

 نطبقة علي جميع جزئيتها.فهي قضية كلية م

Kaidah adalah ketentuan yang bersifat umum yang diaplikasikan 

terhadap semua bagian-bagiannya.18 

Sementara definisi yang lain, diungkapkan oleh al-Taftazniy 

sebagai berikut: 

 حكم كلي علي جزئياتها ليتعرف أحكامها منه 

Kaidah adalah hukum yang bersifat mencakup terhadap bagian-

bagianya untuk dapat diketahui ketentuan hukumnya.19 

Dengan demikian, qaidah adalah ketentuan yang bersifat dan 

mencakup; yang dicakup dari ketentuan umum itu adalah semua 

bagian-bagian; dan cakupan terhadap bagian itu adalah untuk 

mengetahui ketentuan hukum yang ada di bagian itu.   

2. Rumusan Kaidah Ijtihad 

Dalam kitabnya Qawa’id Ushul al-Fqh wa Tathbiqatuha, 

Shafwan bin Adnan Dawudiy, memberikan kaidah-kaidah ijtihad 

sebagai berikut: 

1) Kaidah Pertama 

 الاجتهاد أصل من أصول الفقه

Ijtihad adalah salah dasar dari dasar-dasar fiqh (ushul fiqh).20 

                                                             
18 Ali Ahmad al-Nadwi, al-Qawaid al-Fiqhiyyah, (Damakus: Dar Qalam, 1994), 

hlm.39. lihat juga al-Jurjani, Kitab al-Ta’rifat, (Beirut dar al-kitab al-ilmiyyah, 

1983), hlm.171. 
19 Ali Ahmad al-Nadwi, al-Qawaid al-Fiqhiyyah…,hlm.40.  
20 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.852. 



~ 22 ~ 

2) Kaidah Kedua 

 لا اجتهاد الا من الْجتهدين

Tidak ada ijtihad kecuali dari kalangan ulama mujtahid.21 

3) Kaidah ketiga 

 الواجب الاجتهاد و الحق واحد

Yang wajib ijtihad dan yang benar adalah satu.22 

4) Kaidah keempat 

 باب الاجتهاد مفتوح لا يغلق

Pintu ijtihad adalah terbuka, tidak tertutup.23 

5) Kaidah kelima 

 لا اجتهاد مع النص

Tidak ada ijtihad bersamaan dengan adanya nash.24 

6) Kaidah keenam 

 الاجتهاد يتجزأ

Ijtihad itu berpahala.25 

7) Kaidah ketujuh 

 الاجتهاد الجماعي أولي من الفردي

Ijtihad jama’iy adalah lebih utama dibandingkan dengan ijtihad 

individu.26 

                                                             
21 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.857 
22 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.862. 
23 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.867. 
24 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.870. 
25 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.878 



~ 23 ~ 

8) Kaidah kedelapan 

 الاجتهاد في فهم النص محمود

Ijtihad dalam rangka untuk memahami nash adalah terpuji.27 

9) Kaidah Kesembilan 

 الاجتهاد لا ينقض بالاجتهاد

Ijtihad itu tidak batal oleh ijtihad lain.28 

10) Kaidah Kesepuluh 

 تقليد الْجتهد واجب علي العامي

Taqlid kepada mujtahid adalah wajib bagi orang awam.29 

11) Kaidah Kesepuluh 

 اجتهاد المرأة جائز

Ijtihad seorang perempuan diperbolehkan.30  

 

 

G. EVALUASI / SOAL LATIHAN 

Selesaikan soal-soal berikut ini: 

1) Apa yang anda ketahui tentang Ijtihad? 

2) Persyaratan apa saja yang harus dimiliki oleh seorang ulama 

untuk bisa melakukan ijtihad? 

                                                                                                                                               
26 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.882 
27 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.888. 
28 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.893. 
29 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.899. 
30 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh ..,hlm.904. 



~ 24 ~ 

3) Mengapa dalam setiap zaman mengharuskan adanya seorang 

mujtahid? Jelaskan menurut perspektif Hanabilah dan al-

Ghazali, serta al-Zarkasyi. 

4) Jelaskan apa yang dimaksudkan dengan kaidah berikut ini: 

 لا اجتهاد الا من الْجتهدين

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 25 ~ 

 

 

 

BAB 2 
DALIL YANG MENJADI SASARAN DAN BUKAN SASARAN 

IJTIHAD 

 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN 

Setelah proses perkuliahan, Mahasiswa dapat mengetahui dan 

memahami, serta menjelaskan tentang: 

1) Konsep dalil baik dari sisi pengertian bahasa atau istilah 

2) Perbedaan antara dalil qath’i dan dhanni.  

3) Contoh aplikasi dalil qath’i dan dhanni. 

 

B. PENGERTIAN DALIL HUKUM 

1. Pengertian Etimologis 

Dalil secara bahasa dari kata dalla-yadullu-dalalatun ( دلالة-يدل  -دل   ) 

yang bermakna yang menunjukan terhadap sesuatu. Dalil diartikan 

juga perkara yang di dalamnya terdapat petunjuk. Menurut Abdul 

Wahab Khallaf, bahwa dalil secara bahasa adalah pemberi petunjuk 

kepada sesuatu yang bersifat inderawi ataupun maknawi, baik atau 

pun buruk. (الهادي الي أي شيئ حسي أو معنوي, خير او شر).31  

Dalalah berkaitan dengan bagaimana pengertian atau makna suatu 

nash dapat dipahami dan dimengerti, dengan istilah lain kaifiyah 

dalalah al-lafdz ‘ala al-ma’na.32 

                                                             
31 Khallaf, Abdul Wahab, Ilm Ushul al-Fiqh wa Khalashat tarikh Tasyri’, (Mesir: 

Mathba’ah al-madaniy, 1375). 
32 Jurjani, Ta’rifat. 



~ 26 ~ 

2. Pengertian Istilah 

Secara Istilah, ulama ushul mendifinisikan dalil sebagai berikut: 

1) Al-Sinqithi 

صل و والدليل في اصطلَح أهل الأصول هو ما يمكن الت

 بصحيح النظر فيه الي مطلوب خبري.

Sesuatu dengan penelaahan yang sahih bisa mengantarkan 

kepada pengetahuan  terhadap “mathlub khabari” (hukum suatu 

perkara yang sedang dicari setatus hukumnya).33  

2) Abdul Wahhab Khallaf 

معناه في اصطلَح الأصوليين فهو: ما يستدل  …الدليل 

بالنظر الصحيح فيه علي حكم شرعي عملي علي سبيل 

 القطع أو الظنّ.

Dalil maknanya, dalam istilah para ahli usul yaitu segala sesuatu 

yang dapat memberika petunjuk dengan penalaran yang benar 

terhadap hukum syarak yang bersifat praktis (amali) dengan 

metode qathi ataupun dhanni.34  

3) Wahbah al-Zuhaili 

والدليل الشرعي: كل ما يستفاد منه حكم شرعي عملي, 

سواء بطريق القطع, أي العلم اليقين, أم بطريق الظنّ, أي 

                                                             
33 Al-Sinqithi, Muhammad al-Amin Mudzakarah fi Ushul al-fiqh, (Madinah KSA: 

Maktabah al-ulum wa al-hikam, 2001). 
34 Abdul wahab Khallaf, Ilmu Ushul Fiqh, (Mesir: Maktabah al-Dakwal al-

Islamiyah-sabab al-Azhar, tt), hlm. 20-21.  



~ 27 ~ 

غلبة الظنّ, لذا كان الدليل نوعين: قطعي الدلالة و ظني 

 الدلالة.

Dalil syar’iy adalah setiap hukum syara’ yang bersifat praktis 

menjadi berfungsi (berfaidah), baik dengan melalui jalan qathi 

yakni pengetahuan dan keyakinan, atau melalui jalan dzanni yakni 

sebagian besar kemungkinan. Oleh karena itu, dalil ada dua yaitu 

penunjukan yang qathi dan penunjukan yang dzanni.35 

Dari definisi di atas, dapat difahami bahwa dalil merupakan segala 

sesuatu yang dapat memberikan petunjuk kepada akal manusia 

melalui proses penalaran terhadap nash-nash syara’, sehingga 

didapatkan sebuah keyakinan (qath’i) ataupun dugaan yang kuat 

(dhann).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
35 Wahbah al-zuhaili, al-wajiz fi ushul al-fiqh, hlm. 21.  

DALIL 

Qath’i Dzanni 

Wurud Dalalah Wurud Dalalah  

A
lq

u
ran

 d
an

  
H

ad
is M

u
taw

atir 

D
alil 

yan
g 

m
eru

ju
k

 
p

d
 

an
gk

a, 
n

am
a, 

sifat 
tertetu

 

H
ad

is-h
ad

is A
h

ad
 

 N
ash

 yan
g m

en
gan

d
u

n
g 

m
ak

n
a, 

m
u

sytarak
, 

m
u

jm
al, 

m
u

syk
il, 

m
u

tasyab
ih

 



~ 28 ~ 

 

 

 

 

C. MACAM-MACAM DALIL 

Para ulama ushul mendekati dalalah dalam suatu nash apakah 

mengandung makna jelas, pasti, dan tidak dengan dua pendekatan 

yaitu qathi dan dzanni. Dari segi posisi sampainya kepada kita, 

Alquran adalah qath’i al-wurud, artinya tidak diragukan bahwa 

Alquran sampai kepada kita dengan cara yang pasti.  Sementara dari 

segi dalalahnya, Alquran ada dua kemungkinan yaitu qathi ad-dalalah 

dan dzanni ad-dalalah.  

1) Dalil Qath’i  

a) Pengertian  

Secara etimologi, qath’i dari kata qatha’a yang bermakna 

memotong dan penjelasan. Dalam hal ini Al-Raghib Al-Asfahani, 

mengatakan: 

القطع فصل الشيئ مدركا بالبصر كالأجسام أو مدركا 

 بالبصيرة كالأشياء المعقولة.

Qath’i adalah penjelasan sesuatu yang didapatkan dengan 

penglihatan seperti anggota badan atau yang didapatkan dengan 

akal fikiran seperti segala sesuatu yang masuk akal.36 

Sementara Muhammad Fuad Mustafa al-Khan, menjelaskan 

bahwa kata al-qath’u yang tersebar dalam berbagai  ayat di dalam al-

Quran memiliki beragam makna, paling tidak terdapat sebelas makna 

                                                             
36 Muhammad Fuad Mustafa al-khan, Al-Qath’i Wa Al-Dhanny Fi  Al-Tsubut Wa Al-

Dalalah Inda Al-“Ushuliyyin, (Damaskus: Dar al-kalam al-Thayyib, 2007) Hlm. 54. 

Lihat juga al-raghib al-Asfahani, almufradat fi gharib Alquran, hlm. 408. 



~ 29 ~ 

diantaranya adalah: memotong, melukai, menumbuhkan rasa takut di 

jalan, memutus silaturahmi, berpecahbelah dalam agama. 37 

1) Memotong 

 
ً

الا
َ
ك
َ
سَبَا ن

َ
يْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا ك

َ
عُوا أ

َ
ط

ْ
اق

َ
 ف

ُ
ة
َ
ارِق ارِقُ وَالسَّ وَالسَّ

هِ 
َّ
نَ الل هُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ ۚ   مِّ

َّ
 ﴾٨٣وَالل

Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah 

tangan keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka 

kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah. Dan Allah Maha 

Perkasa lagi Maha Bijaksana. (Qs al-maidah [4]: 38) 

2) Melukai 

ا 
َ
ذ
َٰ
هِ مَا هَ

َّ
نَ حَاشَ لِل

ْ
ل
ُ
يْدِيَهُنَّ وَق

َ
عْنَ أ

َّ
ط

َ
هُ وَق

َ
بَرْن

ْ
ك
َ
يْنَهُ أ

َ
ا رَأ مَّ

َ
ل
َ
ف

رِيمٌ 
َ
كٌ ك

َ
 مَل

َّ
ا إِلا

َ
ذ
َٰ
رًا إِنْ هَ

َ
 ﴾٨٥﴿بَش

Maka tatkala wanita-wanita itu melihatnya, mereka kagum kepada 

(keelokan rupa)nya, dan mereka melukai (jari) tangannya dan 

berkata: "Maha sempurna Allah, ini bukanlah manusia. 

Sesungguhnya ini tidak lain hanyalah malaikat yang mulia". (QS 

Yusuf [12]: 31) 

3) Menumbuhkan rasa takut di jalan 

مُ 
ُ
ادِيك

َ
ونَ فِي ن

ُ
ت
ْ
أ
َ
بِيلَ وَت عُونَ السَّ

َ
قْط

َ
جَالَ وَت ونَ الرِّ

ُ
ت
ْ
تَأ
َ
مْ ل

ُ
ك ئِنَّ

َ
أ

رَ 
َ
مُنك

ْ
هِ  ۚ   ال

َّ
ابِ الل

َ
تِنَا بِعَذ

ْ
وا ائ

ُ
ال
َ
ن ق

َ
 أ

َّ
وْمِهِ إِلا

َ
انَ جَوَابَ ق

َ
مَا ك

َ
ف

ادِقِينَ ﴿ نتَ مِنَ الصَّ
ُ
 ﴾٢٢إِن ك

                                                             
37 Muhammad Fuad Mustafa al-khan, al-Qath’i wa al-dhanny fi  al-tsubut wa al-

dalalah inda al-“ushuliyyin, (Damaskus: Dar al-kalam al-Thayyib, 2007) Hlm. 56. 



~ 30 ~ 

Apakah sesungguhnya kamu patut mendatangi laki-laki, 

menyamun dan mengerjakan kemungkaran di tempat-tempat 

pertemuanmu? Maka jawaban kaumnya tidak lain hanya 

mengatakan: "Datangkanlah kepada kami azab Allah, jika kamu 

termasuk orang-orang yang benar". (QS al-‘Ankabut [29]: 29) 

4) Membagi 

عْنَاهُمْ 
َّ
ط

َ
مَمًاوَق

ُ
رْضِ أ

َ ْ
الِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ  ۚ   فِي الأ نْهُمُ الصَّ مِّ

لِكَ 
ََٰ
هُمْ يَرْجِعُونَ  ۚ   ذ

َّ
عَل

َ
اتِ ل

َ
ئ يِّ حَسَنَاتِ وَالسَّ

ْ
اهُم بِال

َ
وْن

َ
وَبَل

﴿٥٢٣﴾ 

Dan Kami bagi-bagi mereka di dunia ini menjadi beberapa 

golongan; di antaranya ada orang-orang yang saleh dan di 

antaranya ada yang tidak demikian. Dan Kami coba mereka 

dengan (nikmat) yang baik-baik dan (bencana) yang buruk-buruk, 

agar mereka kembali (kepada kebenaran). (QS al-A’raf [7]:168) 

5) Membuat perpecahan 

مْرَهُم بَيْنَهُمْ 
َ
عُوا أ

َّ
قَط

َ
يْ  ۚ   وَت

َ
لٌّ إِل

ُ
 ﴾٢٨نَا رَاجِعُونَ ﴿ك

Dan mereka telah memotong-motong urusan (agama) mereka di 

antara mereka. Kepada Kamilah masing-masing golongan itu 

akan kembali. (QS al-Anbiya’[21]: 93) 

6) Memutuskan tali silaturahmi dengan kerabat 

هِ مِ 
َّ
ذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ الل

َّ
مَرَ وَال

َ
عُونَ مَا أ

َ
اقِهِ وَيَقْط

َ
ن بَعْدِ مِيث

رْضِ 
َ ْ
ن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأ

َ
هُ بِهِ أ

َّ
  ۚ   الل

ُ
عْنَة

َّ
هُمُ الل

َ
ئِكَ ل

ََٰ
ول
ُ
أ

ارِ ﴿ هُمْ سُوءُ الدَّ
َ
 ﴾٢١وَل



~ 31 ~ 

Orang-orang yang merusak janji Allah setelah diikrarkan dengan 

teguh dan memutuskan apa-apa yang Allah perintahkan supaya 

dihubungkan dan mengadakan kerusakan di bumi, orang-orang 

itulah yang memperoleh kutukan dan bagi mereka tempat 

kediaman yang buruk (Jahannam). (Qs al-ra’du [13]: 25) 

Sementara secara terminologi, para ulama ushul memberikan 

definisi dalam beragam perspektif. 

 ما لا يكون فيه احتمال أصلَ.

Qath’i adalah dalil yang secara asal pembawaan maknanya, tidak 

terdapat berbagai kemungkinan di dalamnya.38 

 عدم احتمال النقيض
Tidak adanya kemungkinan yang sebaliknya (berlawanan).39  

Dari pengertian di atas, dapat difahami bahwa nash yang qath’i 

ialah nash yang menunjukkan kepada makna yang bisa difahami dari 

lafaznya itu, tidak ada kemungkinan menerima ta’wil, serta tidak ada 

tempat bagi pemahaman arti selain itu. Dengan ungkapan lain, bahwa 

qath’i itu meyakinkan dan memberikan kepastian, karena tidak ada 

kemungkinan-kemungkinan lain.  

b) Pembagian Dalil qath’i 

1) Qath’i al-Wurud  

Qath’i al-Wurud yaitu dalil yang meyakinkan bahwa datangnya 

dari Allah (Alquran) atau dari Rasulullah (hadits mutawatir). Alquran 

seluruhnya qath’i dilihat dari segi wurudnya. Akan tetapi tidak semua 

hadits qath’i wurudnya.  

Kalau kita melihat dari turunnya Alquran, maka seluruh nashnya 

itu bersifat qath’i, karena al-Quran diturunkan kepada seorang Rasul 

                                                             
38 Muhammad Fuad Mustafa al-khan, al-Qath’i wa al-dhanny…hlm. 56. Lihat dalam 

Al-Taudhih, I: 35. 
39 Muhammad Fuad Mustafa al-khan, al-Qath’i wa al-dhanny…hlm. 57. Lihat 

Syarakh Mukhtasar Al-Raudhah, III: 29. 



~ 32 ~ 

yang ma’shum. Sampai sekarang, keaslian al-Quran itu tetap 

terpelihara dengan baik dan andaikata ada orang yang mencoba 

mengubahnya walaupun satu huruf, akan segera diketahui karena 

banyak orang yang hafal. Kemudian bila kita lihat dari segi isi 

hukumya terbagi menjadi dua bagian, yaitu nash yang qath’i dan nash 

yang dzanni. 

2) Qath’i al-Dalalah 

Qath’i al-Dalalah adalah dalil yang kata-katanya atau ungkapan 

kata-katanya menunjukkan arti dan maksud tertentu dengan tegas dan 

jelas sehingga tidak mungkin dipahamkan lain. Seperti firman Allah 

SWT yaitu dalam surat an-Nisa’ ayat 12.  

دٌ 
َ
هُنَّ وَل

َّ
ن ل

ُ
مْ يَك

َّ
مْ إِن ل

ُ
زْوَاجُك

َ
رَكَ أ

َ
 مَا ت

ُ
مْ نِصْف

ُ
ك
َ
إِن  ۚ   وَل

َ
ف

نَ 
ْ
رَك

َ
ا ت بُعُ مِمَّ مُ الرُّ

ُ
ك
َ
ل
َ
دٌ ف

َ
هُنَّ وَل

َ
انَ ل

َ
ةٍ يُوصِينَ  ۚ   ك مِن بَعْدِ وَصِيَّ

وْ دَيْنٍ 
َ
دٌ  ۚ   بِهَا أ

َ
مْ وَل

ُ
ك
َّ
ن ل

ُ
مْ يَك

َّ
تُمْ إِن ل

ْ
رَك

َ
ا ت بُعُ مِمَّ هُنَّ الرُّ

َ
 ۚ   وَل

تُم
ْ
رَك

َ
ا ت مُنُ مِمَّ

ُّ
هُنَّ الث

َ
ل
َ
دٌ ف

َ
مْ وَل

ُ
ك
َ
انَ ل

َ
إِن ك

َ
ةٍ  ۚ   ف ن بَعْدِ وَصِيَّ مِّ

وْ دَيْنٍ 
َ
وصُونَ بِهَا أ

ُ
هُ  ۚ   ت

َ
 وَل

ٌ
ة
َ
وِ امْرَأ

َ
 أ
ً
ة
َ
ل

َ
لَ

َ
 ك

ُ
انَ رَجُلٌ يُورَث

َ
وَإِن ك

دُسُ  نْهُمَا السُّ لِّ وَاحِدٍ مِّ
ُ
لِك

َ
تٌ ف

ْ
خ

ُ
وْ أ

َ
خٌ أ

َ
  ۚ   أ

َ
ث
ْ
ك
َ
وا أ

ُ
ان
َ
إِن ك

َ
رَ مِن ف

ثِ 
ُ
ل
ُّ
اءُ فِي الث

َ
رَك

ُ
هُمْ ش

َ
لِكَ ف

ََٰ
وْ دَيْنٍ  ۚ   ذ

َ
ىَٰ بِهَا أ ةٍ يُوص َ مِن بَعْدِ وَصِيَّ

يْرَ مُضَارٍّ 
َ
هِ  ۚ   غ

َّ
نَ الل  مِّ

ً
ة هُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ  ۚ   وَصِيَّ

َّ
  ﴾٥٢﴿وَالل

Dan bagimu (suami-suami) seperdua dari harta yang ditinggalkan 

oleh isteri-isterimu, jika mereka tidak mempunyai anak. jika Isteri-

isterimu itu mempunyai anak, Maka kamu mendapat seperempat 

dari harta yang ditinggalkannya sesudah dipenuhi wasiat yang 

mereka buat atau (dan) seduah dibayar hutangnya. para isteri 

memperoleh seperempat harta yang kamu tinggalkan jika kamu 



~ 33 ~ 

tidak mempunyai anak. jika kamu mempunyai anak, Maka para 

isteri memperoleh seperdelapan dari harta yang kamu tinggalkan 

sesudah dipenuhi wasiat yang kamu buat atau (dan) sesudah 

dibayar hutang-hutangmu. jika seseorang mati, baik laki-laki 

maupun perempuan yang tidak meninggalkan ayah dan tidak 

meninggalkan anak, tetapi mempunyai seorang saudara laki-laki 

(seibu saja) atau seorang saudara perempuan (seibu saja), Maka 

bagi masing-masing dari kedua jenis saudara itu seperenam 

harta. tetapi jika Saudara-saudara seibu itu lebih dari seorang, 

Maka mereka bersekutu dalam yang sepertiga itu, sesudah 

dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar 

hutangnya dengan tidak memberi mudharat (kepada ahli 

waris)[274]. (Allah menetapkan yang demikian itu sebagai) 

syari'at yang benar-benar dari Allah, dan Allah Maha mengetahui 

lagi Maha Penyantun. (QS an-Nisa: 12) 

Dari sisi penunjukanya, ayat di atas merupakan qath’i. Terutama 

dalam kaitanya dengan jumlah bagian bagi masing-masing ahli waris 

yang harus mereka terima. Hal itu itu ditunjukan pada angka atau 

bilang dalam porsi yang sudah sangat jelas seperti seperempat (  ب ع  ,(الرُّ

seperdelapan (  ن  sepertiga ,(السُّد س  ) seperenam ,(نصِْف  ) seperdua ,(الثُّم 

 Sehingga penjelasan (dalil) ayat tersebut tidak ada .(الثُّل ثِ )

kemungkinan atau penafsiran yang lain.  

c) Pertingkatan Dalil Qath’i 

Di kalang ulama ushul terjadi perbedaan pendapat terkait 

pertingkatan dalil qath’i. satu pendapat menyatakan bahwa dalil qath’I 

itu satu peringkatan, sementara ulama lainya berpendapat bahwa dalil 

qath’i itu bertingkat sebagaimana pertingkatan kehidupan ini.40  

1. Dalil Qath’i Tidak Memiliki Pertingkatan 

Para ulama yang tergabung dalam kelompok yang menolak 

pertingkatan dalil qath’i dari berbagai mazhab. Diantaranya, dari 

kalangan syafi’iyyah ada khatib al-bagdadi, al-syairazi, al-juwaini, al-

                                                             
40 Al-Khan, Muhammad Mu’ad Mustafa, Al-Qath’i Wa Al-Dzanni Fi Al-Tsubut Wa 

Al-Dalalti Inda Al-Ushuliyin, (Damaskus: Dar al-kalam al-thayib, 2007), hlm. 69. 



~ 34 ~ 

ghazali, Ibn burhan, al-Amidi, ibn Subki, dan al-‘iz ibn Abd al-salam. 

Dari kalangan Hanafiyah ada al-samarqandi. Dari kalangan hanabilah, 

ada Abu al-Khatab. Dan dari kalangan Malikiyyah ada al-Qarafi.41  

Alasan utama yang meraka ajukan untuk menolak peringkatan 

dalil qath’i ada dua argumentasi, yaitu:  

Pertama, bahwa qath’i itu tidak dapat menerima tambahan dan 

tidak dapat menerima penguat; karena ilmu yang meyakinkan itu 

penegtahuan yang mencakup tentang segala sesuatu yang 

diketahuinya itu, sehingga tidak tergambarkan adanya tambahan atau 

pengurangan dalam pengetahuan tersebut.42    

Kedua, sekiranya diantara dalil-dalil qath’i itu ada pertingkatan 

karena disebabkan factor kedekatan, atau karena tempat pengambilan, 

atau factor lamanya analisis, maka yang demikian itu bukan termasuk 

dalam kategori ilmu yang qath’i setelah ditetapkanya.  Karena dalam 

dalil qath’i itu tidak adanya kemungkinan-kemungkinan lain. 

Sekiranya ada pembanding kemungkinan lain, maka itu adalah dalil 

dzanni. Segala seuatu yang diyakini itu adalah menutup adanya 

kemungkinan-kemungkinan lain, maka oleh karenanya tidak ada 

pertingkatan.43 

2. Dalil Qath’i Memiliki Pertingkatan. 

Ulama yang tergabung dalam kelompok yang menyatakan bahwa 

dalil qath’I memiliki pertingkatan juga banyak dari berbagai kalangan 

mazhab. Diantaranya, dari mazhab Syafi’i ada al-Asfahani, al-

Zarkasyi, al-Armawi, dan al-Qaffal al-Syasyi. Dari kalangan mazhab 

Hanafi ada al-Nasafi, al-Mihawi, dan Abdul Aziz al-Bukhari. Dari 

kalangan Hanabilah ada Imam Ibn Taimiyyah. Dari kalangan 

Malikiyyah ada al-Mazari dan al-Qarafi. 

Mereka berargumen bahwa ilmu pengetahuan dan pembenaran itu 

masing-masing memiliki keunggulan dan pertingkatan. Sebagaimana 

pula adanya keunggulan masing-masing kehidupan ini. Sesungguhnya 

                                                             
41 Al-Khan, Muhammad Mu’ad Mustafa, Al-Qath’i Wa Al-Dzanni..., hlm. 70 
42 Al-Khan, Muhammad Mu’ad Mustafa, Al-Qath’i Wa Al-Dzanni …, hlm. 70.  
43 Al-Khan, Muhammad Mu’ad Mustafa, Al-Qath’i Wa Al-Dzanni…,hlm. 70. 



~ 35 ~ 

pertingkatan itu ketika nampak pada saat terjadinya pertentangan, 

maka dicari yang paling kuat dari dalil-dali yang berada di bawah 

peringatnya. Sebagai contohnya adalah nash dianggap lebih rajih 

(kuat) atas dhahir, mufasar lebih kuat dari nash dan dhahir, dan 

muhkam lebih kuat di antara ketiga yang lainya. Dalil nash, dhahir, 

mufassar, dan muhkam, semuanya adalah menunjukan ketetapan yang 

meyakinkan, tetapi memiliki pertingkatan.44  

Selain argumen di atas, pendukung pendapat ini juga berargumen 

dengan nash. Banyak ayat alquran menurut mereka bahwa dalil qath’i 

itu bertingkat. Hal ini sebagaiman firman Allah SWT dalam ayat 

berikut ini : 

يَقِينِ 
ْ
مَ ال

ْ
مُونَ عِل

َ
عْل

َ
وْ ت

َ
 ل

َّ
لَ

َ
جَحِيمَ  ﴾١﴿ك

ْ
رَوُنَّ ال

َ
ت
َ
مَّ  ﴾٢﴿ل

ُ
ث

يَقِينِ 
ْ
هَا عَيْنَ ال رَوُنَّ

َ
ت
َ
  ﴾١﴿ل

Janganlah begitu, jika kamu mengetahui dengan pengetahuan 

yang yakin, niscaya kamu benar-benar akan melihat neraka 

Jahiim, dan sesungguhnya kamu benar-benar akan melihatnya 

dengan 'ainul yaqin. (QS al-Takatsur: 5-7) 

حَقُّ 
َ
هُ ل يَقِينِ وَإِنَّ

ْ
 ﴾١٥﴿الحاقة:  ال

Dan sesungguhnya Al Quran itu benar-benar kebenaran yang 

diyakini.(QS al-haqqah: 51). 

Ayat-ayat di atas menurut mereka menunjukan pertingkatan qath’i 

yaitu ilmu yaqin, ainul yaqin dan haqqul yaqin. 

                                                             
44 Al-Khan, Muhammad Mu’ad Mustafa, Al-Qath’i Wa Al-Dzanni…,hlm. 71. 



~ 36 ~ 

2) Dalil  Zhani 

a) Pengertian 

Secara etimologi, dzanni (الظن) bermakna dugaan, persangkaan, 

sesuatu yang masih membingungkan. Di dalam Alquran, kata al-

dzann bermakna syak (ragu-ragu) dan yaqin.  

ا  تُم مَّ
ْ
ل
ُ
 رَيْبَ فِيهَا ق

َ
 لا

ُ
اعَة هِ حَقٌّ وَالسَّ

َّ
ا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ الل

َ
وَإِذ

يْقِنِينَ 
َ
حْنُ بِمُسْت

َ
ا وَمَا ن نًّ

َ
 ظ

َّ
نُّ إِلا

ُ
ظ  إِن نَّ

ُ
اعَة دْرِي مَا السَّ

َ
ن

﴿٨٢﴾ 

Dan apabila dikatakan (kepadamu): "Sesungguhnya janji Allah itu 

adalah benar dan hari berbangkit itu tidak ada keraguan 

padanya", niscaya kamu menjawab: "Kami tidak tahu apakah hari 

kiamat itu, kami sekali-kali tidak lain hanyalah menduga-duga 

saja dan kami sekali-kali tidak meyakini(nya)". (QS al-jatsiyah 

[45]: 32) 

بَتْ 
َ
ل
َ
ةٍ غ

َ
لِيل

َ
ةٍ ق

َ
ن فِئ م مِّ

َ
هِ ك

َّ
و الل

ُ
ق

َ
لَ هُم مُّ نَّ

َ
ونَ أ نُّ

ُ
ذِينَ يَظ

َّ
الَ ال

َ
ق

هِ 
َّ
نِ الل

ْ
 بِإِذ

ً
ثِيرَة

َ
 ك

ً
ة
َ
ابِرِينَ ﴿ ۚ   فِئ هُ مَعَ الصَّ

َّ
 ﴾٢٤٢وَالل

Orang-orang yang meyakini bahwa mereka akan menemui Allah, 

berkata: "Berapa banyak terjadi golongan yang sedikit dapat 

mengalahkan golongan yang banyak dengan izin Allah. Dan Allah 

beserta orang-orang yang sabar". (QS al-baqarah [2]: 249) 

Secara istilah para ulama ushul mendefinsikan dzanni sebagai 

berikut: 

 

1) Al-Qadhi abu Ya’la: 

 ويز أمرين أحدهما أقوي من الأخر.الظن تج



~ 37 ~ 

Dzann adalah melampau dua perkara yang salah satunya lebih 

kuat dari yang lain.45  

2) Imam al-Syairaziy dan Imam Al-Haramain al-Juwaini. 

 من الأخر. ظنالظن تجويز أمرين أحدهما أ

Dzann adalah melampaui dua perkara yang salah satunya lebih 

meyakinkan dari yang lain.46 

3) Imam al-Qarafi 

 اسم للَحتمال الراجح.  الظن

Dzann adalah nama untuk sebuah kemungkinan yang kuat.47 

Dari definisi di atas, dapat difahami bahwa nash yang dzanni 

adalah nash-nash yang menunjuk makna yang mugkin menerima 

takwil, atau mungkin dipalingkan makna asalnya pada makna yang 

lain. Dengan kata lain, bahwa nash dzanni dapat dimaknai nash yang 

mempunyai beberapa pengertian atau penafsiran. 

b) Pembagian Dalil Dzanni: 

1) Dhanni al-Wurud  

Dhanni al-Wurud yaitu dalil yang hanya memberi kesan yang kuat 

(sangkaan yang kuat) bahwa datangnya dari Nabi saw. Tidak ada ayat 

Alquran yang dhanni wurudnya, adapun hadits Nabi yang masuk 

dalam kategori dhanni al-wurud adalah hadis-hadis ahad. 

 

2) Dhanni al-Dalalah  

Dhanni al-Dalalah yaitu dalil yang kata-katanya atau ungkapan 

kata-katanya memberikan kemungkinan-kemungkinan arti dan 

                                                             
45 Muhammad Muad Mustafa al-Khan, al-Qath’i wa al-dhanny…hlm. 78. Lihat jug 

al-uddah, I: 83. 
46 Muhammad Muad Mustafa al-Khan, al-Qath’i wa al-dhanny…hlm. 78. Syarkh al-

Luma’, I: 151. Lihat al-Waraqat, hlm. 3.  
47 Muhammad Muad Mustafa al-Khan, al-Qath’i wa al-dhanny…hlm. 78. Lihat juga 

Syarkh Tanqih Al-Fusul, hlm.63. 



~ 38 ~ 

maksud. Tidak menunjukkan kepada satu arti dan maksud tertentu. 

Seperti firman allah dalam surat al-baqarah ayat 228. 

 
َ
ة
َ
ث

َ
لَ
َ
نفُسِهِنَّ ث

َ
صْنَ بِأ رَبَّ

َ
قَاتُ يَت

َّ
ل
َ
مُط

ْ
رُوء ٍوَال

ُ
ن  ۚ   ق

َ
هُنَّ أ

َ
 يَحِلُّ ل

َ
وَلا

يَوْمِ 
ْ
هِ وَال

َّ
مِنَّ بِالل

ْ
نَّ يُؤ

ُ
رْحَامِهِنَّ إِن ك

َ
هُ فِي أ

َّ
قَ الل

َ
ل
َ
تُمْنَ مَا خ

ْ
يَك

خِرِ 
ْ

رَادُ  ۚ   الْ
َ
لِكَ إِنْ أ

ََٰ
هِنَّ فِي ذ حَقُّ بِرَدِّ

َ
تُهُنَّ أ

َ
حًاوَبُعُول

َ
 ۚ   وا إِصْلَ

مَعْرُوفِ 
ْ
يْهِنَّ بِال

َ
ذِي عَل

َّ
لُ ال

ْ
هُنَّ مِث

َ
  ۚ   وَل

ٌ
يْهِنَّ دَرَجَة

َ
جَالِ عَل  ۚ   وَلِلرِّ

هُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ 
َّ
  ﴾٢٢٣﴿وَالل

Wanita-wanita yang ditalak handaklah menahan diri (menunggu) 

tiga kali quru'. tidak boleh mereka menyembunyikan apa yang 

diciptakan Allah dalam rahimnya, jika mereka beriman kepada 

Allah dan hari akhirat. dan suami-suaminya berhak merujukinya 

dalam masa menanti itu, jika mereka (para suami) menghendaki 

ishlah. dan para wanita mempunyai hak yang seimbang dengan 

kewajibannya menurut cara yang ma'ruf. akan tetapi para suami, 

mempunyai satu tingkatan kelebihan daripada isterinya. dan Allah 

Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. (QS Albaqarah [2]: 228) 

Kata quru’ (  .yang ada dalam ayat di atas adalah dhanni (قرُُوءٍ 

Karena kata quru’ memiliki kandung pengertian yang tidak tunggal, 

tetapi mengandung dua pengertian yang berbeda yaitu al-haid (الحيض) 

dan al-tuhru (الطهر). Oleh karena itu, para ulama memiliki persepktif 

berbeda dalam mengambil maksud dari kata tersebut, Imam Abu 

Hanifah misalnya mengambil makna al-haid (datang bulan) untuk 

ayat tersebut. Sementara imam al-Syafi’i dan Imam Malik mengambil 

makna al-tuhru (suci) dari ayat tersebut.48 Makna yang tidak pasti 

inilah yang disebut dhanni. Sampainya kesimpulan untuk mengambil 

salah satu makna terhadap kata tersebut hanya didasarkan pada dugaan 

                                                             
48 Dr. H. Abd. Salam Arief, Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam Antara fakta dan 

realita: kajian Pemikiran Hukum Syaikh Mahmud Syaltut, (Yogyakarta: LESFI, 

2003), hlm.74. 



~ 39 ~ 

yang kuat saja berdasarkan indikasi-indikasi yang menurut para 

mujathid menunjang pendapatnya. 

c) Pertingkatan Dalil Dhanni 

1. Dalil dzanni memiliki pertingkatan 

Pendapat ini pada umumnya dekemukan oleh mayoritas (jumhur) 

ulama ushul fiqh. Mereka itu adalah Abu al-Husain al-Basri, al-

Juwaini, al-Qarafi, Abu al-Khatab, Abu Ya’la, Ibn Qadamah, al-

Syatibi, al-Samarqandi, dan sebagainya.49  Abu al-Husain al-basri, 

sebagaimana dikutip oleh Muhammad Muad Mustafa al-Khan, 

menyatakan sebagai berikut: 

غلبة الظن قد تتزايد بأمور تضاف الي الامارة, وهذا معلوم 

 عند العقلَء فيما يتعلق بأمور الدنيا.

Kekuatan prasangka kadang-kadang bertambah dengan hal-hal 

yang disandarkan kepada penanda (indicator). Dan ini diketahui 

di kalangan para pemikir dalam hubunganya dengan persoalan 

duniawiyah.50  

Senada dengan Abu Husain al-Basri, demikian juga, Abu Ya’la 

menyatakan, sebagaiman dikutip oleh  Muhammad Muad Mustafa al-

Khan, sebagai berikut: 

 الظن يتزايد قوته كما يتزايد أمارته

Prasangka, kekauatanya itu bisa bertambah, sebagaiman 

bertambahnya penanda (indicator).51 

2. Dalil dzanni tidak memiliki pertingkatan 

Pendapat ini pada umumnya dikemukakan oleh mutakallimun 

(para ahli ilmu kalam). Di antara mereka adalah al-Baqilani, al-

                                                             
49 Muhammad Muad Mustafa al-Khan, Al-Qath’i Wa Al-Dhanny…hlm.88. 
50 Muhammad Muad Mustafa al-Khan, Al-Qath’i Wa Al-Dhanny…hlm. 88. 
51 Muhammad Muad Mustafa al-Khan, Al-Qath’i Wa Al-Dhanny…hlm. 88. 



~ 40 ~ 

Ghazali, Abu al-Tayyib al-Tabari, al-Syairazi. Al-Qadhi Abu Bakar 

al-Baqilani, misalnya menyatakan sebagai berikut: 

ان الظنون متاقربة لا ترتيب فيها, و لم يقم لمسالك 

 الظنون وزنا.

Sesungguhnya prasangka-prasangka (dzann) saling berdekatan, 

tidak ada pertingkatan di dalamnya. Dan tidak ada wazn 

(timbangan) untuk menetukan prasangka (dzann).52  

 

D. EVALUASI / SOAL LATIHAN 

Selesaikan soal-soal berikut ini: 

1) Jelaskan apa yang dimaksudkan dengan qath’i dan dhanni? 

2) Mengapa Alquran dan hadis mutawatir termasuk dalil qath’I al-

wurud? 

3) Kapan Alquran dikatakan sebagai zhani al-dilalah?  

4) Berikan contoh ayat Alquran yang termasuk qath’I dan dhanni al-

dilalah? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                             
52 Muhammad Muad Mustafa al-Khan, Al-Qath’i Wa Al-Dhanny…hlm. 88. 



~ 41 ~ 

 

 

BAB 3 
SUMBER IJTIHAD HUKUM ISLAM 

 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN 

Setelah mengikuti proses perkuliahan, Mahasiswa dapat 

mengetahui dan memahami, serta menjelaskan tentang: 

1) Pengertian dan sejarah al-Quran 

2) Perbedaan Makiyah dan madaniya 

3) Kandungan dan kaidah-kaidah Alquran 

4) Pengertian dan kehujahan Sunnah 

5) Kaidah-kaidah dan pembagian Sunnah. 

 

B. ALQUR’AN 

1. PENGERTIAN  

Secara bahasa, Alquran bermakna bacaan atau yang dibaca. 

Alquran adalah masdar isim maful dari kata qara’a- yaqra’u-qur’anan 

 yang mengandung makna maqru’, maknanya yang  (قرأ-يقرأ-قرأنا)

dibaca.53  

Selain itu, ada beragam pendapat menyatakan bahwa Alquran 

bukan berasal dari kata masdar (kata benda yang terbentuk dari kt. 

kerja). Imam al-Syafi’i berpendapat bahwa Alquran adalah nama 

resmi bagi firman Allah yang diturunkan kepada nabi Muhammad 

saw. Imam al-Farra’ menyatakan bahwa Alquran berasal dari kata 

qarain – qarinah, yang bermakna satu dengan yang lain saling 

melengkapi dan beriring-iringan. Sementara Imam Al-Asy’ari 

berpendapat bahwa Alquran dari kata qarana yang berarti 

menggabungkan sesuatu dengan yang lain. Sedangkan Imam Al-Zajjaj 

                                                             
53  



~ 42 ~ 

beranggapan bahwa Alquran berasal dari kata qari yang artinya 

mengumpulkan. Sementara Schawally, seorang orientalis Barat, 

menyatakan bahwa Alquran berasal dari bahasa Syiria atau Ibrani, 

qieryani, qiryani, yang mengandung makna yang dibacakan.54 

Secara Istilah, para ulama mendefinsikan Alquran juga bermacam-

macam.  

1) Imam al-Amidi, sebagaimana yang dikutip oleh Wahbah al-

Zuhaili dalam kitabnya al-Wajiz, mendefinisikan Alquran sebagai 

berikut: 

ي اللهِ 
َ
ي رسول الله صَل

َ
لُ عَل زَّ

َ
لمُن

ْ
مُ اللهِ تِعالي ا

َ
لَ

َ
نُ هُوَ ك

َ
قُرْا

ْ
ل
َ
ا

, للَءعْجاز بأقصر سورة منه,  لعَرَبِيِّ
ْ
سانِ ا

َّ
مَ بالل

َّ
يْهِ وَ سَل

َ
عَل

وَتِهِ, 
َ
دُ بِتِلَ لمُتَعَبَّ

ْ
رِ, ا

ُ
وَات لمَنْقُوْلُ بِالتَّ

ْ
لمَصَاحِفِ, ا

ْ
تُوْبُ فِي ا

ْ
مَك

ْ
ل
َ
ا

لمَبْدُوْءُ 
ْ
اسِ  ا تومُ بِسُوْرَةِ النَّ

ْ
خ
ُ
لْ
ْ
لفَاتِحَةِ, ا

ْ
 بِسُوْرَةِ ا

Alqur’an adalah Firman Allah diturunkan kepada Nabi saw  

dengan menggunakan bahasa Arab; digunakan untuk mukjizat 

dengan surat yang terpendek; yang  tertulis di dalam mushaf, 

yang ditransmisikan secara mutawatir, dianggap sebagai ibadah 

bagi yang membacanya,  yang dimulai dari surat al-fatihah dan 

ditutup dengan surat an-Nas.55 

2) Abdul Wahab Khallaf:  

القرآن هو كلَم الله الذي نزل به الروح الأمين على قلب 

 -لله عليه وسلمصلى ا-رسول الله محمد بن عبد الله 

                                                             
54 Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi sejarah Alquran, (Yogyakarta: Forum Kajian 

Budaya dan Masyarakat (FKBA), 2001), hlm.45-46. 
55 Wahbah al-Zuhaili, al-Wajiz fi ushul al-Fiqh, (Bairut: dar al-fikr al-Mu’ashir, 

1999), hlm. 24.  



~ 43 ~ 

بألفاظه العربية ومعانيه الحقة، ليكون حجة للرسول على 

أنه رسول الله، ودستورا يهتدون بهداه، وقربة يتعبدون 

بتلَوته. وهو المدون بين دفتي المصحف، المبدوء بسورة 

الفاتحة، الْختوم بسورة الناس، المنقول إلينا بالتواتر 

ن أي تغيير أو كتابة ومشافهة جيلَ عن جيل محفوظا م

رَ 
ْ
ك ِ
ّ
نَا الذ

ْ
ل زَّ
َ
حْنُ ن

َ
ا ن تبديل مصداق قول الله سبحانه فيه: }إِنَّ

ونَ{ .
ُ
حَافِظ

َ
هُ ل

َ
ا ل  وَإِنَّ

Alquran adalah kalamullah yang diturunkan oleh Ruhul amin 

(Jibril) ke dalam hati Rasulullah Muhammad bn Abdullah dengan 

lafal bahasa Arab dan maknanya yang benar, supaya menjadi 

hujjah bagi rasul bahwasanya dia adalah rasulullah, dan sebagai 

undang-undang dasar bagi manusia yang dengan petunjuknya 

dapat memperoleh bimbinganya, sebagai ibadah dengan 

membacanya. Dikodifikasikan dalam berbagai mushaf, yang 

diawali dengan surat al-fatihah, diakhiri dengan surat al-Nas, 

yang ditransmisikan kepada kita dengan jalan mutawatir baik 

secara tulisan dan lisan dari generasi ke generasi lainya, yang 

terpelihara dari berbagai perubahan atau penggantian sebagai 

pembenar terhadap firman Allah di dalamnya “sesungguhnya 

kami telah menurunkan al-dzikr, dan sungguh kami 

pemeliharanya”.56 

Dari definisi di atas, dapat difahami bahwa Alquran itu dapat 

diidentifikasi dalam beberapa unsur, yaitu: 

                                                             
56 Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Ushul Fiqh, (Mesir: Maktabah al-Dakwal al-

Islamiyah-sabab al-Azhar, tt), hlm.23. 



~ 44 ~ 

1) Alqur’an adalah kalamullah (firman Allah), maksudnya bukan 

perkataan nabi SAW yang sekaligus membedakan dengan hadis 

yang berasal dari nabi SAW.  

2) Alqur’an adalah diturunkan kepada Nabi SAW; artinya bahwa 

alqur’an merupakan wahyu yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad SAW selama 22 tahun, bukan wahyu yang diturunkan 

kepada nabi selain Nabi Muhammad SAW.   

3) Alqur’an menggunakan bahasa Arab; artinya terjemahan bukan 

dianggap sebagai alqur’an.  

4) Alquran digunakan untuk mukjizat dengan surat yang terpendek; 

artinya alquran memiliki kandungan mukjizat yang membuktikan 

kebenaran kenabian nabi Muhammad SAW. 

5) yang  tertulis di dalam mushaf; artinya bahwa selain yang tertulis 

dalam mushaf tidak dikatakan sebagai alquran, mungkin 

penafsiran alquran.  

6) yang ditransmisikan secara mutawatir; artinya alquran sampai 

kepada kita ditransmisikan oleh orang banyak dari generasi ke 

generasi, tanpa keraguan sedikitpun, sehingga tidak mungkin 

untuk melakukan kebohongan. 

7) dianggap sebagai ibadah bagi yang membacanya; membaca 

alquran merupakan bagian ritual penting yang berpahala, hal ini 

berbeda dengan membaca hadis, fiqh, atau ilmu-ilmu keislaman 

lainya. 

8) yang dimulai dari surat al-fatihah dan ditutup dengan surat an-Nas; 

susunan alquran (tartibul qur’an) diawali dengan surat alfatihah 

dan susunan terakhir adalah surat al-nas, oleh sebab itu susunan 

selain daripada itu tidak disebut sebagai alqur’an. 

2. SEKILAS SEJARAH ALQURAN 

Alquran diturunkan pertama kali pada tahun 611, di Makkah, 

tepatnya di Gua Hira. Dan terakhir kali, Alquran diturunkan di 

Madinah pada tahun 633 M. Sehingga, proses pewahyuan Alquran 

dalam rentang waktu 22 tahun. Alquran diturunkan berangsur-angsur, 

tidak sekaligus. Hikmahnya adalah (1) menghujamkan makna dan 



~ 45 ~ 

hukum-hukumnya, (2) untuk mentartilkan bacaan al-Quran. (QS. Al-

Furqon:32) 

Ayat pertama yang diturunkan adalah QS al-Alaq 1-5, sementara 

surat yang terakahir diturunkan adalah QS al-Maidah 3. Ada sebagian 

ulama yang berpendapat bahwa surat yang terakhir diturunkan adalah 

QS al-Baqarah 281. Setelah ayat ini turun Nabi SAW masih hidup 

sembilan malam kemudian wafat pada Senin 3 Rabiul Awwal.57  

a) Proses Pengajaran Alquran 

1) Periode Mekah 

Sebagian kitab suci Alquran diturunkan di Mekah; Nabi 

Muhammad Sebagai Guru Alquran Alquran dapat bertindak sebagai 

alat petunjuk bagi jiwa yang kalut di mana terbukti kehidupan seorang 

penyembah patung berhala akan selalu merasa tidak puas, 

pengembangannya yang awalnya melakukan penindasan terhadap 

masyarakat Muslim menyebabkan mereka mengadakan kontak dengan 

Nabi Muhammad. 

Para sahabat sebagai guru, Ibn Ma'ud adalah orang pertama dari 

sahabat yang mengajarkan Alquran di Mekah. Khabbab mengajar AI-

Qur'an pada Fatima (saudara perempuan 'Umar bin Khattab) dan 

suaminya, Sa`id bin Zaid. Mus'ab bin 'Umair dikirim oleh Nabi 

Muhammad ke Madinah sebagai guru mengaji Alquran.  

Arus kegiatan pendidikan di Mekah berjalan tanpa dapat- 

dihalangi kendati berhadapan dengan berbagai hambatan dan siksaan 

yang dikenakan secara paksa dari masyarakat; sikap tegas merupakan 

bukti yang meyakinkan akan keterikatan dan rujukan mereka terhadap 

Kitab Allah. Para sahabat selalu menanamkan ayat-ayatnya pada 

kabilah mereka melewati batas lembah kota Mekah yang dapat 

memperkuat tumbuhnya keislaman sebelum berhijrah ke Madinah.58 

                                                             
57 al-Suyuthi, Jalal al-Din Abd al-Raham bin Abi Bakr, Al-Itqan Fi Ulum Alquran, 

(Beirut: Dar al-Fikr, tth), hlm. 74-86. 
58 Muhammad Mustafa Al-A’adhami, The History of Qur’anic text, hlm. 59-70. 



~ 46 ~ 

Saat Nabi Muhamamd sampai ke Madinah, beliau diperkenalkan 

dengan Zaid bin Thabit, anak lelaki berusia sebelas tahun yang telah 

menghafal sebanyak enam belas Sarah Alquran. Barra menjelaskan 

bahwa ia sudah mengenal seluruh Sarah al-Mufassal (al-Mufassal 

terdiri dari Sarah al-Qaf hingga akhir seluruh Alquran) sebelum Nabi 

Muhammad sampai ke Madinah.  

Akar utama ajaran Alquran berkembang ke berbagai masjid di 

mana melalui dinding temboknya bergema suara AI-Qur'an yang 

dibacakan sebelum Nabi Muhammad menetap di Madinah. Menurut 

al-Waqidi, masjid pertama yang diberkahi bacaan Alquran adalah 

masjid bani Zuraiq. 

2) Periode Madinah 

 Abdullah bin Mughaffal al-Muzani mengatakan bahwa saat 

seorang Arab hijrah ke Madinah, Nabi Muhammad menugaskan 

seseorang itu untuk mengajar Alquran kepada kaum Ansar. Hal ini 

membuktikan, bahwa para sahabat secara aktif ambil bagian dalam 

kebijakan ini, yaitu ikut serta mengajarkan Alquran kepada orang-

orang Anshar.59 

Begitu sampai di Madinah, Nabi Muhammad membuat Suffa di 

dalam masjid yang berfungsi sebagai tempat belajar pemberantasan 

buta huruf, dengan menyediakan makanan, dan tempat tinggal. Lebih 

kurang sembilan ratus sahabat menerima tawaran tersebut. Saat Nabi 

Muhammad mengajarkan Alquran, yang lainnya seperti Abdulah bin 

Said bin al-As, Ubada bin as-Samit, dan Ubay bin Kaab mengajarkan 

dasar-dasar penting membaca dan menulis.  

Disamping itu, ketika utusan dari luar daerah sampai ke Madinah, 

mereka tidak saja diberikan pada orang setempat untuk memberi 

perlindungan dengan memberikan pangan dan penginapan, melainkan 

juga dalam hal pendidikan. Nabi Muhammad bertanya pada mereka 

guna mengetahui tingkat pelajaran mereka.  

                                                             
59 Muhammad Mustafa Al-A’adhami, The History of Qur’anic text, hlm. 59-70 



~ 47 ~ 

Bahkan ketika mendapatkan wahyu, Nabi Muhammad cepat-cepat 

membacakan ayat yang baru beliau terima kepada semua sahabat dan 

kemudian membacakan kepada kaum wanita dalam pertemuan 

terpisah. 

Kesempatan yang luas untuk mempelajari kitab suci yang berjalan 

bersama dalam penyebarannya, ternyata membuahkan banyak para 

sahabat yang secara cermat menghafal Alquran. Pada saat terjadi 

perang di Yamama dan Bir Ma'una, banyak di antara mereka yang 

syahid, hanya saja sayangnya nama-nama mereka tidak tercatat dalam 

buku sejarah. Dari bukti yang ada, hanya nama-nama mereka yang 

masih hidup, yang kemudian meneruskan pengajaran di Madinah dan 

wilayah kekuasaan Islam lainya.60 

b) Proses Unifikasi dan Kodifikasi Alquran 

1) Mushaf Pada Masa Awal Islam 

Sesungguhnya sebelum dikodifikasikan pada zaman utsman bin 

Affan RA, Alquran telah dibukukan dan ditulis oleh para sahabat Nabi 

SAW. Banyak sahabat Nabi SAW yang memiliki mushaf tersendiri 

yang merupakan catatan dari proses pembelajaran dan pengajaran 

yang dilakukan bersama Rasulullah SAW.  

Mushaf yang dimiliki oleh apara sahabat Nabi SAW, sebelum 

diunifikasikan dan dikodifikasin pada zaman utsman disebut dengan 

                                                             
60 Al-A’adhami menyebutkan nama-nama sahabat yang hafal alqur’an, antara lain: 

Ibn Mas'ud, Abu Ayyub, Abu Bakr as-Siddiq, Abu ad-Darda, Abu Zaid, Abu Musa 

al-'Ash' ari, Abu Huraira, Ubayy bin Ka'b, Um-Salama, Tamim al-Dari, Sa'd bin 

Mundhir, Hafsa, Zaid bin Thabit, Salim dari suku Hudhaifa, Sa'd bin 'Ubada, Sa'd 
bin ‘Ubaid al-Qari, Sa'd bin Mundhir, Shihab al-Qurashi, Talha, ‘A'isha, ‘Ubada bin 

Samit, ‘Abdullah bin Sa'ib, Ibn ‘Abbas, ‘Abdullah bin ‘Umar, ‘Abdullah bin 'Amr, 

‘Uthman bin 'Affan, 'Atta bin Markayud (orang Parsi tinggal di Yaman), ‘Uqba bin 

'Amir, 'All bin Abi Talib, ‘Umar bin al-Khattab, 'Arm- bin al-'As. Fudala bin ‘Ubaid, 

Qays bin Abi Sa'sa'a, Mujamma’ bin Jariya, Maslama bin Makhlad, Mu'adh bin 

Jabal, Mu'adh Abu Halima, Um-Warqah bin ‘Abdullah bin al-Harith, dan 'Abdul 

Wahid. Muhammad Mustafa Al-A’adhami, The History of Qur’anic text, hlm.59-70. 



~ 48 ~ 

mushaf pra Utsmani. Mushaf pra utsmani, menurut taufik Adnan 

Amal, dibedakan dalam dua kategori, yaitu:61 

1) Mushaf primer adalah mushaf yang penyusunannya 

berdasarkan ijtihad dan inisiatif sahabat atas petunjuk Nabi. 

Berdasarkan studi yang dilakukan oleh Taufik Adnan Amal, 

bahwa mushaf primer yang dimiliki oleh shabat nabi SAW 

adalh berjumlah 15 mushaf.   

2) Mushaf sekunder adalah mushaf yang penyusunanya diduga 

atas inisiatif dan ijtihad sahabat berdasarkan kodek mushaf 

primer yang sudah ada. Menurut Taufik Adnan amal, dari studi 

yang ia lakukan bahwa Mushaf skunder yang ditulis dan 

dimiliki oleh sahabat Nabi berjumlah 13 mushaf.  

Sehingga jumlah keseluruhan mushaf pra utsmani yang tersebar 

dikalangan sahabat adalah 28 mushaf. Ini menunjukan bahwa para 

sahabat Nabi SAW sangat serius didalam menjaga otentisitas Alquran; 

serta menjauhkan dari kerusakan dan lenyapnya Alquran. Dengan 

demikian, ketika proyek unifikasi dan koifikasi dilakukan oleh utsman 

Bin affan, beliau dan timnya tidak kekurangan bahan yang menjadi 

rujukan dan pembanding dalam penulisan ulang Alquran itu.  

Berikut ini adalah sejumlah mushaf Pra Utsmani yang ditulis dan 

dimiliki oleh masing-masing sahabat Nabi SAW.  

NO MUSHAF PRIMER NO MUSHAF SEKUNDER 

1 Mushaf salim Ibn Ma’qil 1 Mushaf alqama ibn Qais (W.62) 

2 Mushaf Umar ibn al-Khathab 2 Mushaf al-Rabi’ ibn Khutsaim (w.64 H) 

3 Mushaf Ubay Ibn Ka’ab 3 Mushaf al-Harits ibn Suwaid (w. 70 H) 

4 Mushaf Ibn Mas’ud 4 Mushaf al-Aswad ibn Yazid (w.74 H) 

5 Mushaf Ali bin Abi Thalib 5 Mushaf Hitsan (W.73) 

                                                             
61 Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi sejarah Alquran, (Yogyakarta: Forum Kajian 

Budaya dan Masyarakat (FKBA), 2001), hlm.158-159. 



~ 49 ~ 

6 Mushaf Abu Musa al-Asy’ari 6 Mushaf Thalhah Ibn Musharif (w.112) 

7 Mushaf Hafshah binti Umar 7 Mushaf al-A’masy (w.148) 

8 Mushaf Aisyah binti Abi bakr 8 Mushaf Said ibn Jubair (w.94) 

9 Mushaf Zaid bin Tsabit 9 Mushaf Mujahid (w.101) 

10 Mushaf Ummu Salamah (W.59H) 10 Mushaf Ikrimah (w.105) 

11 Mushaf Abdullah bin Amr (W.65H) 11 Mushaf Atha’ ibn Abi Rabah (w.115) 

12 Mushaf Ibn Abbas 12 Mushaf Shalih ibn Kaisan (w. 144) 

13 Mushaf Ibn Zubair 13 Mushaf Ja’far as-Shadiq  

14 Mushaf Ubaid bin Umair (w.74 H) 
  

15 Mushaf Anas Ibn Malik (w.91 H) 
  

 

2) Proses kodifikasi Mushaf usmani 

Mushaf Utsmani adalah mushaf yang diunifikasikan dan 

dikodifikasikan oleh para sahabat pada masa kekhalifahan utsman bin 

Affan berdasarkan mushaf-mushaf primer atau sekunder yang ada di 

tangan para sahabat. Dan tujuan yang hendak dicapai dalam proyek 

kodifikasi dan unifikasi adalah menghilang perbedaan-perbedaan 

pembacaan yang selama ini ditoleransi. Hanya saja, seiring dengan 

perluasan wilayah islam, perbedaan pembacaan beriplikasi pada iktilaf 

yang semakin tajam di kalangan umat islam. 

Selama pemerintahan Utsman, umat Islam sibuk melibatkan diri di 

medan jihad yang membawa Islam ke utara sampai ke Azerbaijan dan 

Armenia. Berangkat dari suku kabilah dan provinsi yang beragam, 

sejak awal para pasukan tempur memiliki dialek yang berlainan dan 

Nabi Muhammad, di luar kemestian, telah mengajar mereka membaca 

AI-Qur'an dalam dialek masing-masing, karena dirasa sulit untuk 

meninggalkan dialek mereka. Sebagai akibat adanya perbedaan dalam 



~ 50 ~ 

menyebutkan huruf Alquran mulai menampakkan kerancuan dan 

perselisihan dalam masyarakat.62 

Hudhaifa bin al-Yaman, setelah melihat perbedaan di kalangan 

umat Islam di beberapa wilayah dalam membaca Alquran, 

menyampaikan keprihatinanya kepada Utsman bin Affan. Yang 

menurutnya, perbedaan tersebut dapat mengancam lahirnya 

perpecahan di kalangan umat Islam. Hudhaifa bin al-Yaman 

mengingatkan khalifah pada tahun 25 H dan pada tahun itu juga 

Utsman menyelesaikan masalah perbedaan yang ada sampai tuntas.63 

a. Pelantikan Sebuah Panitia yang Terdiri dari Dua belas Orang 

untuk Mengawasi Tugas Ini 

Utsman memercayakan pada dua belas orang untuk mengurusi 

tugas mengumpulkan dan menabulasikan AI-Qur'an, yang ditulis di 

atas kertas kulit pada zaman Nabi Muhammad.64 

Dua belas orang panita tersebut adalah (1) Said bin al-As bin Said 

bin al-As (2) Nafi' bin Zubair bin Amr bin Naufal. (3) Zaid bin Thabit, 

(4) Ubayy bin Ka'b, (5) Abdullah bin az-Zubair, (6) Abrur-Rahman 

bin Hisham, dan (7) Kathir bin Aflah. (8) Anas bin Malik, (9) 

Abdullah bin Abbas, dan (10) Malik bin Abi Amir. (11) Abdullah bin 

Umar, dan (12) Abdullah bin Amr bin al-As.65 

b. Uthman Mengambil Suhuf dari 'A'ishah Sebagai Perbandingan 

Dalam penyelesaian pembuatan naskah Al-Quran tersebut 

menggunakan sumber utama, yaitu Utsman mengambil suhuf yang 

ada di Aisyah. Dalam proyek tersebut, Utsman menyiapkan salinan 

Mushaf independent berdasarkan secara keseluruhannya pada sumber-

sumber primer termasuk tulisan-tulisan sahabat ditambah dengan 

Suhuf dari Aisyah. 

                                                             
62 Prof. Dr.Muhammad Mustafa Al-A’adhami, The History…, hlm. 
63 Prof. Dr.Muhammad Mustafa Al-A’adhami, The History…, hlm. 
64 Muhammad Mustafa Al-A’adhami, The History…, hlm. 
65 Muhammad Mustafa Al-A’adhami, The History…, hlm. 



~ 51 ~ 

c. Uthman Mengambil Suhuf dari Hafsa Guna Melakukan Verifikasi 

Pembutan naskah yang dilakukan oleh utsman dan panitia yang 

ditunjuk, menurut MM A’adhami, adalah merupakan naskah yang 

dibuat sendiri (independen), yang kemudian naskah tersebut telah 

dikomparasikan dengan Suhuf resmi yang sejak semula ada pada 

Hafsah. Menurut MM A’adhami, pembuatan naskah independen dan 

mengambil naskah hafsah sebagai pembanding, menunjukan bahwa: 

Pertama, sejak awal teks Alquran sudah benar-benar kukuh dan tidak 

cair; Kedua, Metodologi yang dipakai dalam kompilasi Alquran pada 

zaman kedua pemerintahan sangat tepat dan akurat.66 

3. TERTIB ALQUR’AN 

Menurut Imam al-Suyuthi, bahwa tertib (tata urutan) ayat alquran 

adalah bersifat tauqifi, artinya berdasarkan penentuan dan penetapan 

Rasulullah SAW. Hal tersebut telah menjadi Ijmak di kalangan para 

ulama.67 Adapun tertib (tata urutan) surat al-Quran diikhtilafkan di 

kalangan para ulama, tetapi jumhur ulama menyatakan bahwa tartib 

surat Alquran adalah tauqifi.  

Tata urutan Alquran dapat dibedakan dalam dua kategori, yaitu 

tartib berdasarkan urutan turunya, dan berdasarkan mushaf.  

a) Berdasarkan Turunnya 

Berdasarkan turunnya, surat-surat Alqur’an dibedakan dalam dua 

kategori, yaitu makiyyah dan madaniyah. Ayat yang turun sebelum 

Rasulullah hijrah ke Madinah disebut sebagai ayat Makiyah, 

sementara ayat yang turun pada saat Rasulullah setelah hijrah di 

Madinah dikenal sebagai ayat Madaniyah.  

Berdasarkan kronologisnya, para ulama memiliki beragam 

perbedaan terkait dengan penempatan masing-masing surat dalam 

susunan kronologi tersebut. Di sini, dipaparkan dua model susunan 

kronologis, yaitu kronologis standar Mesir dan kronologi riwayat Ibnu 

                                                             
66 Muhammad Mustafa Al-A’adhami, The History…, hlm. 
67 al-Suyuthi, Jalal al-Din Abd al-Raham bin Abi Bakr, Al-Itqan…, hlm. 167. 



~ 52 ~ 

Abbas, yang memiliki kemiripan antara satu dengan yang lain, 

walaupn beberapa surat mengalami perbedaan dalam penempatan.  

1) Tertib Surat Makiyah 

Menurut Taufik Adnan Amal bahwa kronologi mushaf Ibn Abbas 

untuk surat-surat makiyah adalah sebagai berikut:68 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
68 Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi…, hlm.86-87. 

NO.  NAMA  NO.  NO.  NAMA  NO.  NO.  NAMA  NO.  

TS SURAT TM TS SURAT TM TS SURAT TM 

1 Al-Alaq 98 30 Al-Qiyamah 75 59 Al-Mu’min  40 

2 Al-Qolam  68 31 Al-Humazah 104 60 Fussilat  41 

3 Al-Muzamil  73 32 Al-Mursalat 77 61 Asy-Syura  42 

4 Al-Mudatsir 74 33 Qaf 50 62 Az-Zuhruf  43 

5 Al-Lahab 111 34 Al-Balad 90 63 Ad-Dukhan  44 

6 At-Takwir 81 35 At-Tariq 86 64 Al-Jasiyah  45 

7 Al-A’la 87 36 Al-Qamar 54 65 Al-Ahqaf  46 

8 Al-Lail 92 37 Sad 38 66 Az-Zariyat  51 

9 AL-Fajr 89 38 Al-A’raf 7 67 Al-Ghasiyah  88 

10 Ad-Dhuha 93 39 Al-Jin 72 68 Al-Kahfi  18 

11 Al-Insyirah 94 40 Yasin 36 69 An-Nahl  16 

12 Al-Asr 103 41 Al-Furqon 25 70 Nuh  71 

13 Al-adiyat 100 42 Fatir 35 71 Ibrahim 14 

14 Al-Kautsar 108 43 Maryam 19 72 Al-Anbiya’ 21 

15 Al-Takatsur 102 44 Taha  20 73 Al-Mu’minun 23 

16 Al-Maun 107 45 Al-Waqi’ah  56 74 As-Sajadah  32 

17 Al-Kafirun 109 46 Asy-Syua’ara  26 75 At-Tur  52 

18 Al-Fil 105 47 An-Naml  27 76 Al-Mulk  67 

19 Al-Falaq 113 48 Al-Qasas  28 77 Al-Haqqah  69 

20 An-Nas 114 49 Al-Isra’ 17 78 Al-Ma’arij  70 

21 Al-Ikhlas 112 50 Yunus  10 79 ‘Amma  78 

22 An-najm  53 51 Hud  11 80 An-Nazi’at  79 

23 ‘Abasa  80 52 Yusuf 12 81 Al-Infithar  82 

24 Al-Qadr  97 53 Al-Hijr  15 82 Al-Insyiqaq  84 

25 Asy-Syams 91 54 Al-An’am  6 83 Ar-Rum 30 

26 Al-Buruj 85 55 As-Shaffat  37 84 Al-‘Ankabut  29 

27 At-Tin 95 56 Luqman  31 85 Al-Muthaffifin 83 

28 Quraisy 106 57 Saba’ 32    

29 Al-Qari’ah 101 58 Az-zumar  39    



~ 53 ~ 

Sementara surat-surat Makiyah versi kronologi Mesir (standar 

Masir) sebagai berikut:69 

 

 

 

 

 

 

 

 

Susunan surat-surat makiyah dalam system kronologis Mesir bisa 

dikatakan identik dengan riwayat susunan kronologis yang bersumber 

dari Ibn Abbas, kecuali menyangkut penempatan surat ke-1 (al-

fatihah). Surat ke-1 didalam kronologi Ibn Abbas tidak eksis, 

                                                             
69 Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi…, hlm.95-97. 

NO.  NAMA  NO.  NO.  NAMA  NO.  NO.  NAMA  NO.  

TS SURAT TM TS SURAT TM TS SURAT TM 

1 Al-Alaq 98 31 Al-Qiyamah 75 60 Al-Mu’min  40 

2 Al-Qolam  68 32 Al-Humazah 104 61 Fussilat  41 

3 Al-Muzamil  73 33 Al-Mursalat 77 62 Asy-Syura  42 

4 Al-Mudatsir 74 34 Qaf 50 63 Az-Zuhruf  43 

5 Al-fatihah 1 35 Al-Balad 90 64 Ad-Dukhan  44 

6 Al-Lahab 111 36 At-Tariq 86 65 Al-Jasiyah  45 

7 At-Takwir 81 37 Al-Qamar 54 66 Al-Ahqaf  46 

8 Al-A’la 87 38 Sad 38 67 Az-Zariyat  51 

9 Al-Lail 92 39 Al-A’raf 7 68 Al-Ghasiyah  88 

10 AL-Fajr 89 40 Al-Jin 72 69 Al-Kahfi  18 

11 Ad-Dhuha 93 41 Yasin 36 70 An-Nahl  16 

12 Al-Insyirah 94 42 Al-Furqon 25 71 Nuh  71 

13 Al-Asr 103 43 Fatir 35 72 Ibrahim 14 

14 Al-adiyat 100 44 Maryam 19 73 Al-Anbiya’ 21 

15 Al-Kautsar 108 45 Taha  20 74 Al-Mu’minun 23 

16 Al-Takatsur 102 46 Al-Waqi’ah  56 75 As-Sajadah  32 

17 Al-Maun 107 47 Asy-Syua’ara  26 76 At-Tur  52 

18 Al-Kafirun 109 48 An-Naml  27 77 Al-Mulk  67 

19 Al-Fil 105 49 Al-Qasas  28 78 Al-Haqqah  69 

20 Al-Falaq 113 50 Al-Isra’ 17 79 Al-Ma’arij  70 

21 An-Nas 114 51 Yunus  10 80 ‘Amma  78 

22 Al-Ikhlas 112 52 Hud  11 81 An-Nazi’at  79 

23 An-najm  53 53 Yusuf 12 82 Al-Infithar  82 

24 ‘Abasa  80 54 Al-Hijr  15 83 Al-Insyiqaq  84 

25 Al-Qadr  97 55 Al-An’am  6 84 Ar-Rum 30 

26 Asy-Syams 91 56 As-Shaffat  37 85 Al-‘Ankabut  29 

27 Al-Buruj 85 57 Luqman  31 86 Al-Muthaffifin 83 

28 At-Tin 95 58 Saba’ 32    

29 Quraisy 106 59 Az-zumar  39    

30 Al-Qari’ah 101       



~ 54 ~ 

sementara dalam kronologi standar Mesir surat ke-1 eksis yaitu 

terletak antara surat 74 dan surat 111. 

2) Tertib Surat Madaniyah 

Menurut Ibn Abbas, bahwa jumlah surat Madaniyah adalah 20 

surat, dengan susunan tartib sebagai berikut:70 

 

 

 

Sementara kronologi surat-surat berdasarkan standar kronologis 

Mesir sebagai berikut:71 

                                                             
70 Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi…, hlm.87-88. 
71 Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi…, hlm.97. 

NO.  NAMA  NO.  N

O. 

NAMA  NO. NO.  NAMA  NO.  

TS SURAT TM TS SURAT TM TS SURAT TM 

1 Al-Baqarah 2 11 Ar-Rahman 55 20 Al-Mujadalah 58 

2 Al-Anfal 8 12 al-Insan 76 21 Al-Hujurat 49 

3 Ali Imron 3 13 At-Thalaq 65 22 At-Tahrim 66 

4 Al-Ahzab 33 14 Al-Bayyinah 98 23 Al-Jumu’ah 62 

5 Al-Mumtahanah 60 15 Al-Hasyr 59 24 At-Tagabun 64 

6 An-Nisa’ 4 16 An-Nasr 110 25 As-Saff 61 

7 Az-Zalzalah 99 17 An-Nur 24 26 Al-Fath 48 

8 Al-Hadid 57 18 Al-Hajj 22 27 Al-Maidah 5 

9 Muhammad 47 19 AL-Munafiqun 63 28 At-Taubah 9 

10 Ra’d 13       

NO.  NAMA  NO.  N

O. 

NAMA  NO. NO.  NAMA  NO.  

TS SURAT TM TS SURAT TM TS SURAT TM 

1 Al-Baqarah 2 11 Ar-Rahman 55 20 Al-Hujurat 49 

2 Al-Anfal 8 12 al-Insan 76 21 At-Tahrim 66 

3 Ali Imron 3 13 At-Thalaq 65 22 At-Tagabun 64 

4 Al-Ahzab 33 14 Al-Bayyinah 98 23 As-Saff 61 

5 Al-Mumtahanah 60 15 Al-Hasyr 59 24 Al-Jumu’ah 62 

6 An-Nisa’ 4 16 An-Nur 24 25 Al-Fath 48 

7 Az-Zalzalah 99 17 Al-Hajj 22 26 Al-Maidah 5 

8 Al-Hadid 57 18 AL-Munafiqun 63 27 At-Taubah 9 

9 Muhammad 47 19 Al-Mujadalah 58 28 Al-Nashr 90 

10 Ra’d 13       



~ 55 ~ 

Sementara susunan kronologis surat-surat Madaniyyah, antara 

standar Mesir dan riwayat Ibn Abbas  menampakan perbedaan 

walaupun tidak terlalu banyak. Lebih separoh, kronologis mesir 

sejalan dengan riwayat Ibn Abbas, yaitu surat ke-2 sampai surat 59. 

Surat 90, yang ada di riwayat Ibn Abbas, ditempatkan setelah surat 59 

secara berurutan, sementara dalam kronologi Mesir ditempatkan pada 

bagian akhir surat-surat Madaniyah. Dan surat 62 dalam kronologi Ibn 

Abbas ditempatkan setelah surat 66, tetapi dalam kronologi Mesir 

surat tersebut ditempatkan setelah surat 61.72  

b) Berdasarkan Mushaf 

Mushaf Alquran yang ada sekarang ini merupakan hasil kodifikasi 

pada zaman utsman bin Affan RA. Dalam hubungannya dengan tata 

urutan surat yang ada dalam mushaf utsmani ini, para ulama berbeda 

pendapat. Manna  al-Qaththan menyebutkan paling tidak ada tiga 

pendapat yang berkembangn di kalangan para ulama.73  

1) Tartib Surat merupakan tauqifi dan ditangani langsung oleh 

Nabi SAW. 

Hal ini didasarkan pada argumentasi bahwa Alqu’an pada zaman 

nabi SAW telah tersususn surat-suratnya secara tertib sebagaiman 

tertib ayat-ayatnya sebagaimana yang sampai kepada kita saat ini. 

Oleh karena itu, susunan mushaf utsmani yang merupakan proyek 

kodifikasi pada masa utsman, tidak ada satupun para sahabat yang 

menentangnya. Ini menunjukan sahabat nabi telah Ijmak tentang 

susunan tersebut, yang tentunya mereka mendapatkan dari Nabi 

SAW.74  

2) Tertib Surat berdasarkan ijtihad sahabat Nabi SAW 

Kelompok ini berargumen bahwa realitas historis menunjukan 

bahwa para sahabat yang memiliki mushaf pribadi, ternyata mushaf 

                                                             
72 Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi…, hlm.98. 
73 Manna’ al-Qaththan, Pengantar Studi Ilmu Alquran, alih bahasa oleh Aunur Rafiq 

el-mazni, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2006), hlm.177-179. 
74 Manna’ al-Qaththan, Pengantar Studi.., hlm.177. 



~ 56 ~ 

mereka antara satu dengan yang lain berbeda-beda. Misalnya mushaf 

Ali disusun berdasarkan urutan turunya, yakni dimulai dari surat al-

‘alaq (iqra), kemudian mudatsir, lalu Nun (al-qalam), kemudian al-

muzammil dan seterusnya sampai akhir. Adapun mushaf Ibn Mas’ud, 

yang pertama ditulis adalah surat albaqarah, kemudian al-nisa’, lalu 

disusul Ali Imron. Sementara Mushaf Ubay, yang pertama ditulis 

adalah surat al-fatihah, al-baqarah, al-Nisa’, lalu Ali Imron.75   

3) Sebagian tertib al-Quran berdasarkan tauqifi dan yang lainya 

berdasarkan ijtihad. 

Waktu untuk hizb menunjukan tertib al-sab’u al-thiwal, al-

hawamim, dan al-mufashshal pada masa hidup Nabi SAW.  

Menurut Ibn Hajar, tertib sebagian surat-surat atau bahkan 

sebagian besarnya tidak dapat ditolak, bersifat tauqifi. Dalam hal ini, 

Ibn Hajr mengemukakan hadits  Huzaifah al-Tsaqafi yang mengatan: 

rasulullah berkata kepada kami: telah datang kepadaku waktu hizb 

(bagian) dari alqur’an, maka aku tidak ingin keluar sebelum selesai. 

Lalu aku tanyakan kepada sahabat-sahabat Rasulullah SAW. 

Bagiamana kalian membuat pembagian Alquran? Mereka menjawab 

kami menmbaginya menjadi tiga surat, lima surat, tujuh surat, 

Sembilan surat, sebelas surat, tiga belas surat, dan bagian al-

mufashshal dari qaf sampai kami khatam.76  

Kata ibn hajar lebih lanjut, hal ini menunjukan bahwa tertib surat-

surat seperti terdapat dalam mushaf sekarang adalah tertib surat pada 

rasulullah. Dan katanya, “namun mungkin juga yang telah tertib pada 

waktu itu hanyalah bagian al-mufashshal, bukan tyang lain.77  

4. KANDUNGAN ALQURAN 

Menurut Wahbah al-Zuhaili bahwa Alquran mimiliki tiga 

kandungan hukum, yaitu: 

                                                             
75 Manna’ al-Qaththan, Pengantar Studi..., hlm.178. 
76 Manna’ al-Qaththan, Pengantar Studi…, hlm.179. 
77 Manna’ al-Qaththan, Pengantar Studi…, hlm.179. 



~ 57 ~ 

1) I‘tiqadiyat (الاعتقاديات), yaitu yang berkaitan dengan kayakinan 

yang berhubunga dengan kewajiban manusia dalam dimensi 

imannya kepada eksistensi dan ke-esaan Allah, risalah kenabian 

Muhammad, kitab suci, malaikat, dan hari akhir.    

2) Akhlaq (الأخلاق) , yaitu yang berhungan dengan keharusan manusia 

untuk berhias diri dengan kumuliaan akhlak, dan menyicikan diri 

dari keburukan akhlaq. 

3) A’mal (الأعمال), yaitu segala sesuatu yang lahir dari seorang 

mukallaf berupa perbuatan-perbuatan, perkataan, akad, dan segala 

usaha yang dilakukanya. Perbuatan mukallaf dibedakan dalam dua 

kategori, yaitu:  pertama: hukum-hukum ibadah seperti shalat, 

zakat, puasa, dan haji; kedua: hukum-hukum muamalat, yang 

berupa aqad, usaha-usaha, perbuatan pidana, dan hukuman 

(sanksi) dan sebagainya yang terkait dengan pengaturan hubungan 

kemasyarakatan.78   

Sementara, Abdul Wahab Khallaf memerinci hukum muamalat 

dalam beberapa apek, yaitu, sebagai berikut: 

1) Hukum keluarga (ٍالشخصية ٍالأحوال  yaitu hukum yang terkait ,(أحكام

denga persoalan keluarga, mulai dari awal pembentukanya. Dan 

tujuannya adalah pengaturan hubungan antara suami istri, 

kekeluargaan dengan kerabat yang lainya. Hukum keluarga ini 

dicakup oleh alquran dalam kurang lebih 70 ayat.79  

2) Hukum civil ( نيةدالأحكامٍالم ), yaitu hukum terkait dengan hubungan 

muamalah dan pertukaran antar sesama baik tentag jual beli, sewa 

menyewa, gadai, asuransi, kerjasama keperdataan, pemenuhan 

kewajiban hukum lainya. Tujuan dari hukum ini adalah dalam 

rangka untuk menjaga kehidupan umat manusia, terjaminya hak 

milik dan harta benda, pembatasan terjadinya kejahatan di tengah 

                                                             
78 Al-Zuhaili, Wahbah, al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh, (Baerut: Dar al-Fikr al-Mu’ashir, 

1999), hlm. 30-31. 
79 Khallaf, Abdul Wahab, Ilmu Ushul al-Fiqh, (Mesir: Maktabah al-Dakwah al-

Islamiyah-Sabab al-Azhar, tt), hlm. 32. 



~ 58 ~ 

masyarakat. Dalam Alquran tidak kurang ada 30 ayat yang 

mengatur hal tersebut.80   

3) Hukum acara (ٍالمرافعات  hukum ini terkait dengan masalah ,(أحكام

peradilan, persaksian, dan sumpah. Tujuan dari hukum ini dalam 

rangka untuk pengaturan pelaksanaan peradilan itu sehingga dapat 

terciptanya keadilan diantara sesama umat manusia. Ada sekitar 

13 ayat Alquran yang mengatur tentang hukum tersebut.81  

4) Hukum konstitusi (ٍالدستورية  yaitu menyangkut tentang ,(الأحكام

aturan-aturan hukum dan dan dasar-dasarnya. Tujuan dari hukum 

ini adalah pengaturan hubungan antara pemerintah dengan rakyat, 

dan pengaturan tentang hak-hak individu, dan berkelompok. Ada 

sekitar 10 ayat al-Quran yang mengatur persoalan tersebut.82  

5) Hukum Internasional (ٍالدولية  yaitu mengangkut kerjasama ,(الأحكام

dan hubungan keperdataan antar negara, hubungan antara warga 

negara muslim dan non muslim. Tujuan hukum ini adalah untuk 

melakukan pembatasan-pembatasan dalam kaitanya dengan 

persoalan perdamaian dan pemerangan. Ada sekitar 25 ayat al-

Quran yang mengatur tentang hal tersebut.83   

6) Hukum ekonomi dan Keuangan (الأحكامٍالاقتصاديةٍوالمالية), yaitu yang 

berkaitan dengan hubungan orang kaya dan miskin, pengaturan 

tentang persoalan arus keuangan dan perbankkan. Tujuan hukum 

ini adalah dalam rangka pengaturan hubungan harta antara orang 

kaya dengan orang miskin, antara negara dan masyarakat. 

Terdapat sekitar 10 ayat yang mengatur tentang hal tersebut.84 

5. KAIDAH-KAIDAH ALQURAN 

Menurut Shafwan bin Adnan Dawudiy, dalam kitabnya yang 

berjudul Qawa’id Ushul al-Fqh wa Tathbiqatuha, telah menghimpun 

                                                             
80 Khallaf, Abdul Wahab, Ilmu Ushul al-Fiqh, hlm.33. 
81 Khallaf, Abdul Wahab, Ilmu Ushul al-Fiqh, hlm.33 
82 Khallaf, Abdul Wahab, Ilmu Ushul al-Fiqh, hlm. 33. 
83 Khallaf, Abdul Wahab, Ilmu Ushul al-Fiqh, hlm. 33. 
84 Khallaf, Abdul Wahab, Ilmu Ushul al-Fiqh, hlm. 33. 



~ 59 ~ 

kaidah-kaidah penting dalam kaitanya dengan Alqur’an. Berikut ini 

adalah kaidah-kaidah yang beliau kumpulkan: 

a) Kaidah Pertama 

 القران هو المصدر الأساس ي الأول في التشريع

Alquran adalah sumber pokok dan utama dalam penentuan dan 

penetapan hukum Islam (al-Tasyri’).85 

b) Kaidah Kedua 

 الأدلة التشريعية ناشئة عن القرأن

Dalil-dalil penetapan hukum Islam adalah berasal dari Alquran.86 

c) Kaidah Ketiga 

القرأن الكريم قطعي الثبوت, و أما دلالته فمنها قطعية و 

 منها ظنية.

Alquran al-karim, eksistensinya (keberadaanya) adalah qath’i, 

adapun penunjukan dalilnya ada yang qath’i da nada yang 

dhanni.87 

d) Kaidah Keempat 

 تعريف القرأن بالأحكام الشرعية أكثره كلي لا جزئي

Definisi Alquran dalam kaitanya dengan hukum-hukum syara’, 

mayoritasnya adalah bersifat komprehensif, bukan bersifat 

partikular.88  

                                                             
85 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh wa Tathbiqatuha, (TT: Dar 

al-‘Ashimah li-al-nasyr wa al-Tauzi, tth ), hlm.151 
86 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh..,hlm.153. 
87 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh..,hlm.159. 
88 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh..,hlm.161. 



~ 60 ~ 

e) Kaidah Kelima 

 القرأة الشاذة لا تجب علما و لا عملَ.

Qira’at yang syad (aneh) maka tidak menentukan pengetahuan 

(ilmu) dan juga pengamalan.89  

f) Kaidah Keenam 

كل حكاية وقعت في القرأن , ردها, فذلك دليل علي بطلَن 

ليل صحة الْحكي الْحكي. و كل حكاية لم يقع ردها , فذلك د

 و صدقه

Setiap cerita yang ada di dalam alqur’an, penolakanya, maka hal 

itu menjadi dalil terhadap batalnya yang diceritakan itu. Dan 

setiap cerita yang tidak ada penolakanya, maka itu adalah dalil 

terhadap kebenaran cerita itu.90  

g) Kaidah Ketujuh 

 تفسير القرأن بالرأي و الاجتهاد غير جائز.

Menafsirkan alqur’an dengan akal (ra’yu) dan ijtihad adalah 

tidak diperbolehkan.91  

C. SUNNAH 

1. PENGERTIAN 

Secara bahasa, sunah dari kata sanna-yasunnu-sunnah ( سن ة-يسن  -سن   ) 

yang bermakna prilaku seseorang dan jalan hidup,92 atau jalan (الطريق) 

                                                             
89 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh..,hlm.163. 
90 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh..,hlm.166. 
91 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh..,hlm.168. 
92 Al-Sinqithi, Muhammad al-Amin Mudzakarah fi Ushul al-fiqh, (Madinah KSA: 

Maktabah al-ulum wa al-hikam, 2001), hlm.113. 



~ 61 ~ 

yang baik ataupun yang buruk.93 Sementara Wahbah al-Zuhaili 

menyatakan bahwa makna sunnah secara bahasa adalah prilaku dan 

kebiasaan yang dibiasakan (السيرة و الطريقة المعتادة).94  

Istilah Sunnah sering juga disamakan dengan khabar, atsar, dan 

hadits. Khabar (الخبر) secara bahasa artinya berita, yakni berita yang 

berasal dari Rasulullah SAW. Sedangkan Atsar (الأثار) secara bahasa 

bermakna bekas, yaitu bekas-bekas yang tertinggal dari rasulullah 

SAW. Sementara hadis (الحديث) secara bahasa artinya pembicaraan, 

yaitu segala pembicaraan yang berasal dari Rasulullah SAW. Dan 

istilah Sunnah juga sering diperhadapkan atau dipertentangkan dengan 

istilah bid’ah.95  

1) Wahbah al-Zuhaili dan Abdul Wahab Khallaf, menjelaskan bahwa 

sunnah: 

عند الأصوليين هي كل ما صدر عن الرسول صلي  …السنة 

 الله و سلم من قول أو فعل أو تقرير.

Sunnah secara bahasa adalah perjalanan dan prilaku yang 

dibiasakan. Dan menurut ahli usul, adalah setiap apa yang 

berasal dari rasul SAW baik perkataan, perbuatan ataupun 

pengakuan.96  

2) Muhammad Dhiya Al-Rahman Al-Adzami 

وعند الْحدثين: ما أثر عن النبي صلى الله عليه وسلم من 

لقية سواء قبل
ُ
لقية أو خ

َ
 قول أو فعل أو تقرير أو صفة خ

                                                             
93 Al-Jizani, Muhammad bin Husain bin Hasan Ma’alim ushul al-Fiqh inda ahl al-
sunnah wal jama’ah, (Madinah-KSA:Dar Ibn al-Jauzi, 1427), hlm. 118. 
94 Al-Zuhaili, Wahbah, al-Wajiz…, hlm. 35. 
95 Dr. Subhi al-Shalih, Ulum al-hadits wa Mustalahuh, (Beirut- Libanon: Dar al-ilm 

wa al-Malayin, 1988), hlm.3-10. 
96 Wahbah Al-Zuhaili, al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh, (Baerut: Dar al-Fikr al-Mu’ashir, 

1999); Lihat juga Abdul Wahab Khalaf, Ilm Ushul al-Fiqh wa Khalashat tarikh 

Tasyri’, (Mesir: Mathba’ah al-madaniy, 1375). 



~ 62 ~ 

وعند الأصوليين: السنة هي ما نقل عن  البعثة أو بعدها.

 النبي صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير

Menurut Ahli hadis, bahwa sunnah adalah apa yang menjadi 

bekas dari Nabi SAW baik dari perkataan, perbuatan, pengakuan, 

sifat kemanusiaan, ataupun karakter beliau baik sebelum di utus 

sebagai nabi ataupun sesudah diutus. Sementara menurut para 

hali ushul, sunnah adalah apa yang dinukilkan dari Nabi SAW 

baik berupa perkataan, perbuatan, ataupunpengakuan beliau.97  

Dari penjelasan di atas, dapat difahami bahwa sunnah adalah 

segala sesuatu yang datang berasal dari rasulullah berkenaan dengan 

hukum, baik berupa ucapan (qauliyah), perbuatan (fi’liyah), maupun 

pengakuan (taqririyah). 

2. DASAR KEHUJAHAN SUNNAH 

a) Dasar dari Alquran 

انتَهُوا
َ
مْ عَنْهُ ف

ُ
وهُ وَمَا نَهَاك

ُ
ذ
ُ
خ

َ
سُولُ ف مُ الرَّ

ُ
اك

َ
قُوا  ۚ   وَمَا آت وَاتَّ

هَ 
َّ
عِقَابِ ﴿ ۚ   الل

ْ
دِيدُ ال

َ
هَ ش

َّ
 ﴾١إِنَّ الل

Apa yang diberikan Rasul kepadamu, maka terimalah. Dan apa 

yang dilarangnya bagimu, maka tinggalkanlah. Dan bertakwalah 

kepada Allah. Sesungguhnya Allah amat keras hukumannya. (QS 

al-hasyr [59]:7) 

وْ 
َ
 أ

ٌ
صِيبَهُمْ فِتْنَة

ُ
ن ت

َ
مْرِهِ أ

َ
الِفُونَ عَنْ أ

َ
ذِينَ يُخ

َّ
رِ ال

َ
يَحْذ

ْ
ل
َ
ف

لِيمٌ 
َ
ابٌ أ

َ
 ﴾٢٨﴿يُصِيبَهُمْ عَذ

                                                             
97 Muhammad Dhiya al-rahman al-Adzami, Dirasat fi al-Sunnah al-nabawiyah, 

(Madinah KSA: Majallah Al-Jamiah al-Islamiyah bil madinah al-Munarah, tt), Hlm 

62. 



~ 63 ~ 

Maka hendaklah orang-orang yang menyalahi perintah Rasul 

takut akan ditimpa cobaan atau ditimpa azab yang pedih. (QS An-

Nur [24]: 63) 

b) Dasar dari Sunnah 

مَ 
َّ
يْهِ وَسَل

َ
هُ عَل

َّ
ى الل

َّ
هِ صَل

َّ
هُ سَمِعَ رَسُولَ الل نَّ

َ
  أ

َ
بي هُرَيْرَة

َ
عن أ

 
ْ
اف

َ
مْ بِهِ ف

ُ
ك
ُ
مَرْت

َ
اجْتَنِبُوهُ وَمَا أ

َ
مْ عَنْهُ ف

ُ
وا مِنْهُ يَقُولُ مَا نَهَيْتُك

ُ
عَل

 مَسَائِلِهِمْ 
ُ
رَة

ْ
ث
َ
مْ ك

ُ
بْلِك

َ
ذِينَ مِنْ ق

َّ
كَ ال

َ
هْل

َ
مَا أ إِنَّ

َ
عْتُمْ ف

َ
مَا اسْتَط

بِيَائِهِمْ 
ْ
ن
َ
ى أ

َ
هُمْ عَل

ُ
ف

َ
تِلَ

ْ
 وَاخ

Dari Abu Hurairah RA, bahwasanya ia pernah mendengar 

Rasulullah SAW bersabda, "Apa yang telah aku larang untukmu, 

maka jauhilah! Dan apa yang telah aku perintahkan kepadamu, 

maka laksanakanlah dengan sekuatmu! Sesungguhnya celakanya 

orang-orang sebelum kamu adalah karena mereka banyak 

bertanya dan sering berselisih dengan para nabi mereka." 

{Muslim 7/91} 

3. KAIDAH-KAIDAH SUNNAH 

a) Kaidah-kaidah Dirayah 

Zakariya bin Ghulam Qadir al-Bakistani, dalam kitabnya Min 

ushul al-Fiqh ‘ala manhaj ahl al-hadits, mengemukan beberapa 

kaidah pokok dan penting tentang sunnah. Kaidah-kaidah itu adalah 

sebagai berikut:98 

1) Kaidah Pertama 

 الخصوصية لا تثبت إلا بدليل

Pengkhususan itu tidak ditetapkan kecuali dengan suatu dalil. 

                                                             
98 Zakariya bin Ghulam Qadir al-Bakistani, Min ushul al-Fiqh ‘ala manhaj ahl al-

hadits, (Dar al-Haraz, 2002) Hlm. 71-87. 



~ 64 ~ 

2) Kaidah Kedua 

لا يشرع المداومة على ما لم يداوم عليه النبي صلى الله 

 عليه وسلم من العبادات

Tidak disyariatkan melanggengkan sesuatu (ibadah) yang tidak 

pernah dilanggengkan oleh Nabi SAW. 

3) Kaidah Ketiga 

 إقرار النبي صلى الله عليه وسلم حجة

Pengakuan Nabi SAW adalah hujjah 

4) Kaidah Keempat 

ما وقع في زمن النبي صلى الله عليه وسلم يعتبر حجة وإن 

 اطلع النبي صلى الله عليه وسلم عليهلم يكن 

Apa yang terjadi pada zaman Nabi SAW dianggap sebagai hujjah, 

sekalipun Nabi SAW tidak mengujinya. 

5) Kaidah Kelima 

 الفعل الْجرد لا يدل على الوجوب

Perbuatan semata tidaklah menjadi petunjuk pada pewajiban. 

6) Kaidah Keenam 

ما أصله مباح وتركه النبي صلى الله عليه وسلم لا يدل تركه 

 له على أنه واجب علينا تركه

Yang pada dasarnya mubah (boleh), kemudian ditinggalkan oleh 

Nabi SAW, tidaklah memberikan petunjuk bahwa prilaku nabi 

dalam meninggalkan itu menjadi kewajiban bagi kita untuk 

meninggalkan itu.  



~ 65 ~ 

7) Kaidah Ketujuh 

الأصل أن ما همَّ به النبي صلى الله عليه وسلم ولم يفعله 

 فإنه لا يكون حجة

Pada dasarnya apa yang diinginkan oleh nabi SAW , kemudian 

beliau belum melakukankanya, maka sesungguhnya itu tidak dapat 

menjadi hujjah. 

8) Kaidah Kedelapan 

الفعل الجبليِّ الْحض الذي ورد عن النبي صلى الله عليه 

ف بفعله إلى الله عز وجل
َّ
 وسلم لا يتقرب المكل

Amal (pekerjaan) yang diluar batas kemampuan manusia yang 

semata-mata dilakukan oleh Nabi SAW, maka seorang mukallaf 

tidak melakukan dengan amal yang dilakukan oleh Nabi SAW itu 

untuk mendekatakan diri kepada Allah.  

9) Kaidah Kesembilan 

ما استحب النبي صلى الله عليه وسلم فعله من الأمور 

 له عليه وسلم لهالعادية فيستحب فعله لْحبة النبي صلى ال

Perbuatan yang disenangi Nabi SAW untuk dilakukan dari adat 

kebiasaan, maka melakukan itu disenangi (sunnahkan) karena 

kecintaan nabi SAW terhadap hal itu. 

10) Kaidah Kesepuluh 

ترك النبي صلى الله عليه وسلم لفعل ما مع وجود 

له وانتفاء المانع يدل على أن ترك ذلك الفعل  المقتض ي

 سنة وفعله بدعة



~ 66 ~ 

Ketika nabi meninggalkan suatu perbuatan yang disertai adanya 

ketetapan tetntang itu dan tidak adanya penghalang (mani’), itu 

menunjukan bahwa meninggalkan perbuatan itu adalah sunnah 

dan melakukan perbuatan itu adalah bid’ah. 

11) Kaidah Kesebelas 

 لا تعارض بين أفعال النبي صلى الله عليه وسلم

Tidak ada pertentangan di antara perbuatan nabi SAW. 

12) Kaidah Kedua Belas 

إذا تعارض القول مع الفعل ولم يمكن الجمع بينهما فإن 

 لى الفعلالقول مقدم ع

Apabila ada pertentangan antara perkataan dan perbuatan, dan 

tidak mungkin dikompromikan di antara keduanya, maka 

perkataan lebih didahulukan dari perbuatan. 

13) Kaidah Ketiga Belas 

 الفعل الوارد بصيغة "كان" الأصل فيه أنه للتكرار

Perbuatan yang datang dengan shighat ka-na (كان), pada 

dasarnya adalah untuk pengulangan. 

14) Kaidah Keempat Belas 

حَدِ مَعْنَيَيْهِ وَاجِبُ 
َ
ى أ

َ
رَكَ عَل

َ
ت
ْ
مُش

ْ
 ال

َ
فْظ

َّ
بِيِّ الل

َ
حا حَمْلُ الصَّ

لقَبُوْلِ .
ْ
 ا

Penafsiran Shahabat terhadap lafal (pernyataan) musytarak 

dengan salah satu maknanya wajib diterima. 

15) Kaidah Kelima belas 

اهِرِ .
َّ
عَمَلُ بِالظ

ْ
ل
َ
يْرِهِ ا

َ
ى غ

َ
اهِرَ عَل

َّ
بِيِّ الظ

َ
حا  حَمْلُ الصَّ



~ 67 ~ 

Penafsiran Shahabat terhadap lafal (pernyataan) zahir dengan 

makna lain, maka yang diamalkan adalah makna zahir tersebut. 

b) Kaidah-Kaidah Riwayah 

Ada beberapa kaidah yang dapat digunakan untuk mengukur 

sebuah hadis untuk dapat diamalkan atau ditinggalkan. Di bawah ini 

dijelaskan tentang kaidah-kaidah pokok tentang hadis.  

1) Kaidah Kesatu 

 يُحْتَجُّ بِهِ .
َ
دُ لا جَرَّ

ُ ْ
 الْ

ُ
وْف

ُ
مَوْق

ْ
ل
َ
 ا

Hadis maukuf murni tidak dapat dijadikan hujjah. 

2) Kaidah Kedua 

وْعِ يُحْتَجُّ بِهِ .
ُ
لمَرْف

ْ
مِ ا

ْ
ذِيْ فِيْ حُك

َّ
 ال

ُ
وْف

ُ
مَوْق

ْ
ل
َ
 ا

Hadis maukuf yang termasuk ke dalam kategori marfuk dapat 

dijadikan hujjah.  

3) Kaidah Ketiga 

 يُفْهَمُ 
ٌ
رِيْنَة

َ
نَ فِيْهِ ق

َ
 كا

َ
وْعِ إِذا

ُ
لمَرْف

ْ
مِ ا

ْ
وْنُ فِيْ حُك

ُ
 يَك

ُ
وْف

ُ
مَوْق

ْ
ل
َ
ا

مَرُ 
ْ
ؤ
ُ
 ن
َّ
نا

ُ
 : ك

َ
ة مِّ عَطِيَّ

ُ
قَوْلِ أِ

َ
عُهُ إِلىَ رَسُوْلِ اللهِ )صلعم( ك

ْ
 رَف

َ
مِنْها

لحُيَّ 
ْ
لعِيْدِ ا

ْ
رجَِ فِيْ ا

ْ
خ

ُ
نْ ن

َ
حْوَهُ(.أ

َ
 وَن

َ
حَدِيْث

ْ
ل
َ
 ضَ )ا

Hadis maukuf termasuk kategori marfuk apabila terdapat karinah 

yang daripadanya dapat difahami kemarfukannya kepada 

Rasulullah saw, seperti pernyataan Ummu ‘Athiyyah: “Kita 

diperintahkan supaya mengajak keluar wanita-wanita yang 

sedang haid pada Hari Raya” dan seterusnya bunyi hadis itu, dan 

sebagainya.  

4) Kaidah keempat 

 يُحْتَجُّ بِهِ .
َ
دُ لا جَرَّ

ُ ْ
ابِعِيِّ الْ

 مُرْسَلُ التَّ



~ 68 ~ 

Hadis mursal Tabi‘³ murni tidak dapat dijadikan hujjah. 

5) Kaidah Kelima 

لِهِ .مُ 
َ
صا ِ

ّ
ى ات

َ
دُلُّ عَل

َ
 ت
ٌ
رِيْنَة

َ
مَّ ق

َ
ت ث

َ
ن
َ
 كا

َ
ابِعِيِّ يُحْتَجُّ بِهِ إِذا

 رْسَلُ التَّ

Hadis mursal Tabii dapat dijadikan hujjah apabila besertanya 

terdapat karinah yang menunjukkan kebersambungannya. 

6) Kaidah Keenam 

بِ 
َ
حا لِهِ .مُرْسَلُ الصَّ

َ
صا ِ

ّ
ى ات

َ
دُلُّ عَل

َ
 ت
ٌ
رِيْنَة

َ
مَّ ق

َ
ت ث

َ
ن
َ
 كا

َ
 يِّ يُحْتَجُّ بِهِ إِذا

Hadis mursal Shahabi dapat dijadikan hujjah apabila padanya 

terdapat karinah yang menunjukkan kebersambungannya. 

7) Kaidah ketujuh 

 يَعْضَدُ 
ُ
عِيْفَة  الضَّ

ُ
دِيْث

َ
حا

َ
 مَعَ  الأ

َّ
 إِلا

َ
 يُحْتَجُّ بِها

َ
 بَعْضًا لا

َ
بَعْضُها

رِضِ 
َ
عا

ُ
مْ ت

َ
 وَل

َ
صْلِها

َ
بُوْتِ أ

ُ
ى ث

َ
دُلُّ عَل

َ
 ت

ٌ
رِيْنَة

َ
 ق

َ
 وَفِيْها

َ
رُقِها

ُ
رَةِ ط

ْ
ث
َ
ك

حِيْحَ   الصَّ
َ
حَدِيْث

ْ
لقُرْآنَ وَال

ْ
 ا

Hadis-hadis dha‘if yang satu sama lain saling menguatkan tidak 

dapat dijadikan hujjah kecuali apabila banyak jalannya dan 

padanya terdapat karinah yang menunjukkan keotentikan asalnya 

serta tidak bertentangan dengan Alquran dan hadis shahih.  

8) Kaidah Kedelapan 

عْدِيْلِ  ى التَّ
َ
مٌ عَل جَرْحُ مُقَدَّ

ْ
ل
َ
 . ا

ً
رْعا

َ
مُعْتَبَرِ ش

ْ
افِيْ ال

َّ
نِ الش

َ
لبَيا

ْ
 بَعْدَ ا

Jarah (cela) didahulukan atas ta‘dil setelah adanya keterangan 

yang jelas dan sah secara syara‘. 

9) Kaidah Kesembilan 



~ 69 ~ 

ا صَرَّحَ بِم
َ
دْلِيْسِ رِوَايَتُهُ إِذ تَهَرَ بِالتَّ

ْ
نِ اش قْبَلُ مِمَّ

ُ
اهِرُهُ ت

َ
 ظ

َ
ا

تِهِ .
َ
ل
َ
دِحٍ فِيْ عَدا

َ
يْرَ قا

َ
دْلِيْسُهُ غ

َ
نَ ت

َ
لُ وَكا

َ
صا ِ

ّ
لِات

ْ
 ا

Riwayat orang yang terkenal suka melakukan tadlis dapat 

diterima apabila ia menegaskan bahwa apa yang ia riwayatkan 

itu bersambung dan tadlisnya tidak sampai merusak keadilannya. 

4. RIJALUL HADIS DAN AL-JARH WA AT-TA'DIL 

1) Rijalul Hadis 

Komponen hadis itu terdiri atas sanad dan matan. Untuk 

mengetahui tentang sanad diperlukan Ilmu Rijaul Hadis, yaitu ilmu 

yang membicarakan tentang riwayat hidup para periwayat yang 

tercatat dalam sanad hadis. Menurut Prof. Dr. Muh.Zuhri, bahwa kitab 

rijalul hadis memberi informasi tentang seorang periwayat hadis yang 

meliputi empat hal, yaitu:  

a) Nama-nama para gurunya.  

Informasi tentang nama-nama gurunya dapat membantu untuk 

menelusuri ketersambungan mata rantai hadis yang ia 

riwayatkan, yaitu jalur sanad ke atas sampai ke rasulullah 

SAW. 

b) Nama-nama para muridnya.  

Informasi tentang murid-muridnya, dapat membantu untuk 

menelusuri persambungan sanad ke bawah sampai hadis itu 

dikodifikasikan oleh para imam-imam hadis. 

c) Tahun lahir dan wafat, aktivitas, serta negeri yang dikunjungi.  

Keterangan tentang tahun lahir, tahun wafat, serta negeri mana 

saja yang dikunjungi oleh seorang perawi, dapat membantu 

untuk mengidentifikasi keterhubungan guru-murid (sanad) 

dalam mata rantai hadis lebih akurat.  

d) Pendapat atau komentar para kritikus tentang kredibilitas rawi.  

Penilaian kritikus terhadap kredibilitas para perawi ini disebut 

dengan ilmu Al-Jarh wat-ta'dil, yaitu memberikan penilaian 

cacat dan adil (memuji) dalam proses periwayatan hadis. Hadis 



~ 70 ~ 

berderajat shahih apabila periwayatnya adil dan dhabith, 

artinya mendapat penilaian dari para ulama sebagai orang 

terpuji (mendapat ta'dil). Sebaliknya, bila ada periwayat yang 

dinilai cacat oleh para kritikus (mendapat al-jarh) maka 

hadisnya dha'if.99  

2) Maratibul Jarhi wat-ta'dil 

Penilaian dari para kritikus tentang cacat seorang periwayat bisa 

cacat kadar berat, bisa pula cacat kadar ringan. Dengan kata lain, cacat 

itu ada tingkatannya. Demikian pula pujian, ada tingkatannya, ada 

pujian istimewa, ada pujian biasa, ada pujian ala kadarnya.  

a) Maratibul Jarhi 

Menurut Prof Dr. Muh Zuhri, bahwa tata urutan al-Jarh dari yang 

berat hingga yang paling ringan dapat diurutkan dalam lima kategori,  

sebagai berikut: 

 

Level Gelaran Rawi Makna 

1 
  ,Pendusta كذاب

 Pemalsu hadis وضاع الحديث

2 

 Tertuduh dusta متهم بالكذب

 Ditinggalkan متروك

 Rusak هالك

3 
  ,Hadisnya ditolak رد حديثه 

 Lemah sekali ضعيف جدا

4 

 Lemah ضعيف

 Hadisnya diingkari منكرالحديث

 Tidak dapat dijadikan hujjah لا يحتج به

5 
  Bukan hujjah ليس بحجة

 Jelek hafalan س يء الحفظ

                                                             
99 Zuhri, Muh. Ilmu Hadis Dan Metode Penentuan Status Hadis, Makalah Pelatihan 

Kader Tarjih Tingkat Nasional di Universitas Muhammadiyah Magelang, Tanggal 

26 Safar 1433 H / 20 Januari 2012, hlm.3. 



~ 71 ~ 

 Tidak kuat ليس بقوي 

 

Jadi, sebenarnya tata urut al-Jarh itu menunjukkan bahwa jarh 

paling berat menunjukkan kentalnya kebohongan. Semakin kebawah, 

maka kadar kebohongannya semakin tipis hingga tidak ada informasi 

kebohongan. Seperti disebut di atas, bila si A diberi komentar dengan 

kata al-jarh berat, misalnya "pembohong", atau "hadisnya ditolak" 

atau "dha'if", maka A menjadi indikator dha'ifnya sebuah hadis yang 

diriwayatkannya.100 

b) Maratib al-ta'dil 

Menurut Prof. Dr. Muh Zuhri, bahwa  tata urut al-Ta'dil dari yang 

berat hingga yang paling ringan dapat diurutkan dalam lima level 

kategori. Berikut ini adalah tabel urutan tersebut: 

Level Gelaran Rawi Makna 

1 
  ,Manusia terpercaya اوثق الناس

 Tidak ada bandingannya ليس له نظير

2 

  Terpercaya yang terpercaya ثقة ثقة 

 Terpercaya yang terpelihara ثقة مأمون

 Terpercaya yang kokoh ثقة ثبت

3 

  Terpercaya ثقة

 Kuat hafalan ضابط

 Seorang penghafal حافظ

 Imam إمام

حجة   Hujjah 

4 

 Jujur صدوق

 Terpelihara مأمون

 Tidak masalah لابأس به

5 

 Insya Allah jujur صدوق إن شاء الله

 Banyak yang meriwayatkan darinya رووا عنه

 Tidak jauh dari kebenaran ليس ببعيد من الصواب

 

Pujian yang paling tinggi menunjukkan kekuatan hafalan dan 

ketelitian yang disertai dengan kejujuran. Semakin menurun kadar 

                                                             
100 Zuhri, Muh. Ilmu Hadis Dan Metode ....,hlm. 4 



~ 72 ~ 

pujian (ta'dil) maka kekuatan hafalan pun semakin menipis hingga 

pada angka paling bawah tinggal sifat kejujuran tanpa informasi 

kekuatan hafalan. Sebagai contoh, bila A diberi komentar "sangat 

tsiqah" atau "tsiqah dan terpercaya", atau "seorang hafidz" maka A 

menjadi indikator shahihnya hadis yang diriwayatkannya. Adapun bila 

A mendapat julukan "jujur" atau "orang lain meriwayatkan darinya" 

atau "tidak mengapa" atau "hafalannya kurang bagus" maka A 

menjadi indikator bahwa hadis yang diriwayatkannya berpredikat 

Hasan karena julukan terseut hanya menggambarkan kejujurannya 

(tidak berdusta), tidak ada informasi tentang ketsiqahannya.101 

5. PEMBAGIAN SUNNAH 

a) Sunnah dilihat dilihat Kuantitas Sanad  

Dilihat dari sisi kuantitas sanad, hadis dapat dibedakan dalam 

mutawatir dan ahad.  

1) Mutawatir 

a. Pengertian 

Mutawatir (المتواتر) secara bahasa dari kata tawatara-yatawataru 

( يتواتر-تواتر ) yang berarti berturut-turut. Sementara secara istilah, para 

ulama mendefiniskan hadits mutawatir sebagai berikut: 

 

1. Muhammad Sholeh al-Utsaimin 

يستحيل في العادة أن يتواطؤوا ما رواه جماعة  المتواتر:

 على الكذب، وأسندوه إلى ش يء محسوس.

Mutawatir adalah hadis yang diriwayatkan oleh jamaah (banyak 

orang) yang dalam kebiasaan tidak mungkin untuk melakukan 

                                                             
101 Zuhri, Muh. Ilmu Hadis Dan Metode ...,hlm. 4. 



~ 73 ~ 

kebohongan, dan mereka menyandarkannya pada sesuatu yang 

dapat di indra. 102 

2. Abdul wahab Khallaf: 

سنة المتواترة هي ما رواها عن رسول الله جمع يمتنع لفا

عادة أن يتواطأ أفراده علي كذب, لكثرتهم و أمانتهم و 

احتلَف وجهاتهم و بيئاتهم, ورواها عن هذا الجمع جمع 

لا مثله. حتي وصلت الينا بسند كل طبقة من رواته جمع 

يتفقون علي كذب من مبتدأ التلقي عن الرسول الي نهاية 

 الوصول الينا.

Sunnah mutawatirah adalah apa (hadits) yang diriwayatkan dari 

Rasulullah oleh sekelompok orang yang secara kebiasaan 

tercegah untuk melakukan kedustaan, karena factor banyaknya 

orang, factor trust mereka, factor ragam lingkungan dan 

pandangan, dan diriwayatkan dari kelompok ini oleh kelompok 

lainya yang serupa, sehingga samapai kepada kkita dengan mata 

rantai (sanad) dalam tiap tingkatan dari para  rawi sekelompok 

orang yang tidak bisa bersepakat untuk melakukan kedustaan dari 

mulai perjumpaan dengan rasulullah sampai akhir sampainya 

kepada kita.103  

3. Wahbah al-Zuhaili 

                                                             
102 Muhammad bin Sholeh al-Utsaimin, Mustalahul hadis, (Kairo: Maktabah al-Ilm, 

1994), hlm.6 
103 Abdul Wahhab Khallaf, Ilm Ushul al-fiqh,  hlm. 41. 



~ 74 ~ 

والسنة المتواترة هي ما رواها عن رسول الله صلي الله عليه 

و سلم في العصور الثلَثة الأولي جمع يمتنع في العادة 

 تواطؤهم علي الكذب.

Sunnah mutawatirah adalah hadits yang diriwayatkan dari 

rasulullah SAW pada tiga era pertama, oleh sekelompok orang 

yang dalam kebiasaan (tradisi) tercegah untuk melakukan 

kedustaan.104  

Dari definisi di atas, dapat difahami bahwa hadis mutawair adalah 

diriwayatkan dari orang banyak kepada orang yang banyak pula dan 

seterusnya, sehingga tidak dimungkinkan terjadinya kebohongan, 

pemalsuan, ataupun kesalahan dalam transmisi. 

b. Contoh Hadis Mutawatir 

Contoh 1: 

مَ مَنْ 
َّ
يْهِ وَسَل

َ
هُ عَل

َّ
ى الل

َّ
هِ صَل

َّ
الَ رَسُولُ الل

َ
الَ ق

َ
 ق

َ
بِي هُرَيْرَة

َ
عَنْ أ

ارِ.   مَقْعَدَهُ مِنْ النَّ
ْ
أ بَوَّ

َ
يَت
ْ
ل
َ
دًا ف يَّ مُتَعَمِّ

َ
بَ عَل

َ
ذ
َ
 )رواه الجماعة(ك

Dari Abu hurairah berkata, Rasulullah SAW bersabda: 

“Barangsiapa yang berdusta mengatasnamakan ku secara 

sengaja, maka bersiap-siaplah timpat tinggalnya adalah neraka.,”  

Hadis ini diriwayatkan oleh banyak shahabat, seperti, Abu 

Hurairah, al-Mughirah, Ibn Abbas, Ibn Mas'ud, Abdullah ibn 'Amru, 

Ali ibn Abu Thalib, Zubeir ibn Awam. Hadis ini juga dimuat hampir 

di setiap kitab hadis.  

Hadis mutawatir mempunyai kekuatan memaksa orang harus 

percaya bahwa hadis tersebut berasal dari Rasulullah. Inilah yang 

disebut qat'iyyul wurud. 

                                                             
104 Wahbah al-zuhaili, al-wajiz, hlm. 36. 



~ 75 ~ 

2) Ahad 

a. Pengertian  Ahad 

Ahad (أحد) secara etimologis artinya adalah satu atau tunggal. 

Hadis ahad berarti adalah hadis yang diriwayatkan oleh mata rantai 

riwayat (sanad) tunggal. Sementara secara istilah, para ulama ushul 

mendefinisikan sebagai berikut: 

الرسول أحد لم تبلغ جموع و سنة الأحد: هي ما رواها عن 

التواتر بأن رواها عن الرسول واجد أو اثنان أو جمع لم 

يبلغ حد التواتر, ورواها عن هذا الراوي مثله و هكذا حتي 

وصلت الينا بسند طبقاته احاد لا جموع التواتر. و من هذا 

القسم أكثر الأحاديث التي جمعت في كتب السنة و تسعي 

 خبر الواحد.

Hadits ahad adalah apa (hadits) yang diriwayatkan dari 

rasulullah oleh individu-individu (ahad) yang tidak sampai pada 

kelompok mutawatir, dengan meriwayatkan dari rasulullah satu 

orang atau dua orang atau sekolompok orang yang tidak sampai 

pada batas jumlah mutawatir. Dan diriwayatkan dari perawi ini 

oleh perawi lain semisalnya demikian seterusnya hingga sampai 

kepada kita dengan mata rantai (sanad) tingkatan ahad yang 

bukan kumpulan mutawatir.105 

Hadis yang diriwayatkan oleh beberapa orang, tidak mencapai 

derajat tawatur disebut ghair mutawatir, disebut dhanniyyul wurud. 

Hadis jenis ini harus ditelusuri lebih lanjut kesahihannya. 

 

                                                             
105 Abdul Wahab Khallaf, Ilm ushul al-Fiqh, hlm. 42. 



~ 76 ~ 

b. Pembagian Hadis Ahad 

Menurut Syaikh Muhammad bin Sholeh al-Utsaimin, hadis ahad 

dapat dibedakan dalam tiga kategori. Beliau menyatakan sebagai 

berikut: 

ما سوى المتواتر. وتنقسم باعتبار الطرق إلى ثلَثة  الْحاد:

 .مشهور وعزيز وغريب أقسام:

Ahad adalah hadis yang selain mutawatir. Berdasarkan jalanya, 

hadis ini terbagi dalam tiga bagian, yaitu masyhur, aziz, dan 

gharib.106 

1. Hadis Masyhur 

رواه ثلَثة فأكثر، ولم يبلغ حد التواتر.مثاله: فالمشهور: ما  

م: "المسلم من سلم المسلمون 
ّ
ى الله عليه وسل

ّ
قوله صل

 من لسانه ويده" 

Mashur adalah yang diriwayatkan oleh tiga orang rawi atau lebih 

yang tidak sampai pada mutawatir. Contohnya: Hadis nabi 

“orang islam itu adalah orang islam lain terjaga dari perbuatan 

lisan dan tanganya”.107 

2. Hadis Aziz 

ى الله عليه  والعزيز: ما رواه اثنان فقط.
ّ
مثاله: قوله صل

م: "لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده 
ّ
وسل

  . ووالده والناس أجمعين"

                                                             
106 Muhammad bin Sholeh al-Utsaimin, Mustalahul hadis, (Kairo: Maktabah al-Ilm, 

1994), hlm.7 
107 Muhammad bin Sholeh al-Utsaimin, Mustalahul hadis, hlm.7 



~ 77 ~ 

Aziz adalah hadis yang diriwayatkan oleh dua orang rawi saja. Ini 

misalnya sabda Nabi SAW “ tidak beriman seorang di antara 

kamu sampai aku lebih dicintai daripada anak dan orang tuanya, 

serta sekalian manusia.108 

3. Hadis gharib 

ى الله عليه 
ّ
والغريب: ما رواه واحد فقط.مثاله: قوله صل

م: "إنما الأعمال بالنيات وإنم
ّ
 .ا لكل امرئ ما نوى وسل

Dan Gharib adalah hadis yang diriwayatkan oleh satu orang saja. 

Misalnya sabda Nabi SAW “sesungguhnya setiap amal perbuatan 

itu tergantung pada niatnya. Dan sesungguhnya setiap orang 

tergantung dari apa yang ia niatkan itu”.109 

Dari definsi di atas, dapat difahami bahwa hadis mashur adalah 

hadis yang diriwayatkan oleh tiga orang atau lebih yang tidak sampai 

pada derajat mutawatir. Sementara hadis aziz adalah hadis yang 

diriwayatkan oleh dua orang rawi saja. Dan hadis gharib adalah hadis 

yang diriwayatkan oleh hanya satu orang saja.  

b) Sunnah Dilihat Berdasar Kualitas Sanad 

Sementara hadis dilihat dari sisi kualitas sanad (tingkat kecacatan 

sanad), maka hadis dapat dibedakan dalam beberapa tingkatan, yaitu: 

sahih, hasan dan dhaif.  

Menurut Prof. Muh Zuhri, para ulama hadis sepakat bahwa Hadis 

Shahih harus memenuhi syarat: 

1. Sanadnya bersambung dari Rasulullah hingga penulis kitab 

hadis. 

2. Periwayat sebagai mata rantai sanad hadis harus orang yang 

'adil dan dhabith. 

3. Hadis dimaksud tidak syadz. 

4. Hadis dimaksud tidak mengandung cacat tersembunyi. 

                                                             
108 Muhammad bin Sholeh al-Utsaimin, Mustalahul hadis, hlm.7 
109 Muhammad bin Sholeh al-Utsaimin, Mustalahul hadis, hlm.7 



~ 78 ~ 

Apabila ada sebuah hadis yang telah memenuhi ke empat syarat 

tersebut, hanya saja pada syarat nomor 2 terdapat periwayat yang 

kurang dhabith, maka hadisnya dinilai hasan. Bila salah satu dari ke 

empat syarat tidak terpenuhi maka hadis tersebut disebut dha'if. 110 

1) Hadis Sahih 

a. Pengertian 

عدْل
ْ
صل سَنَده بِنَقْل ال حِيح هُوَ مَا اتَّ ابِط عَن مثله  الصَّ الضَّ

 وَسلم عَن شذوذ وَعلة

Soheh adalah hadis yang sanadnya tersambung dengan penukilan 

(transmisi) adil dan dhabit dan seterussnya yang serupa, tanpa 

adanya syad dan cacat.111  

b. Contoh hadis sahih 

Hadis tentang Qiyam lail di bulan Ramadhan:  

نِي مَالِكٌ عَنْ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ حُمَيْدِ 
َ
ث الَ حَدَّ

َ
نَا إِسْمَاعِيلُ ق

َ
ث حَدَّ

يْهِ  عَبْدِ  بْنِ 
َ
هُ عَل

َّ
ى الل

َّ
هِ صَل

َّ
نَّ رَسُولَ الل

َ
 أ
َ
بِي هُرَيْرَة

َ
حْمَنِ عَنْ أ الرَّ

مَ  قَدَّ
َ
هُ مَا ت

َ
فِرَ ل

ُ
امَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غ

َ
الَ مَنْ ق

َ
مَ ق

َّ
وَسَل

بِهِ )البخارى(
ْ
ن
َ
 مِنْ ذ

ا مَالِكٌ عَنْ 
َ
بَرَن

ْ
خ

َ
 أ

َ
هِ بْنُ يُوسُف

َّ
نَا عَبْدُ الل

َ
ث ابْنِ شِهَابٍ عَنْ حَدَّ

نَّ 
َ
هُ عَنْهُ أ

َّ
يَ الل  رَض ِ

َ
بِي هُرَيْرَة

َ
حْمَنِ عَنْ أ حُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّ

                                                             
110 Muh. Zuhri, Ilmu Hadis Dan Metode Penentuan Status Hadis, Makalah Pelatihan 

Kader Tarjih Tingkat Nasional di Universitas Muhammadiyah Magelang, Tanggal 

26 Safar 1433 H / 20 Januari 2012 
111 Ali Bin Muhammad Al-Jurjani, Risalah Fi Ushul Al-Hadits, (Riyadh-KSA: 

Maktabah al-Rusyd, 1407), hlm. 68-69. 



~ 79 ~ 

امَ رَمَضَانَ إِيمَانًا 
َ
الَ مَنْ ق

َ
مَ ق

َّ
يْهِ وَسَل

َ
هُ عَل

َّ
ى الل

َّ
هِ صَل

َّ
رَسُولَ الل

بِهِ... )البخارى(
ْ
ن
َ
مَ مِنْ ذ قَدَّ

َ
هُ مَا ت

َ
فِرَ ل

ُ
 وَاحْتِسَابًا غ

ى مَالِكٍ عَنْ ابْنِ شِهَابٍ 
َ
تُ عَل

ْ
رَأ
َ
الَ ق

َ
نَا يَحْيَى بْنُ يَحْيَى ق

َ
ث حَدَّ

هِ 
َّ
نَّ رَسُولَ الل

َ
 أ
َ
بِي هُرَيْرَة

َ
حْمَنِ عَنْ أ عَنْ حُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّ

امَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا 
َ
الَ مَنْ ق

َ
مَ ق

َّ
يْهِ وَسَل

َ
هُ عَل

َّ
ى الل

َّ
صَل

 
َ
فِرَ ل

ُ
بِهِ )مسلم(غ

ْ
ن
َ
مَ مِنْ ذ قَدَّ

َ
 هُ مَا ت

Bagan Sanad hadis tersebut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 النبى

(75أبو هريرة )  

(507حميد بن عبد الرحمن )  

(521ابن شهاب الزهرى )  

(595مالك )  

(252عبدالله بن يوسف ) (252عبدالله بن يوسف )  (        222اسماعيل )   

(272البخارى ) (225مسلم )   



~ 80 ~ 

Sebenarnya hadis ini diriwayatkan juga oleh Imam at-Tirmidzi, 

anNasai, Abu Daud, Ahmad, ad-Darimi. Tetapi sekedar contoh 

menelusuri kesahihannya, kita ambil 3 jalur saja yaitu 2 jalur dari 

Shahih al-Bukhari dan 1 jalur dari Shahih Muslim.  

Dari bagan sanad ini kita menelusuri jalur sanad Imam al-Bukhari 

(2) jalur. 

1. Ismail. Menurut informasi dalam kitab Rijal, nama lengkapnya 

Ismail bin Abdullah bin Abdullah bin Uwais, wafat tahun 226 H. 

Ia punya banyak murid, di antaranya al-Bukhari, dan punya 

banyak guru salah satunya Malik bin Anas. Komentar para kritikus 

mengarah pada label shaduq, la ba`sa bih. Dengan demikian ia 

menjadi indikator hadis Hasan. 

2.  Malik bin Anas. Informasi kitab Rijal menunjukkan bahwa di 

antara muridnya adalah Ismail sebagaimana disebut di atas; di 

antara gurunya adalah Ibn Syihab al-Zuhri. Imam Malik adalah 

penulis al-Muwattha`; Imam Ahmad menilainya atsbat fi kulli 

syai`, Imam Syafii menilainya hujjatullah 'ala khalqih, ulama lain 

menyebutnya tsiqatun ma`mun. 

3. Ibn Syihab al-Zuhri, sebagaimana disebut dalam kitab Rijal, 

berguru kepada Humaid bin Abdur Rahman dan meriwayatkan 

hadis kepada Imam Malik. Semua kritiku menyebutnya sebagai 

orang istimewa sebagai periwayat hadis. 

4. Humaid bin Abdir Rahman bin Auf, demikian nama lengkap tokoh 

ini. Di antara muridnya adalah al-Zuhri, dan di antara gurunya 

adalah Abu Hurairah. Semua kritikus memuji akan keadilan dan 

kedhabitannya. 

Hadis ini memenuhi syarat kesahihan, sanadnya bersambung. 

Semua periwayat yang menyampaikan hadis ini dari Nabi hingga 

imam al-Bukhari adalah orang-orang yang mendapat pujian tinggi. 

Hanya saja, salah seorang periwayat mata rantai sanad bernama 

Ismail, berdasarkan penilaian para kritikus, orangnya adil tetapi tidak 

disebut kedhobitannya. Karena itu hadis jalur ini berpredikat 

Hasan.112 

                                                             
112 Muh. Zuhri, Ilmu Hadis Dan Metode...,hlm. 6 



~ 81 ~ 

Sementara itu, jalur ke dua milik Imam al-Bukhari dan jalur milik 

Imam Muslim tidak menggunakan tokoh Ismail. Al-Bukhari 

menggunakan Abdullah bin Yusuf, dan Imam Muslim menggunakan 

Yahya bin Yahya. Berdasarkan penelusuran masa hidup masing-

masing tokoh ini sanadnya bersambung. Dan para kritikus menilai 

Abdullah bin Yusuf (Sanad al-Bukhari) dan Yahya bin Yahya (Sanad 

Imam Muslim) sebagai orang yang adil dan dhabit. Karena itu hadis 

kedua jalur ini dapat diberi predikat sebagai Hadis Shahih.113 

Implikasinya, hadis jalur pertama milik al-Bukhari yang 

berpredikat hasan itu predikatnya menjadi shahih karena jalur yang 

lain shahih. Itulah yang disebut Shahih li ghairih. 

2) Hadis Hasan 

a. Pengertian 

 
َ

هم وَلا  يكون فِي إِسْنَاده مُتَّ
َ

رْمِذِيّ هُوَ مَا لا ِ
ّ
الَ الت

َ
حسن ق

ْ
ال

خطاب هُوَ مَا
ْ
حوه وَال

َ
 ويروى من غير وَجه ن

ً
  يكون شاذا

كثر الحَدِيث
َ
 عرف مخرجه واشتهر رِجَاله وَعَلِيهِ مدَار أ

Hasan menurut Imam al-Tirmiziy adalah hadis yang di dalam 

sanadanya tidak ada yang tertuduh dusta dan tidak pula syadz, 

dan diriwayatkan tidak dari satu arah.114 

b. Contoh hadis hasan 

ٍ، ٍبْنٍُحُجْر  ،ٍوَعَلِيُّ ٍبْنٍُسَعِيد 
ُ
يْبَة

َ
ت
ُ
وبَ،ٍوَق يُّ

َ
اٍيَحْيَىٍبْنٍُأ

َ
ن
َ
ث حَدَّ

وبَ:ٍحٍَ يُّ
َ
الٍَابْنٍُأ

َ
اٍإِسْمَاعِيلٍُبْنٍُجَمِيعًاٍعَنٍْإِسْمَاعِيلَ،ٍق

َ
ن
َ
ث دَّ

ٍعُمَرٍَبْنٍِ ٍعَنْ ، يْس 
َ
ٍق ٍبْنِ ٍسَعِيدِ ٍبْنُ ٍسَعْدُ بَرَنِي

ْ
خ
َ
ٍأ ، ر 

َ
جَعْف

                                                             
113 Muh. Zuhri, Ilmu Hadis Dan Metode…, hlm.7 
114 Ali Bin Muhammad Al-Jurjani, Risalah Fi Ushul Al-Hadits, hlm. 73. 



~ 82 ~ 

يٍَ ٍرَض ِ ِ
صَارِي 

ْ
ن
َ ْ
وبٍَالْ يُّ

َ
بِيٍأ

َ
،ٍعَنٍْأ ِ

زْرَجِي 
َ
خ
ْ
حَارِثٍِال

ْ
ابِتٍِبْنٍِال

َ
ث

هٍُ
ْ
ٍعَن يْهِ اللهُ

َ
ى اللهُ عَل

َّ
نَّ رَسُولَ اللهِ صَل

َ
هُ، أ

َ
ث هُ حَدَّ نَّ

َ
مَ  ، أ

َّ
وَسَل

الَ: 
َ
انَ »ق

َ
الٍ، ك وَّ

َ
ا مِنْ ش بَعَهُ سِتًّ

ْ
ت
َ
مَّ أ

ُ
مَنْ صَامَ رَمَضَانَ ث

هْرِ  صِيَامِ الدَّ
َ
 رواه مسلم «ك

نَا سَعْدُ بْنُ 
َ
ث  حَدَّ

َ
بُو مُعَاوِيَة

َ
نَا أ

َ
ث حْمَدُ بْنُ مَنِيعٍ حَدَّ

َ
نَا أ

َ
ث حَدَّ

وبَ  يُّ
َ
بِي أ

َ
ابِتٍ عَنْ أ

َ
 سَعِيدٍ عَنْ عُمَرَ بْنِ ث

َ
ىق

َّ
بِيُّ صَل الَ النَّ

َ
ٍالَ ق

الٍ  وَّ
َ
ا مِنْ ش بَعَهُ سِتًّ

ْ
ت
َ
مَّ أ

ُ
مَ مَنْ صَامَ رَمَضَانَ ث

َّ
يْهِ وَسَل

َ
هُ عَل

َّ
الل

هْرِ. رواه الترمذي لِكَ صِيَامُ الدَّ
َ
ذ
َ
 ف

Bagan Sanad hadis tersebut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 النبى
 

 أبو ايوب الأنصارى

ث عمر بن ثابت بن الحار 
 الخزرجى

ى   سعد بن سعيد الأنصار 
  

 عبد الله بن المبارك ابو معاوية عبد الله بن نمير اسماعيل بن جعفر

 على بن حجر

عيدقتيبة بن س  
بيحيى بن أيو   

محمد بن 
ميرعبدالله بن ن  

ى ابو بكر بن اب
 شيبة

 مسلم

 احمد

 الترمذى

صدوق سيء 
 الحفظ



~ 83 ~ 

 

 

 

 

Hadis di atas diriwayatkan oleh Imam Ahmad, Muslim dan al-

Turmudzi. Bila dilacak dari bawah pada masing-masing jalur, 

ketemunya pada Sa'd bin Sa'id al-Anshari, yang dalam kesimpulan 

para kritikus, ia orang jujur, tetapi sayangnya hafalannya tidak baik. 

Dengan demikian ia menjadi indikasi hadisnya hasan untuk jalur 

manapun. 

 

3) Hadis Dha’if 

a. Pengertian 

حسن 
ْ
حِيح وَال رُوط الصَّ

ُ
 يجْتَمع فِيهِ ش

َ
عِيف هُوَ مَا لا الضَّ

رُوط 
ُ
وتتفاوت درجاته فِي الضعْف بِحَسب بعده من ش

ة حَّ  الصِّ

Dhoif adalah hadis yang tidak terpenuhi persyaratan sahih dan 

hasan, dan tingkatan derajat kedhaifan bermacam-macam 

berdasarkan pada persyaratan-persyaratan kesahihan.115  

b. Contoh hadis Dhaif 

ٍبنٍ ٍبقية ٍحدثنا ٍالحمص ي. ٍالملك ٍعبد ٍبن ٍهشام حدثنا

الوليد.ٍحدثنيٍابنٍأبيٍمريمٍعنٍضمرةٍبنٍحبيب،ٍعنٍأبيٍ

ٍبنٍأوس؛ ٍشداد قال:قال رسول الله صلى الله عليه  يعلي

موت. من دان نفسه، وعمل لما بعد ال ))الكيسوسلم 

                                                             
115 Ali Bin Muhammad Al-Jurjani, Risalah Fi Ushul Al-Hadits, hlm. 77. 



~ 84 ~ 

رواه ابن  والعاجز من أتبع نفسه هواها، ثم تمنى على الله((

 ماجه

ٍقالٍ ٍإسحق ٍبن ٍعلي ٍحدثنا ٍأبي ٍحدثني ٍالله ٍعبد حدثنا

أنبأناٍعبدٍاللهٍيعنيٍابنٍالمباركٍقالٍأنبأناٍأبوٍبكرٍبنٍأبيٍ

ٍأوس ٍبن ٍحبيبٍعنٍشداد ٍبن ٍعنٍضمرة قال:قال  مريم

ن نفسه من دا الكيسرسول الله صلى الله عليه وسلم 

وعمل لما بعد الموت والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنى 

 رواه أحمد على الله.

Hadits ini sanadnya dhaif, karena ada seorang perawi bemama 

Abu Bakar Ibnu Abi Maryam; dia kacau hafalannya setelah rumahnya 

kecurian. Adz-Dzahabi mengritiknya, bahwa Abu Bakar adalah orang  

yang suka menduga-duga dalam meriwayatkan hadits. Ada Syahid 

untuk hadits ini dari Anas RA, yang diriwayatkan oleh Al Baihaqi 

dalam Syu'abul Iman, tetapi dalam sanad hadits ini ada perawi 

bemama Aun bin Ammarah, dia orang yang dhaif dalam 

periwayatannya.116 

c) Sunnah dilihat dari fungsinya Terhadap Alquran 

1) Bayan/Tibyan  

                                                             
116 Abu Zuhdi Munir A Badjeber, Dhaif Riyadhus Shalihin: Hadis-Hadis Dhaif 

Dalam Kitab Riyadus Shalihin, (Solo: Pustaka Azam, Tth). Lebih lanjut lihat Lihat 

Lihat kitab Silsilah Ahadits Adh-Dha 'ifah hadits no. 5319; Dha'if Al Jami' Ash-

Shaghir no. 4305; Al Misykah no. 5289; Dha'if Sunan At-Tirmidzi hadits no. 436; 

Dha'if Sunan Ibnu Majah hadits no. 930; Al Misykah hadits no. 5289; Bahjatun-

Nazhirin hadits no. 66 oleh Syaikh Sahm bin Id Al Hilali; Takhrij Riyadhus-Shalihin 

hadits no. 66 oleh Syaikh Syu'aib Al Arnauth. 



~ 85 ~ 

a. Bayan Tafsir  

Bayan tafsir adalah menerangkan ayat-ayat yang sangat umum, 

mujmal dan musytarak. Sebagai contoh, hadis berikut:  

ي ِ
ّ
صَل

ُ
يْتُمُونِي أ

َ
مَا رَأ

َ
وا ك

ُّ
) رواه البخاري و أحمد و  صَل

 الدارمي(

Shalatlah sebagaimana aku ini shalat. (HR Bukhari, Ahmad, dan 

al-Darimiy)  

Hadis tersebut adalah sebagai tafsiran terhadap ayat Alquran yang 

sangat umum, yaitu: 

قِ 
َ
رُ وَأ

ْ
ذِك

َ
رِ وَل

َ
مُنك

ْ
اءِ وَال

َ
فَحْش

ْ
نْهَىَٰ عَنِ ال

َ
 ت
َ
ة

َ
لَ  إِنَّ الصَّ

َ
ة

َ
لَ مِ الصَّ

صْنَعُونَ ﴿العنكبوت: 
َ
مُ مَا ت

َ
هُ يَعْل

َّ
بَرُ وَالل

ْ
ك
َ
هِ أ

َّ
 ﴾٤١الل

dan dirikanlah shalat. Sesungguhnya shalat itu mencegah dari 

(perbuatan-perbuatan) keji dan mungkar. Dan sesungguhnya 

mengingat Allah (shalat) adalah lebih besar (keutamaannya dari 

ibadat-ibadat yang lain). Dan Allah mengetahui apa yang kamu 

kerjakan. (QS al-‘Ankabut [29]: 45) 

b. Bayan Taqrir 

Bayan Taqrir adalah Sunnah yang memperkokoh atau memperkuat 

pernyataan Alquran. Sebagai contoh, Seperti hadis berikut: 

هُ  ابْنِ عُمَرَ  عَنْ 
َّ
ى الل

َّ
هِ صَل

َّ
نّ رَسُولَ الل

َ
هُ عَنْهُمَا ، أ

َّ
يَ الل رَض ِ

قَالَ : "
َ
ضَرَبَ بِيَدَيْهِ ، ف

َ
رَ رَمَضَانَ ، ف

َ
ك
َ
مَ ذ

َّ
يْهِ وَسَل

َ
هْرُ  عَل

َّ
الش

صُومُوا 
َ
ةِ ، ف

َ
الِث

َّ
مَّ عَقَدَ إِبْهَامَهُ فِي الث

ُ
ا ، ث

َ
ذ
َ
ا وَهَك

َ
ذ
َ
ا وَهَك

َ
ذ
َ
هَك

يَتِ 
ْ
هُ لِرُؤ

َ
دِرُوا ل

ْ
اق

َ
مْ ف

ُ
يْك

َ
مِيَ عَل

ْ
غ
ُ
إِنْ أ

َ
يَتِهِ ، ف

ْ
طِرُوا لِرُؤ

ْ
ف
َ
هِ وَأ

ثِينَ "
َ

لَ
َ
 . رواه مسلمث



~ 86 ~ 

Dari Ibn Umar RA, sesungguhnya Rasulullah SAW menyebut 

Ramadhan, kemudian memberikan contoh dengan kedua 

tanganya. Seraya bersabda: Bulan itu begini, begini, dan begini. 

Kemudian beliau melipat jempol tangnya pada yang ke tiga (yang 

menunjukan hitungan 29 hari). Maka berpuasalah karena melihat 

bulan dan berbukalah karena melihatnya, jika sekiranya kalian 

mengalami mendung, maka tentukanlah (dengan menggenapkan) 

tiga puluh hari untuk bulan itu. (HR Muslim) 

Hadis di atas memperkokoh pernyataan Alquran Surat al-Baqarah 

185. 

يَصُمْهُ 
ْ
ل
َ
هْرَ ف

َّ
مُ الش

ُ
هِدَ مِنك

َ
مَن ش

َ
 ﴾٥٣١...﴿ ۚ   ف

Karena itu, barangsiapa di antara kamu hadir (di negeri tempat 

tinggalnya) di bulan itu, maka hendaklah ia berpuasa pada bulan 

itu, (QS al-Baqarah [2]: 185) 

c. Bayan Taudih:  

Bayan taudih yaitu menerangkan maksud dan tujuan suatu ayat. 

Sebagai contoh seperti hadis nabi berikut: 

نِزُونَ  ﴿عن مجاهد عن بن عباس قال لما نزلت 
ْ
ذِينَ يَك

َّ
وَال

 
َ
ة فِضَّ

ْ
هَبَ وَال

َّ
كبر ذلك على المسلمين وقالوا ما  ﴾ الذ

يستطيع أحد منا يدع لولده مالا يبقى بعده فقال عمر أنا 

وا فانطلق عمر رض ى الله تعالى عنه واتبعه أفرج عنكم قال

ثوبان فأتيا النبي صلى الله عليه وسلم فقال يا نبي الله إنه 

قد كبر على أصحابك هذه الْية فقال النبي صلى الله عليه 

وسلم إن الله عز وجل لم يفرض الزكاة إلا ليطيب بها ما 



~ 87 ~ 

بقي من أموالكم وإنما فرض المواريث في أموال تبقى 

قال فكبر عمر رض ى الله تعالى عنه ثم قال ألا  بعدكم

أخبرك بخير ما يكنز المرء المرأة الصالحة إذا نظر إليها 

 سرته وإذا أمرها أطاعته وإذا غاب عنها حفظته

Dari ibn Abbas RA berkata: tatkala turun ayat (dan orang-orang 

yang menyimpan emas dan peraknya), maka hal itu suatu 

kesulitan yang besar terhadap kaum muslimin. Dan mereka (kaum 

Muslimin)berkata: tidak ada satupun dari kami yang mampu 

meninggalkan harta yang tersisa untuk anak-anaknya. Kemudian 

umar berkata: Aku akan mencoba untuk melapangkan kalian. 

Mereka berkata: Umar bersama Tsauban bertolak untuk 

mendatangi rasulullah SAW. Kemudian Umar berkata: Wahai 

Nabiyullah sesungguhnya sangat berat yang harus ditanggung 

oleh sahabat-sahabat mu terkait dengan ayat ini. Kemudian Nabi 

SAW bersabda: Sesungguhnya Allah SWT tidak memfardhukan 

zakat kecuali supaya yang tersisa dari harta-harta milik kalian itu 

menjadi baik (bersih); dan Allah SWT memfardhukan kewarisan 

terhadap harta yang tersisa setelah kalian meninggal dunia. (Ibn 

Abbas) berkata: (setelah mendengar penjelasan itu) kemudian 

Umar RA bertakbir. Selanjutnya Rasulullah bersabda: Maukah 

aku ceritakan tentang kebaikan yang disimpan seseorang, yaitu 

wanita sholehah apabila dia memandangnya, maka wanita itu 

menyenangkannya; apabila dia memerintahkanya, wanita itu 

mentaatinya; apabila dia bepergian meninggalkannya, wanita itu 

mampu menjaga diri untuk nya. (HR al-Nasa’iy). 

Hadis ini memberikan penjelasan terhadap firman Allah yang 

mengecam terhadap orang-orang yang menyimpan harta benda 

mereka, dan tidak mau menafkahkanya di jalan Allah SWT. QS at-

Taubah 34  



~ 88 ~ 

هِ 
َّ
 يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ الل

َ
 وَلا

َ
ة فِضَّ

ْ
هَبَ وَال

َّ
نِزُونَ الذ

ْ
ذِينَ يَك

َّ
وَال

لِيمٍ 
َ
ابٍ أ

َ
رْهُم بِعَذ

ّ
بَشِ

َ
 ﴾٨٤﴿ف

Dan orang-orang yang meyimpan emas dan perak dan tidak 

membelanjakanya dijalan Allah, maka peringatkanlah dengan siksa 

yang teramat pedih. (QS al-Taubah [9]: 34) 

Pada ayat ini turun para sahabat merasa berat untuk melaksanakan 

perintah tersebut, maka mereka bertanya kepada Nabi, kemudian 

dijawab dengan hadis tersebut.  

 

2) Nasikh Al-Hukm  

Nasikh al-hukm adalah Sunnah berfungsi menghapus ketentuan 

hukum yang ada di dalam a-Qur’an, dengan menggantikan ketentuan 

hukum yang baru. Seperti hadis Nabi berikut: 

عن عمرو بن خارجة قال: خطب رسول الله صلى الله عليه 

وسلم فقال إن الله قد أعطى كل ذي حق حقه ولا وصية 

 لوارث. رواه النسائي

Dari Amr bin Kharijah berkata: rasulullah SAW berkhutbah, 

beliau berkata: sesungguhnya Allah SWT telah memberikan setiap 

kepada orang yang memiliki hak itu; tidak ada (boleh) ada wasiat 

(terkait dengan harta) kepada ahli waris.  

Hadis di atas merupakan ketetapan yang menghapus ketentuan 

tentang wasiyat harta di dalam Alquran: 

مَوْ 
ْ
مُ ال

ُ
حَدَك

َ
ا حَضَرَ أ

َ
مْ إِذ

ُ
يْك

َ
تِبَ عَل

ُ
 ك

ُ
ة وَصِيَّ

ْ
يْرًا ال

َ
رَكَ خ

َ
تُ إِن ت

مَعْرُوفِ 
ْ
رَبِينَ بِال

ْ
ق
َ ْ
وَالِدَيْنِ وَالأ

ْ
قِينَ ﴿ ۚ   لِل مُتَّ

ْ
ى ال

َ
ا عَل  ﴾٥٣٠حَقًّ



~ 89 ~ 

Diwajibkan atas kamu, apabila seorang di antara kamu 

kedatangan (tanda-tanda) maut, jika ia meninggalkan harta yang 

banyak, berwasiat untuk ibu-bapak dan karib kerabatnya secara 

ma’ruf, (ini adalah) kewajiban atas orang-orang yang bertakwa. 

(QS al-Baqarah [2]: 180) 

3) Itsbat Al-Hukm  

Itsbat al-hukm yaitu Sunnah berfungsi menetapkan hukum secara 

mandiri, yang tidak ada ketentuan hukumnya di dalam Alquran. 

Seperti ketetapan tentang hukum rajam, adalah ditetapkan berdasarkan 

ketentuan sunnah yang tidak dijelaskan atau diperintahkan oleh 

Alquran. 

d) Sunnah Dilihat dari Sisi Nabi 

Dilihat dari sisi Nabi SAW, dimana sunnah itu muncul, sunnah 

dibedakan dalam empat kategori yaitu, qauliyah, fi’liyah, taqririyah, 

dan hammiyah.  

1) Sunnah Qauliyyah 

Sunnah qauliyyah adalah sunnah yang berasal dari nabi berupa 

perkataan, baik menyangkut perintah, larangan, ataupun pernyataan 

nabi lainya.  

السنن القولية هي أحاديث التي قالها في مختلف الأعراض و 

 المناسبات.

Sunah qauliyyah adalah hadits-hadist yang dinyatakan dalam 

ungkapan pernyataan di dalam ragam arena dan kesempatan.117  

2) Sunnah Fi’liyah 

Sunnah Fi’liyah adalah sunnah yang berupa perbuatan-perbuatan 

Nabi SAW sebagai individu, kepala rumah tangga, kepala negara, 

hakim, atau komandan perang dan lain-lain.  

                                                             
117 Abdul wahab Khallaf, Ilm ushul al-Fiqh, 1956) 



~ 90 ~ 

السنن الفعلية هي أفعاله صلي الله عليه و سلم مثل أدائه 

الصلوات الخمس بهيئاتها و أركانها, و أدائه مناسك الحج, و 

 قضائه بشاهد واحد و يمين المدعي.

Sunnah fi’liyah adalah perbuatan-perbuatan Nabi SAW seperti 

perbuatannya dalam menjalankan shalat lima waktu dengan 

segala bentuk dan segenap rukunya; menjalankan manasik haji; 

menjalankan peradilan dengan satu saksi  dan sumpah 

pemohon.118  

3) Sunnah Taqririyah 

Sunnah Taqririyah adalah pengakuan nabi terhadap realitas 

masyarakat Arab atau perbuatan sahabat nabi pada saat nabi masih 

hidup baik dengan cara mendiamkan (membiarkan), menyatakan 

persetujuanya, atau dengan cara memujinya.  

السنن التقريرية هي ما أقره الرسول مما صدر عن بعض 

أصحابه من أقوال و أفعال بسكوته و عدم انكاره, او 

بموافقته و اظهار استحسانه فيعتبر بهذا الاقرار و 

 الموافقة عليه صادرا عن الرسول نفسه.

Sunan taqiririyah adalah segala sesuatu yang diakui oleh 

Rasulullah SAW dari segala hal yang berasal dari sebagian 

sahabatnya baik menyangkut perkataan dan perbuatan dengan 

cara mendiamkanya dan tidak mengingkarinya; atau dengan cara 

menyetujuinya dan menyatakan dengan jelas tentang kebaikanya. 

Maka pengakuan dan persetujuan tersebut dianggap berasal dari 

diri Rasulullah SAW sendiri.119  

                                                             
118 Abdul wahab Khallaf, Ilm ushul al-Fiqh, 1956) 
119 Abdul wahab Khallaf, Ilm ushul al-Fiqh, 1956 



~ 91 ~ 

4) Sunnah Hammiyah 

Sunnah Hammiyah adalah sunnah yang berupa keinginan dan cita-

cita atau harapan-harapan Nabi untuk waktu yang akan datang, 

sementara beliau belum sempat untuk melaksanakanya pada saat 

masih hidup. 

 

D. EVALUASI / SOAL LATIHAN 

SELESAIKAN SOAL BERIKUT INI: 

1) Jelaskan definsi Alqur’an menurut Whabah al-Zuhaili? 

2) Jelaskan perbedaan tertib alquran berdasarkan nuzulnya antara 

riwayat ibn abbas dan standar mesir? 

3) Apakah tertib (susunan) Surat Alquran sepenuhnya berdasarkan 

tauqifi, jelaskan? 

4) Bagaiman pendapat Abdul wahab khalaf terkait dengan 

kandungan Alquran tentang muamalat? 

5) Jelaskan apa yang dimaksudkan dengan sunnah? 

6) Bagaiman pendapat Prof. Dr. Muh Zuhri terkait dengan sanad 

hadis? 

7) Jelaskan urutan rawi berdasarkan al-jarh dan al-ta’dil? 

8) Bagaimana cara menetukan sebuah hadis itu berkualitas sahih, 

hasan, dan dhaif? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 92 ~ 

 

 

 

BAB 4 
METODE IJTIHAD DENGAN IJMAK DAN QIYASI 

 

 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN 

Setelah mengikuti kegiatan perkuliahan, mahasiswa dapat 

mengetahui,  memahami, dan menjelaskan: 

1) Pengertian metode ijtihad dengan Ijmak, Qiyas, dan istihsan. 

2) Kehujahan Ijmak, Qiyas, dan istihsan 

3) Pembagian Ijmak, Qiyas, dan istihsan 

4) Kaidah-kaidah Ijmak, Qiyas, dan istihsan. 

5) Contoh-contoh aplikasi Ijmak, qiyas dan Istihsan. 

 

B. IJMAK 

1. PENGERTIAN 

Ijmak (الاجماع) secara bahasa dari kata ajma’a-yujmi’u-Ijmakan 

( ٍ ٍٍ–أجمع اجماعاٍ-يجمع ), yang memiliki arti sepakat, setuju, 

mengumpulkan, menghimpun, dan tekad yang bulat.120 Sementara, 

menurut Imam al-Amidi dalam kitabnya al-ihkam fi ushul al-ahkam, 

menyatakan bahwa Ijmak (الاجماع) memiliki dua arti, yaitu tekad (ٍالعزم

  121.(الاتفاق) dan kesepakatan (عليٍالشيء

                                                             
120 Shafwan bin Adnan dawudi, Qawaid ushul al-fiqh wa tathbiqatuha, (TT:Dar al-

Ashimah linasr wa al-tauzi’,tth) ,hlm.661. 
121 Abu al-hasan Sayid al-Din Ali bin Abi Ali Bin Muhammad bin salim al-Tsa’labiy 

Al-Amidiy, al-Ihkam fi ushul al-Ahkam, ditahqiq oleh Abdurazaq Afifi, (Beirut-

Libanon, al-Maktab al-Islamiy, tth), I: 195. 



~ 93 ~ 

Pertama, Ijmak berarti berupaya (tekad) terhadap sesuatu (ٍَالْعَزْمٍُعَلى

ٍوَمِنْهٍُ ٍعَليَْهِ ٍوَالتَّصْمِيمُ  Sebagai contoh, ada ungkapan dalam bahasa .(الشَّيْءِ

Arab menyatakan:  

يْهِ 
َ
ا عَزَمَ عَل

َ
ا إِذ

َ
ذ
َ
ى ك

َ
نٌ عَل

َ
لَ

ُ
جْمَعَ ف

َ
 أ

Artinya: seseorang membulatkan tekad atas sesuatu, apabila ia 

memiliki keinginan yang sangat kuat terhadapnya.  

Hal ini sebagaimana dinyatakan dalam firman Allah Swt: 

 
َ

مَّ لا
ُ
مْ ث

ُ
اءَك

َ
رَك

ُ
مْ وَش

ُ
مْرَك

َ
جْمِعُوا أ

َ
أ
َ
مَّ ف

ُ
 ث
ً
ة مَّ

ُ
مْ غ

ُ
يْك

َ
مْ عَل

ُ
مْرُك

َ
نْ أ

ُ
يَك

نظِرُونِ 
ُ
 ت

َ
يَّ وَلا

َ
ضُوا إِل

ْ
 ﴾١٥﴿اق

Karena itu bulatkanlah keputusanmu dan (kumpulkanlah) sekutu-

sekutumu. (Qs.Yunus [10]:71) 

ا تُوا صَفًّ
ْ
مَّ ائ

ُ
مْ ث

ُ
يْدَك

َ
جْمِعُوا ك

َ
أ
َ
يَوْمَ مَنِ  ۚ   ف

ْ
حَ ال

َ
ل
ْ
ف
َ
دْ أ

َ
وَق

ىَٰ ﴿اسْتَعْ 
َ
 ﴾ ٢٤ل

Maka himpunkanlah segala daya (sihir) kamu sekalian, kemudian 

datanglah dengan berbaris. Dan sesungguhnya beruntunglah 

orang yang menang pada hari ini. (QS Thaha [20]: 64) 

Dari kedua ayat Alquran itu, Imam al-fara’, sebagaimana dikutip 

oleh Al-Asyqar, menyatakan bahwa Ijmak adalah persiapan dan tekad 

terhadap sesuatu.122 Hal ini juga diperkuat dengan hadis Nabi SAW:  

 من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلَ صيام له )رواه الخمسة(

Barangsiapa yang belum bertekad (niat) puasa sebelum fajar, 

maka tidak ada puasa baginya. (HR khamsah) 

                                                             
122 Umar Sulaiman bin Abdullah al-Asyqar, Nadharat fi Ushul al-Fiqh, (Yordania: 

Dar al-Nafais, 2015), hlm.  



~ 94 ~ 

Mengomentari hadis tersebut, Ibn Manzur, sebagaiman dikutip 

oleh Al-Asyqar dalam kitabnya, menyebutkan bahwa Ijmak adalah 

hukum niat dan tekad.123  

Kedua, Ijmak berarti kesepakatan (ٍُالِات فَِاق). Sebagai contoh suatu 

ungkapan dalam bahasa Arab:  

يْهِ 
َ
فَقُوا عَل ا اتَّ

َ
ا إِذ

َ
ذ
َ
ى ك

َ
قَوْمُ عَل

ْ
جْمَعَ ال

َ
 أ

Artinya: suatu kaum telah bersatu terhadap sesuatu, apabila 

mereka telah sepakat terhadapnya.  

Perbedaan arti  yang pertama dengan yang kedua ini bahwa arti 

pertama, yaitu berupa tekad berlaku untuk satu orang dan arti kedua 

yaitu kesepakatan berlaku untuk lebih dari satu orang. 

Sementara secara istilah, Ijmak dalam perspektif ulama ushul 

didefiniskan dalam beragam perspektif, sebagai berikut: 

1) Hasan 

و الاجماع في اصطلَح الأصولين: هو اتفاق الْجتهدين من 

م في عصر من العصور علي 
ّ
أمة محمد صلي الله عليه و سل

م.
ّ
 حكم شرعي بعد وفاته صلي الله عليه و سل

Ijmak dalam istilah ulama ushul adalah kesepakatan para 

mujtahid dari umat Nabi Muhammad SAW pada satu masa atas 

hukum syarak setelah wafatnya (nabi) SAW.124  

                                                             
123 Umar Sulaiman bin Abdullah al-Asyqar, Nadharat,hlm.  
124 Khalid Ramadhan Hasan,. Mu’jam fi Ushul al-Fiqh  (Bani Suwaif, Mesir: Ar-

Raudhah, 1998), hlm. 



~ 95 ~ 

2) Abdul hamid Hakim 

مَ 
َّ
يْهِ وَسَل

َ
ة مُحَمَدٍ صلى اللهُ عَل مَّ

ُ
قُ ا

َ
فا ِ

ّ
 : اِت

ً
حا

َ
وَاصْطِلَ

مُوُرِ .
َ
لا
ْ
مْرٍ مِنَ ا

َ
ى ا

َ
لاعْصَارِ عَل

ْ
اتِهِ فِى عَصْرٍ مِنَ ا

َ
 بَعْدَ وَف

Secara istilah, Ijmak adalah kesepakatan umat nabi Muhammad 

SAW setelah wafatnya pada suatu masa terhadap suatu 

masalah.125  

3) Muhammad Mu’ad Mustafa al-Khan 

جتهدين من أمة محمد صلي الله عليه و سلم اتفاق جميع الْ

في عصر ما بعد عصره صلي الله عليه و سلم علي حكم 

 عي.شر 

Kesepakatan semua ulama mujtahid dari umatnya Nabi 

Muhammad SAW pada suatu masa paska masa Nabi SAW 

terhadap suatu hukum syara’.126 

4) Abdul Wahab Khallaf,  

الإجماع في اصطلَح الأصوليين: هو اتفاق جميع الْجتهدين 

 -د وفاة الرسول من المسلمين في عصر من العصور بع

 على حكم شرعي في واقعة. -صلى الله عليه وسلم 

Ijmak menurut istilah ulama ushul adala kesepakatan semua 

mujtahid dari kaum muslimin pada suatu masa setelah wafatnya 

                                                             
125 Abdul hamid hakim, mabadi’ Awaliyah, hlm. 20. 
126 Muhammad Mu’ad Mustafa al-khan, al-Qath’i wa al-dzanni fi al-tsubut wa al-

dalalti inda al-ushuliyin, (Damaskus: Dar al-kalam al-thayib, 2007) Hlm, 155. 



~ 96 ~ 

rasulullah SAW terhadap suatu hukum syara’ tentang suatu 

peristiwa.127  

Dari definisi di  atas, dapat difahami, bahwa yang dimaksud 

dengan Ijmak adalah: 

a) Kesepakatan seluruh mujtahid Islam  

b) Kesepakatan itu terjadi pada suatu masa sesudah wafatnya 

Rasulullah saw.  

c) Kesepakatan itu atas suatu hukum syara’ tentang suatu kasus 

(peristiwa).  

Mujtahid adalah orang yang berkompeten untuk merumuskan 

hukum, sedangkan hukum syara’ adalah hukum yang berkaitan 

dengan perbuatan mukallaf (orang yang dibebani hukum). Contoh 

Ijmak tentang adanya hak waris seorang kakek, ketika seseorang 

meninggal dengan meninggalkan anak dan ayah yang masih hidup. 

 

2. RUKUN IJMAK 

Pokok Ijmak itu ada pada kesepakatan para mujtahid kaum 

muslimin. Dan kesepakatn itu dapat menjadi Ijmak ketika memenuhi 

persyaratan yang telah ditentukan oleh syariat. Menurut Wahbah al-

Zuhaili, dalam kitabnya Al-Wajiz Fi Ushul Al-Fiqh, bahwa rukun 

Ijmak ada enam perkara, yaitu:  

1. Yang melakukan Ijmak itu sejumlah mujtahid, Ijmak tidak cukup 

dikeluarkan oleh seorang mujtahid. Karena makna kesepakatan itu 

tidak akan tercermin kecuali dengan melibatkan banyak mujtahid. 

Dan sekiranya dalam suatu masa tidak terdapat mujtahid kecuali 

hanya seoarng saja, maka tidak bisa disebut Ijmak. 

2. Adanya kesepakatan semua para mujtahid atas hukum syara’. 

Tidak kesepakatan itu tidak dianggap sebagai Ijmak sekiranya 

hanya disepakati oleh mayoritas saja, sekalipun yang tidak setuju 

iu hanya beberapa orang saja. Karena yang disebut Ijmak adalah 

kesepakatan seluruh ulama Negara-negara Islam, dan tidak 

                                                             
127 Abdul Wahab Khallaf, Ilm Ushul al-Fiqh wa Khalashat tarikh Tasyri’,hlm. 45 



~ 97 ~ 

dianggap sebagai Ijmak kalau kesepakatan itu dilakukan oleh 

orang-orang yang bukan ulama mujtahid. 

3. Hendaknya kesepakatan itu harus dipenuhi oleh seluruh mujtahid 

dari berbagai Negara Islam pada saat terjadinya peristiwa. 

Sekiranya kesepakatan itu hanya terjadi di suatu wilayah Negara 

atau Negara, sementara ulama-ulama yang di berbagai wilayah 

tidak melakukan kesepakatan itu, maka tidak disebut sebagai 

Ijmak. Sebagai contoh kesepakatan ulama Iraq, kesepakatan ulama 

Mesir, dan lain sebagainya.  

4. Kesepatan itu dimulai dengan masing-masing ulama 

menyampaikan pendapat secara terang terkait denga peristiwa 

hukum itu. Baik kesepakatan itu dilakukan dengan perkataan 

ataupun perbuatan, baik dengan melakukan pertemuan dalam satu 

forum ataupun terpisah-pisah.  

5. Kesepakatan itu terjadi dari kalangan ahli ijtihad yang memiliki 

sifat adil, terhidarnya bid’ah. Karena nash-nash tentang Ijmak 

menunjukan tentang kehujjahan Ijmak memberikan indikasi 

kearah itu. 

6. Orang-orang yang melakukan kesepakatan (Ijmak) itu harus 

bersandarkan pada hukum syara’ dalam Ijmak mereka baik dari 

nash ataupun qiyas. Karena fatwa tanpa ada sandaran adalah salah, 

dan berpendapat dalam hukum agama tanpa ilmu adalah dilarang. 

Hal ini sebagaiman ditunjukan dalam firman Allah SWT al-Isra 

[17]:36.128  

Apabila rukun Ijmak di atas telah terpenuhi dengan menghitung 

seluruh permasalahan hukum pasca kematian Nabi Saw dari seluruh 

mujtahid kaum muslimin dengan perbedaan negeri, jenis dan 

kelompok mereka yang diketahui hukumnya. Kemudian, setiap 

mujtahid mengemukakan pendapat hukumnya dengan jelas, baik 

dengan perkataan maupun perbuatan; baik secara kolompok maupun 

individu. Selanjutnya, mereka menyepakati masalah hukum tersebut. 

                                                             
128 Al-Zuhaili, Wahbah, al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh, (Baerut: Dar al-Fikr al-Mu’ashir, 

1999), hlm.47-48. 



~ 98 ~ 

Maka, hukum yang telah disepakati itu, menjadi aturan syar’i yang 

wajib diikuti dan tidak mungkin menghindarinya.  

Dan ketika suatu hukum telah sampai Ijmak (disepakati), para 

mujtahid tidak boleh menjadikan hukum masalah yang sudah 

disepakati itu, menjadi garapan dan objek ijtihad. Karena hukumnya 

sudah ditetapkan secara Ijmak, maka menjadi hukum syar’i yang 

qath’i dan tidak dapat dihapus (dinasakh). 

 

3. DASAR HUKUM DAN KEHUJJAHAN IJMAK 

Sementara dasar hukum kehujjahan Ijmak dapat dilihat dari 

berbagai ayat al-Quran dan juga  sunnah rasulullah SAW yang 

menyatakan tentang kesepakatan orang-orang yang beriman.  

1) Alqur’an 

 

ذِينَ آمَنُوا 
َّ
هَا ال يُّ

َ
طِيعُوايَا أ

َ
مْرِ  أ

َ ْ
ولِي الأ

ُ
سُولَ وَأ طِيعُوا الرَّ

َ
هَ وَأ

َّ
الل

نتُمْ 
ُ
سُولِ إِن ك هِ وَالرَّ

َّ
ى الل

َ
وهُ إِل رُدُّ

َ
يْءٍ ف

َ
نَازَعْتُمْ فِي ش 

َ
إِن ت

َ
مْ ف

ُ
مِنك

وِي
ْ
أ
َ
حْسَنُ ت

َ
يْرٌ وَأ

َ
لِكَ خ

ََٰ
خِرِ ذ

ْ
يَوْمِ الْ

ْ
هِ وَال

َّ
مِنُونَ بِالل

ْ
ؤ
ُ
 ت

ً
لَ

 ﴾١٢﴿النساء: 

Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul 

(Nya), dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu 

berlainan pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia 

kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-

benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang demikian 

itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.  (QS Alquran 

[4]: 59) 

وْ 
َ
اعُوا بِهِ وَل

َ
ذ
َ
وْفِ أ

َ
خ

ْ
وِ ال

َ
مْنِ أ

َ ْ
نَ الأ مْرٌ مِّ

َ
ا جَاءَهُمْ أ

َ
وهُ وَإِذ ى  رَدُّ

َ
إِل

ولِي ا
ُ
ىَٰ أ

َ
سُولِ وَإِل هُ مِنْهُمْ الرَّ

َ
ون

ُ
ذِينَ يَسْتَنبِط

َّ
عَلِمَهُ ال

َ
مْرِ مِنْهُمْ ل

َ ْ
لأ



~ 99 ~ 

 
ً

لِيلَ
َ
 ق

َّ
انَ إِلا

َ
يْط

َّ
بَعْتُمُ الش تَّ

َ
مْ وَرَحْمَتُهُ لا

ُ
يْك

َ
هِ عَل

َّ
ضْلُ الل

َ
 ف

َ
وْلا

َ
وَل

 ﴾٣٨﴿النساء: 

Dan apabila datang kepada mereka suatu berita tentang 

keamanan ataupun ketakutan, mereka lalu menyiarkannya. Dan 

kalau mereka menyerahkannya kepada Rasul dan Ulil Amri di 

antara mereka, tentulah orang-orang yang ingin mengetahui 

kebenarannya (akan dapat) mengetahuinya dari mereka (Rasul 

dan Ulil Amri). Kalau tidaklah karena karunia dan rahmat Allah 

kepada kamu, tentulah kamu mengikut syaitan, kecuali sebahagian 

kecil saja (di antaramu). (QS. Al-Nisa [5]: 83). 

اقِقِ وَمَن 
َ
يْرَ  يُش

َ
بِعْ غ

َّ
هُدَىَٰ وَيَت

ْ
هُ ال

َ
نَ ل بَيَّ

َ
سُولَ مِن بَعْدِ مَا ت الرَّ

مَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا  صْلِهِ جَهَنَّ
ُ
ىَٰ وَن

َّ
وَل

َ
هِ مَا ت

ّ
وَلِ

ُ
مِنِينَ ن

ْ
مُؤ

ْ
سَبِيلِ ال

 ﴾٥٥١﴿النساء: 

Dan barangsiapa yang menentang Rasul sesudah jelas kebenaran 

baginya, dan mengikuti jalan yang bukan jalan orang-orang 

mukmin, Kami biarkan ia leluasa terhadap kesesatan yang telah 

dikuasainya itu dan Kami masukkan ia ke dalam Jahannam, dan 

Jahannam itu seburuk-buruk tempat kembali.  (QS al-Nisa [5]: 

115) 

2) Al-hadis 

رواه أبن لا تجتمع أمتي على ضلَلة. ل الله ص م: قا ل رسو 

 ماجه و أبو داود و الترمذي.

Rasulullah SAW bersabda: Umatku tidak akan bersepakat dalam 

kesesatan. (HR Ibn Majah, Abu dawud dan al-tirmizi) 



~ 100 ~ 

: لا تزال طائفة من -قال رسول الله صلى الله عليه وسلم 

حق، لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمتي ظاهرين على ال

 أمر الله وهم كذلك 

Rasulullah SAW bersabda: segolongan dari umatku senantiasa 

berpihak kepada kebenaran, tidak akan membayakan mereka, 

orang yang merendahkan mereka sampai datangnya keputusan 

allah SWT. 

 

4. MACAM-MACAM IJMAK 

Para ulama ushul membedakan Ijmak dalam beragam bentuk. Al-

Jizani, membedakan dan mengelompokan Ijmak dalam lima bentuk, 

yaitu: 

1) Berdasarkan cara Ijmak dilakukan. 

Dilihat dari caranya Ijmak dibedakan dalam dua bentuk, yaitu 

Ijmak sarih dan Ijmak sukuti.  

a) Ijmak Sarih 

أن يتفق قول الجميع على »فالإجماع القولي وهو الصريح: 

، ومثله أن « الحكم بأن يقولوا كلهم: هذا حلَل، أو: حرام

 يفعل الجميع الش يء، فهذا إن وجد حجة قاطعة بلَ نزاع

Ijmak qauli yaitu sharih (terang) adalah bersepakatnya pendapat 

keseluruhan (ulama mujtahid) terhadap suatu hukum dengan 

mereka mengatakan secara keseluruhan: ini halal atau haram, 

dan semisalnya seluruhnya melakukan sesuatu. Maka yang 



~ 101 ~ 

demikian itu sekiranya ada, maka menjadi hujah yang Qath’i 

tanpa pertentangan.129  

Ijmak sarih adalah bentuk kesepakatan pendapat dikalangan para 

ulama, dimana para ulama menyatakan persetujuanya terhadap suatu 

persoalan hukum yang terjadi, yang dinyatakan secara jelas dengan 

lisan dan tulisan yang disertai dengan alasan-alasan yang 

mendasarinya.   

b) Sukuti 

والإجماع السكوتي أو الإقراري هو: "أن يشتهر القول أو 

 الفعل من البعض فيسكت الباقون عن إنكاره

Ijmak sukuti atau iqrari adalah tersebar dan terkenalnya suatu 

pendapat ataupun amal dari sebagian (ulama) sementara yang 

lainya mendiamkanya tidak mengingkarinya.130 

Ijmak sukuti adalah suatu bentuk Ijmak yang mana para ulama 

tidak menyatakan kesepakatan secara keseluruhan terhadap suatu 

persoalan hukum yang dibahas atau disepakati. Sehingga ada ulama 

yang diam, tidak menyatakan pendapat terhadap persoalan yang 

sedang dibahas atau disepakati. Sehingga diamnya ulama tersebut 

dianggap telah menyetujui terhadap kesepakatan yang ada. 

Dalam kaitanya dengan Ijmak sukuti ini, para ulama berbeda 

pendapat, ada yang menolak dan mendukung digunakan sebagai 

hujjah:  

a) Syafi’i dan Malikiyah berpendapat bahwa Ijmak sukuti tidak dapat 

dijadikan landasan pembentukan hukum, karena diamnya sebagian 

mujtahid belum tentu menandakan setuju, boleh jadi karena takut 

kepada penguasa bilamana pendapat itu telah didukung oleh 

                                                             
129 Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani, Ma’alim ushul al-fiqh inda ahl al-

sunnah wa al-Jama’ah, (ttp: Dar Ibn al-jauziy, 1427), hlm. 157. 
130 Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani, Ma’alim ushul al-fiqh, hlm. 157 



~ 102 ~ 

penguasa, atau mungkin disebabkan merasa sungkan menentang 

pendapat mujtahid yang  senior. 

b) Hanafiyah dan Hanabilah berpendapat bahwa Ijmak sukuti sah 

dijadikan sumber hukum, karena diamnya sebagian mujtahid 

dipahami sebagai persetujuan, karena seandainya mereka tidak 

setuju dan memandang keliru mereka harus tegas menetangnya.  

2) Ijmak dilihat berdasarkan pesertanya 

Dilihat dari sisi pesertanya, menurut al-Jizani, Ijmak dibedakan 

dalam dua kategori yaitu Ijmak umum dan Ijmak khusus. 

a) Ijmak Umum 

فإجماع العامة هو إجماع عامة المسلمين على ما عُلم من 

هذا الدين بالضرورة، كالإجماع على وجوب الصلَة والصوم 

 والحج، وهذا قطعي لا يجوز فيه التنازع.

Ijmak umum adalah Ijmak kaum muslimin secara umum terhadap 

apa yang diketahui dari agama ini secara dahrurat, seperti Ijmak 

terhadap kewajiban shalat, puasa, dan haji. Dan ini adalah Qath’i 

yang tidak boleh diperdebatkan lagi.131 

b) Ijmak Khusus 

وإجماع الخاصة دون العامة هو ما يُجمع عليه العلماءُ، 

كإجماعهم على أن الوطء مفسد للصوم، وهذا النوع من 

لإجماع قد يكون قطعيًا، وقد يكون غير قطعي، فلَ بد من ا

 الوقوف على صفته للحكم عليه.

                                                             
131 Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani, Ma’alim ushul al-fiqh, hlm. 158. 



~ 103 ~ 

Ijmak khusus adalah apa yang disepakati oleh para ulama, seperti 

kesepakatan mereka bahwa hubungan seksual itu membatalkan 

puasa. Dan jenis Ijmak ini kadang Qath’i dan kadang tidak 

Qath’i, oleh karena itu wajib bersandar pada karakter Ijmak ini 

atas suatu hukum terhadapnya. 132 

3) Ijmak berdasarkan waktunya 

Dilihat dari sisi waktu terjadinya Ijmak, menurut al-Jizani, 

dibedakan dalam dua kategori, yaitu Ijmak sahabat dan Ijmak non 

sahabat.  

a) Ijmak sahabat 

Ijmak sahabat adalah kesepakatan dilakangan sahabat nabi tentang 

suatu peristiwa hukum saat itu. Ketika Ijmak sahabat ini diketahui, 

maka Ijmak tersebut adalah qathiy, dan berkedudukan sebagai hujjah 

yang tidak boleh diperdebatkan lagi.  

b) Ijmak non-sahabat 

Ijmak non sahabat adalah kesepakatan orang-orang paska sahabat 

Nabi SAW. Dan para ahli ilmu (lama) berbeda pendapat terkait 

kemungkinan terjadinya dan kemungkinan untuk mengetahuinya. 

Adapun jumhur ulama berpendapat bahwa Ijmak mereka itu dapat 

menjadi hujjah.133   

4) Ijmak dilihat dari cara sampainya kepada kita. 

Bersadarkan cara sampainya kepada kita, menurut al-Jizani, Ijmak 

dibedakan dalam dua kategori, yaitu Ijmak dengan riwayat mutawatir 

dan Ijmak dengan riwayat Ahad.134  

a) Ijmak yang Mutawatir 

                                                             
132 Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani, Ma’alim ushul al-fiqh, hlm. 158 
133 Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani, Ma’alim ushul al-fiqh, hlm. 158. 
134 Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani, Ma’alim ushul al-fiqh, hlm. 158 



~ 104 ~ 

Ijmak mutawatir adalah Ijmak yang diriwayatkan sampai kepada 

kiiittta dengan jalan mutawatir. Dddalam hal ini, maka yang dilihat 

adalah sahihnya periwayatan Ijmak itu.  

b) Ijmak yang ahad 

Ijmak yang ahad adalah Ijmak yang dari sisi periwayatan 

disampaikan oleh orang yang sedikit  jumlahnya. Sehingga Ijmak 

tersebut tidak begitu dikenal dikalangan kaum muslimin.  

5) Ijmak dilihat dari sisi kekuatan sebagai hujjah 

Dilihat dari sisi kekuatan digunakan untuk berhujjah, menurut al-

Jizani, Ijmak dibedakan dalam dua kategori yaitu Ijmak yang Qath’i 

dan Ijmak yang dzanniy.135  

a) Ijmak Qath’i 

Ijmak qathiy adalah Ijmak yang secara pasti dapat dijadikan 

sebagai dasar hujjah.  Misalnya,  Ijmak  sahabat yang diriwayatkan 

secara mutawatir; dan Ijmak tentang ilmu agama yang duketahui 

secara dharurat.  

b) Ijmak Dzanni 

Ijmak dzanni adalah Ijmak dari sisi hujjah menempati posisi 

dzanniy. Seperti Ijmak sukuti.  

 

5. KAIDAH-KAIDAH IJMAK 

Zakariya bin Ghulam Qadir al-Bakistani, dalam kitabnya Min 

ushul al-Fiqh ‘ala manhaj ahl al-hadits, mengemukan 10 kaidah 

pokok dan penting tentang Ijmak. Selain dari al-Bakistany, ada 

beberapa tambahan kaidah yang diambil dari Shafwan bin Adnan 

                                                             
135 Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani, Ma’alim ushul al-fiqh, hlm. 158 



~ 105 ~ 

Dawudiy, yang berasal dari kitabnya yang berjudul Qawa’id Ushul al-

Fqh wa Tathbiqatuha. Kaidah-kaidah itu adalah sebagai berikut:136 

Kaidah Pertama 

و مخالفة الاجماع  الإجماع حجة من الحجج الشرعية

 محرمة

Ijmak adalah termasuk salah satu hujjah syara’,137 dan menyalahi 

Ijmak adalah diharamkam.138  

Dawudiy menambahakan kaidah sebagai berikut: 

 الإجماع الذيطريقه النقل حجة قطعية, و  الإجماع الذي

 مستنده الاجتهاد حجة ظنية.

Ijmak yang dilakukan dengan metode naqli (nash) adalah hujjah 

yang qathiy (meyakinkan), dan Ijmak yang sandaranya ijtihad 

adalah hujjah yang bersifat dhanniy (tidak meyakinkan).139   

Dan Ijmak yang dilakukan dengan cara mendiamkan tanpa 

mengutarakan pendapatnya secara sharih (jelas) terhadap suatu 

masalah yang diutarakan oleh ulama-ulama lain, maka Ijmak yang 

demikain itu memiliki hujjah tidak begitu kuat (dzanniy). 

 السكوتي حجة ظنية الإجماع

Ijmak sukuti adalah hujjah yang bersifat dzanni (tidak 

meyakinkan).140 

                                                             
136 Zakariya bin Ghulam Qadir al-Bakistani, Min ushul al-Fiqh ‘ala manhaj ahl al-
hadits, (Dar al-Haraz, 2002), hlm. 49-59. 
137 Zakariya bin Ghulam Qadir al-Bakistani, Ibid. 
138 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh wa Tathbiqatuha, (TT: Dar 

al-‘Ashimah li-al-nasyr wa al-Tauzi, tth ), hlm. 687. 
139 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh, hlm. 698-702. 
140 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh, hlm. 728. 



~ 106 ~ 

Kaidah Kedua 

 الإجماع لا بد أن يكون له مستند من الكتاب أو السنة

Ijmak harus bersandarkan kepada Alqur’an dan al-Sunnah. 

Kaidah Ketiga 

 الإجماع لا يقدم على الكتاب أو السنة

Ijmak tidak didahulukan atas Alquran dan al-sunnah. 

Kaidah Keempat 

 الإجماع لا ينسخ النص

Ijmak tidak menasakh (menghapuskan) nash. 

Kaidah kelima 

عه هو الإجماع على ما الإجماع الذي يغلب على الظن وقو 

 هو معلوم من الدين بالضرورة

Ijmak yang terjadinya mengalahkan pengetahuan yang bersifat 

dhann (dugaan), adalah Ijmak terhadap agama yang diketahui 

secara dharuri (wajib).  

Kaidah Keenam 

من بعدهم  إجماع الصحابة ممكن وقوعه وأما إجماع

 
ً
 فمتعذر غالبا

Ijmaksahabat adalah mungkin terjadinya, adapun Ijmak orang-

orang setelah mereka maka sulit terjadinya secara umum. 

Ijmak paska sahabat meskipun sulit, Ijmak tidak dikhususkan pada 

era sahabat saja. Dawudiy menyampaikan satu kaidah:  



~ 107 ~ 

 الصحابةليس مخصوصا ب الإجماع

Ijmak tidak dikhususkan untuk kalangan sahabat.141 

Dawudiy juga menyampaikan satu kaidah, bahwa kesepakatan di 

kalangan sahabat tertentu saja, bukan dianggap sebagai Ijmak. 

 اتفاق الخلَفاء الأربعة ليس اجماعا

Kesepakatan empat khalifah bukanlah sebagai Ijmak.142 

Kaidah ketujuh 

إذا اختلف عالمان في الإجماع على مسألة ما فإنه يقدم 

 قول من نقل الخلَف في تلك المسألة لأنه مثبت

Ketika terjadi perbedaan pendapat di antara dua orang pakar 

(ulama) tentang Ijmak suatu masalah, maka didahulukan 

pendapat orang yang membawa pendapat yang beda dalam 

masalah itu, karena hal itu dikuatkan.  

Kaidah kedelapan 

 عدم العلم بالْخالف لا يصح به دعوى الإجماع

Tidak adanya pengetahuan tentang orang yang berbeda pendapat, 

maka tidak sah pengakuan adanya Ijmak. 

Dawudiy menyampaikan satu kaidah yang memiliki makna yang 

sama tetapi dengan redaksi berbeda, yaitu: 

 ليس باجماع. ,قول قائل: لا أعلم خلَفا

Pernyataan sesorang yang menyatakan: Saya tidak mengetahui 

perselisihan (pertentangan) bukanlah dianggap sebagai suatu 

Ijmak.143 

                                                             
141 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh, hlm. 687. 
142 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh, hlm. 709. 



~ 108 ~ 

Kaidah Kesembilan 

 إجماع أهل المدينة لا يعتبر حجة

Ijmakpenduduk madinah tidak dianggap sebagai hujjah 

Hanya saja, ada kaidah lain yang berasal dari kalangan Malikiyah 

yang menyatakan sebaliknya, yaitu:  

 عند المالكية أهل المدينة حجةإجماع 

Ijmak Penduduk Madinah adalah hujjah menurut Malikiyah.144 

Kaidah kesepuluh 

 قول جمهور العلماء في مسألة من المسائل لا يعتبر حجة

Pendapat Jumhur ulama’ tentang suatu masalah, tidak dianggap 

sebagai hujjah. 

Perbedaan sekecil apapun itu, mengakibatkan Ijmak tidak terjadi. 

Dawudiy menyampaikan kaidah yang maknanya hampir sama, yaitu: 

 لا يعتبر اجماع الأكثر مع مخالفة الأقل

Kesepakatan mayoritas tidak dianggap (sebagai Ijmak) karena 

adanya (suara) minoritas yang berbeda.145 

Hanya saja untuk kalangan sahabat, ketika mereka berselisih 

(berbeda) pendapat, kemudian disusul adanya kesepakatan. Maka 

kesepakatan yang terjadi belakangan itu, menghilangkan perselisihan 

sebelumnya. Sehingga kesepakatan yang terjadi itu menjadi Ijmak.  

 بعد الخلَف رافع له الصحابة جماعا

                                                                                                                                               
143 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh, hlm.141  
144 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh, hlm.732. 
145 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh, hlm. 689. 



~ 109 ~ 

Ijmak sahabat setelah terjadinya perbedaan pendapat, maka Ijmak 

itu menghilangkan perbedaan sebelumnya.146 

 

C. QIYAS 

1. PENGERTIAN QIYAS 

Secara bahasa qiyas (القياس) berasal dari kata kerja lampau (fiil 

madhi), qasa-yaqisu-qiyasan ( ٍ ٍ–قاس قياساٍ-يقيس ) berari mengukur, 

menyamakan ٍالمساواة) ٍو ( التقدير , dan menghimpun atau ukuran skala, 

bandingan, dan analogi.147 Adapun pengertian secara istilah beberapa 

tokoh mendefinisikan sebagaimana berikut : 

1) Syaikh Utsaimin,  

Seorang tokoh terkemuka kontemporer dari Saudi Arabia, 

mendefiniskan qiyas sebagai berikut: 

ة جامعة يبنهما.
ّ
 تسوية فرع بأصل في حكم لعل

Menyamakan cabang (faru) dengan asal dalam suatu hukum 

karena adanya illat (alasan hukum) yang menghimpun diantara 

keduanya.148 

2) Syaikh Wahbah al-Zuhaili.  

Seorang ulama yang terkenal dalam bidang ilmu fiqh dari Syiria, 

mendefiniskan qiyas sebagai berikut: 

الهاق أمر غير منصوص علي حمكه الشرعي بأمر منصوص 

 علي حكمه لاشتراكهما في علة الحكم.

Menyamakan suatu perkara yang tidak dinashkan (tidak 

tercantum di dalam Alquran dan Sunnah) atas ketentuan 

hukumnya yang syar’I dengan suatu perkara yang dinashkan 

                                                             
146 Shafwan bin Adnan Dawudiy, Qawa’id Ushul al-Fqh, hlm. 714. 
147 Syaikh al-Utsaimin, al-Ushul min ilm al-ushul, hlm.  
148 Syaikh al-Utsaimin, al-Ushul min ilm al-ushul, hlm 



~ 110 ~ 

(tercantum dalam Alquran dan Sunnah) atas ketentuan hukumnya, 

karena adanya persamaan keduanya dalam ilat hukum (alasan 

hukum).149  

3) Syaikh al-Sinqithi.  

Seorang ulama fiqh terkenal dari Saudi Arabia, menegaskan dalam 

definisinya tentang qiyas sebagai berikut: 

 حمل فرع علي أصل في حكم بجامع يبنها.

Membawa cabang kepada asal dalam ketentuan hukum karena 

adanya (persamaan) yang menyatukan diantara keduanya.150  

4) Muhammad Abu zahrah,  

Seorang ulama fiqh Mesir terkenal, memberikan pengertian 

sebagai berikut: 

بيان حكم أمر غير منصوص علي حكمه القياس بأنه 

بالحاقة بأمر معلوم حكمه بالنص عليه في الكتاب او 

 السنة.

Qiyas sesungguhnya adalah penjelasan hukum suatu perkara yang 

tidak ada ketetapan nashnya terhadap ketentuan hukumnya 

dengan cara meng-ilhaq-kan (menyamakan) dengan suatu perkara 

yang diketahui hukumnya dengan ketetapan nash terhadapnya di 

dalam Alquran ataupun sunnah.151  

                                                             
149 Wahbah al-Zuhaili, al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh, (Baerut: Dar al-Fikr al-Mu’ashir, 

1999) 
150 Muhammad al-Amin al-Sinqithi, Mudzakarah fi Ushul al-fiqh, (Madinah KSA: 

Maktabah al-ulum wa al-hikam, 2001). 
151 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh. (Cairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, 1958). 



~ 111 ~ 

5) Ali Hasaballah,  

و في اصطلَح الأصوليين هو مشاركة مسكوت عنه 

لمنصوص علي حكمه الشرعي في علة هذا الحكم, و الحاقه 

 به فيه.

Qiyas menurut istilah ulama ushul adalah berkumpulnya sesuatu 

yang didiamkan untuk hukum syara’ yang dinashkan karena 

adanya illat hukum, dan menyamakannya (sesuatu yang 

didiamkan) dengan yang di nashkan itu karenanya (ilat hukum) 

yang ada.152  

Definisi qiyas yang dikemukakan berbeda redaksi oleh para ulama 

di atas pada hakikatnya memiliki maksud yang sama. Yaitu sebuah 

prinsip untuk menerangkan hukum yang terkandung di dalam Al 

qur’an atau ketetapan dalam sunnah pada permasalahan yang tidak 

jelas ketetapannya di dalam kedua sumber hukum Islam tersebut. 

2. RUKUN QIYAS 

Qiyas baru dianggap sah bilamana lengkap rukun-rukunnya. Para 

ulama ushul fiqh sepakat bahwa yang menjadi rukun qiyas ada empat 

yaitu : 

1) Ashal (الأصل) 

Pokok adalah tempat mengqiyaskan sesuatu (al-maqis alaih). 

Abdul wahab Khalaf mendefiniskan sebagai berikut: 

الأصل: وهو ما ورد بحكمه نص، ويسمى: المقيس عليه، 

 والْحمول عليه، والمشبه به.

                                                             
152 Ali Hasaballah, Ushul al-tasyri’ al-Islami, (Kairo-Mesir: dar al-ma’arif, 1976), 

hlm. 132.  



~ 112 ~ 

Asl adalah segala sesuatu yang ketentuan hukumnya terdapat 

nashnya. Ini dinamakan dengan al-maqis alaih, mahmul alaih, 

dan musabah bih.153 

Dengan kata lain, asal merupakan masalah yang disebutkan dan 

telah ditetapkan hukumnya, baik dalam Alqur`an atau Sunnah 

Rasulullah. Asal adalah dasar, titik tolak dimana suatu masalah yang 

ditetapkan hukumnya baik di dalam alQur’an maupun as-Sunnah itu 

dapat disamakan (musyabbah bih). 

Misalnya khamar yang disebutkan eksistensinya dan ditegaskan 

keharamannya dalam ayat QS. Al-Maidah : 90). 

مَا  ذِينَ آمَنُوا إِنَّ
َّ
هَا ال يُّ

َ
مْرٍُيَا أ

َ
خ
ْ
مُ  ال

َ
زْلا

َ ْ
نصَابُ وَالأ

َ ْ
مَيْسِرُ وَالأ

ْ
وَال

فْلِحُونَ 
ُ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
اجْتَنِبُوهُ ل

َ
انِ ف

َ
يْط

َّ
نْ عَمَلِ الش  ﴾٢٠﴿رِجْسٌ مِّ

Hai orang-orang yang beriman, sesungguhnya (meminum) 

khamar, berjudi, (berkorban untuk) berhala, mengundi nasib 

dengan panah, adalah termasuk perbuatan syaitan. Maka jauhilah 

perbuatan-perbuatan itu agar kamu mendapat keberuntungan. 

(QS al-maidah [5]: 90) 

2) Hukum Ashal )حكمٍالأصل(  

Hukm al-‘ashl yaitu hukum syara` yang terdapat pada ashal yang 

hendak ditetapkannya pada far`u (cabang) dengan jalan qiyas. Dalam 

hal ini, Abdul wahab khalaf memberikan definsis: 

وحكم الأصل: وهو الحكم الشرعي الذي ورد به النص في 

 .الأصل، ويراد أن يكون حكما للفرع

Hukum asal adalah hukum syara’ yang mana ketentuan nashnya 

itu ada pada asal, dan dimkasudkan sebagai hukum untuk cabang. 
154 

                                                             
153 Abdul wahab Khalaf, Ilm Ushul al-Fiqh, hlm. 58.  
154 Abdul Wahab Khallaf, Ilm Ushul Al-Fiqh, hlm. 58 



~ 113 ~ 

Misalnya: hukum haram khamar yang ditegaskan dalam Al-

Qur`an.  
Syarat-syarat hukum asal menurut Abu Zahroh: 

a. Hukum asal hendaklah berupa hukum syara’ yang 

berhubungan dengan amal perbuatan, karena yang menjadi 

kajian usul fiqh adalah hukum yang menyangkut amal 

perbuatan.  

b. Hukum asal dapat ditelusuri illat (motifasi, alasan) hukumnya. 

Misalnya hukum haramnya khamar dapat ditelusuri mengapa 

khamar itu diharamkan yaitu karena memabukan dan bisa 

merusak akal fikiran, bukan hukum-hukum yang tidak dapat 

diketahui illat hukumnya (ghairu ma’qul al-ma’na), seperti 

masalah bilangan rakaat shalat.  

c. Hukum asal bukan merupakan kekhususan bagi Nabi 

Muhammad, misalnya kebolehan Rasulullah beristri lebih dari 

empat orang wanita sekaligus. 

3) Cabang/Far`u )الفرع(,  

Al-far’u secara bahasa bermakna cabang. Sementara secara istilah 

Abdul Wahhab Khalaf mendefinsikan: 

والفرع: وهو ما لم يرد بحكمه نص، ويراد تسويته بالأصل في 

 حكمه، ويسمى: المقيس، والْحمول عليه والمشبه.

Far’u (cabang) adalah segala sesuatu yang tidak ada nashnya 

tentang hukumnya. Dan dimaksudkan, disamakannya dengan asal 

dalam hukumnya. Dan ini dinamakan dengan al-maqis, mahmul 

alaih, dan musabah.155  

Dengan ungkapan lain, alfar’u (cabang) merupakan sesuatu yang 

tidak ada ketegasan hukumnya dalam Al-Qur`an, Sunnah, atau Ijmak. 

Dan perkara ini merupakan hal yang hendak ditemukan hukumnya 

melalui qiyas. Atau dengan ungkapan lain, bahwa furu adalah suatu 

                                                             
155 Abdul wahab Khalaf, Ilm ushul al-Fiqh, hlm.58. 



~ 114 ~ 

masalah yang akan diqiyaskan; disamakan dengan asal (musyabbah). 

Misalnya tentang minuman keras berupa wisky dan beer adalah faru, 

yang akan dicari kesamaaanya dengan khamr, sebagai asal. 

Syarat-syarat cabang (al-far’u) 

a. Cabang tidak mempunyai ketentuan sendiri. 

b. Illat yang terdapat pada cabang sama dengan illat yang 

terdapat pada ashal. 

c. Hukum cabang harus sama dengan hukum pokok 

4) Illat )العل ة(,  

a) Pengertian illat 

Illat adalah alasan dan sebab yang menjadikan sebuah hukum itu 

ada atau tidak adanya. Abdul wahab khallaf menyatakan:  

وهي الوصف الذي بني عليه حكم الأصل وبناء على  والعلة

 وجوده في الفرع يسوى بالأصل في حكمه.

Illat adalah sifat (karakter) yang menjadi dasar hukum asal dan 

keberadaanya menjadi patokan untuk ketentuan cabang dengan 

menyamakan dengan asal dalam hukumnya.156  

Illat adalah suatu sebab yang menjadikan adanya hukum sesuatu. 

Dengan persamaan sebab inilah baru dapat diqiaskan masalah kedua 

(furu’) kepada masalah pertama (asal) karena adanya suatu sebab yang 

dapat di kompromikan antara asal dan furu’.  

Rukun yang satu ini merupakan inti bagi praktik qiyas karena 

berdasarkan illat itulah hukum-hukum yang terdapat dalam Al-Qur`an 

dan Sunnah Rasulullah dapat di kembangkan dan ditarik ke wilayah 

furu’ (cabang), untuk mengetahui titik persamaan di antara keduanya.  

b) Syarat-syarat Illat 

Menurut Ulama Ushul, ada beberapa syarat illat: 

                                                             
156 Abdul Wahab Khallaf, Ilm Ushul al-Fiqh, hlm.58. 



~ 115 ~ 

a. Illat harus berupa sesuatu yang ada kesesuaiannya dengan 

tujuan-tujuan pembentukan suatu hukum. Artinya, kuat dugaan 

bahwa hukum itu terwujud karena alasan adanya illat itu, 

bukan karena sesuatu yang lain.  

b. Illat harus bersifat jelas, makanya sesuatu yang tersembunyi 

atau samar tidak sah dijadikan illat karena tidak dapat 

dideteksi keberadaanya. Misalnya perasaan Ridha meskipun 

menentukan sah atau tidaknya suatu perikatan, namun semata-

mata perasaan ridha, karena tersembunyi, tidak dapat dijadikan 

illat bagi sahnya suatu perikatan.  

c. Illat itu harus berupa sesuatu yang bisa dipastikan bentuk, 

jarak, atau kadar timbanganya jika berupa barang yang 

ditimbang sehingga tidak jauh berbeda pelaksanaanya antara 

seorang pelaku dengan pelaku yang lain. Misalnya, tindakan 

pembunuhan adalah sifat yang dapat dipastikan yaitu 

menghilangkan nyawa seseorang, dan hakikat pembunuhan itu 

tidak berbeda antara yang satu dengan yang lain. Oleh sebab 

itu ia secara sah bisa dijadikan illat bagi terhalangnya 

mendapat warisan bilamana yang membunuh adalah anak dari 

yang terbunuh atau ahli waris dari yang terbunuh. Dan atas 

dasar itu secara sah bisa diqiaskan kepadanya wasiat, yaitu 

bilamana seseorang penerima wasiat membunuh pihak yang 

berwasiat, maka pembunuh tidak lagi berhak terhadap harta 

yang diwasiatkan untuknya itu diqiaskan kepada masalah 

warisan tadi.157  

Misalnya, tindakan pembunuhan adalah sifat yang dapat 

dipastikan yaitu menghilangkan nyawa seseorang, dan hakikat 

pembunuhan itu tidak berbeda antara yang satu dengan yang lain. 

Oleh sebab itu ia secara sah bisa dijadikan illat bagi terhalangnya 

mendapat warisan bilamana yang membunuh adalah anak dari yang 

terbunuh atau ahli waris dari yang terbunuh. Dan atas dasar itu secara 

sah bisa diqiaskan kepadanya wasiat, yaitu bilamana seseorang 

                                                             
157 Satria Effendi dan M. Zain, Ushul Fiqh, (Jakarta: Kencana, 2009). 



~ 116 ~ 

penerima wasiat membunuh pihak yang berwasiat, maka pembunuh 

tidak lagi berhak terhadap harta yang diwasiatkan untuknya itu 

diqiaskan kepada masalah warisan tadi. 

c) Cara mengetahui illat (masalik al-illat/ مسالكٍالعلة ) 

Masalik al-illat (مسالك العلة) adalah cara-cara mengetahui illat atau 

cara-cara mengetahui hal-hal yang dianggap oleh syari’ sebagai illat 

dan tidak dianggap sebagai illat.  

Menurut para ahli ushul, paling tidak ada tiga cara untuk 

mengetahui tentang sillat hukum, yaitu al-nash, al-Ijmak, dan al-sabr 

wa al-taqsim. 

 

1. Dengan Nash (النص) 

Illat hukum yang ditunjukan oleh nash (al-quran dan al-sunnah) 

adakalanya sharih (terang) dan adakalnya dengan isyarah (indicator) 

saja. Illat dari Nash dapat dibedakan menjadi dua, yaitu: Sharihah 

Qath’iyah dan Sharihah dhanniyah. 

 

a) Sharihah Qath’iyah 

Illat hukum dalam nash dapat dilihat dari sisi kata-kata yang ada, 

seperti :   لأجل (karena),  كي (supaya),  لئلا يكون (supaya tidak). Seperti 

QS An-Nisa 165: kata li’alla diiringi dengan kalimat sesudahnya 

sebagai penjelasan. 

رِينَ وَمُن
ّ
بَشِ  مُّ

ً
سُلَ هِ رُّ

َّ
ى الل

َ
اسِ عَل ونَ لِلنَّ

ُ
 يَك

َّ
لَ
َ
 ذِرِينَ لِئ

ٌ
ة بَعْدَ  حُجَّ

هُ عَزِيزًا حَكِيمًا 
َّ
انَ الل

َ
سُلِ وَك  ﴾٥٢١﴿النساء: الرُّ

(Mereka Kami utus) selaku rasul-rasul pembawa berita gembira 

dan pemberi peringatan agar supaya tidak ada alasan bagi 

manusia membantah Allah sesudah diutusnya rasul-rasul itu. Dan 

adalah Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. (QS al-nisa 

[5]: 165) 



~ 117 ~ 

سُولِ وَلِذِي  هِ وَلِلرَّ
َّ
لِل
َ
قُرَىَٰ ف

ْ
هْلِ ال

َ
ىَٰ رَسُولِهِ مِنْ أ

َ
هُ عَل

َّ
اءَ الل

َ
ف
َ
ا أ مَّ

مَسَاكِينِ وَابْ 
ْ
يَتَامَىَٰ وَال

ْ
قُرْبَىَٰ وَال

ْ
ونَ ال

ُ
 يَك

َ
يْ لا

َ
بِيلِ ك  نِ السَّ

ً
ة
َ
 دُول

مْ عَنْهُ 
ُ
وهُ وَمَا نَهَاك

ُ
ذ
ُ
خ

َ
سُولُ ف مُ الرَّ

ُ
اك

َ
مْ وَمَا آت

ُ
نِيَاءِ مِنك

ْ
غ
َ ْ
بَيْنَ الأ

عِقَابِ 
ْ
دِيدُ ال

َ
هَ ش

َّ
هَ إِنَّ الل

َّ
قُوا الل انتَهُوا وَاتَّ

َ
 ﴾١﴿الحشر: ف

Apa saja harta rampasan (fai-i) yang diberikan Allah kepada 

Rasul-Nya (dari harta benda) yang berasal dari penduduk kota-

kota maka adalah untuk Allah, untuk Rasul, kaum kerabat, anak-

anak yatim, orang-orang miskin dan orang-orang yang dalam 

perjalanan, supaya harta itu jangan beredar di antara orang-

orang kaya saja di antara kamu. Apa yang diberikan Rasul 

kepadamu, maka terimalah. Dan apa yang dilarangnya bagimu, 

maka tinggalkanlah. Dan bertakwalah kepada Allah. 

Sesungguhnya Allah amat keras hukumannya.(QS al-Hasyr [59]: 

7) 

b) Sharihah Dhanniyah  

Nash yang mengandung illat tetapi melalui suatu isyarat  

(indikasi) dan Lafaz tertentu yang mengandung illat seperti  lam, ba’, 

anna, in.  Contoh QS az-Zariyat: 56. 

 
َ
ة

َ
لَ قِمِ الصَّ

َ
وكِ أ

ُ
فَجْرِ  لِدُل

ْ
رْآنَ ال

ُ
يْلِ وَق

َّ
سَقِ الل

َ
ىَٰ غ

َ
مْسِ إِل

َّ
الش

 
َ
فَجْرِ ك

ْ
رْآنَ ال

ُ
هُودًا إِنَّ ق

ْ
 ﴾١٣﴿الإسراء: انَ مَش

Dirikanlah shalat dari sesudah matahari tergelincir sampai gelap 

malam dan (dirikanlah pula shalat) subuh. Sesungguhnya shalat 

subuh itu disaksikan (oleh malaikat).(QS al-Isra’ [17]: 78) 

2. Dengan Ijmak (الاجماع) 

 

3. Dengan al-sabr wa al-taqsim (السبرٍوٍالتقسيم) 

Al-Sibr artinya percobaan; meneliti kemungkinan-kemungkinan. 

At-taqsim adalah meringkas sifat-sifat yang baik untuk menjadi illat 



~ 118 ~ 

pada asal; menyelesaikan atau memisah-misahkan. Sehingg Al-Sibr 

wa at-taqsim adalah meneliti kemungkinan-kemungkinan sifat pada 

suatu pristiwa atau kejadian, kemudia memisahkan atau memilih di 

antara sifat-sifat itu yang paling tepat dijadikan sebagai illat hukum. 

 

a. Tanqih al-manath 

 

ه تنقيحُ المناطِ: مييزُ والتَّ : التَّ
ً
ة نقيحُ لغَّ  هو التَّ

ُ
ذيبُ، والمناط

ا علِقَ بها  ةِ ممَّ
َّ
ة( ، فـ )تنقيحُ المناطِ( هو: تهذيبُ العل

َّ
)العل

ة. تي لا مدخلَ لها في العلِيَّ
َّ
 من الأوصافِ ال

Tanqikhul Manath, tanqikh secara bahasa adalah membedakan, 

mengoreksi dan membersihkan. Dan al-manath adalah illat. Maka 

tanqikhul manath adalah mengoreksi dan membetulkan illat 

terhadap segala sesuatu yang terkait dengannya dari berbagai 

karakter yang tidak masuk dalam illat.158  

b. Takhrij al-manath 

هَا بطريقِ  تخريجُ المناطِ:
ُ
ةِ( أيْ: استِنباط

َّ
هوَ: استِخراجُ )العل

بر والتَّ  ما يستفيدُهَا )السَّ قسيمِ( حينَ لا يدلُّ عليها دليلٌ، وإنَّ

ظرِ.  الفقيهُ بطريقِ النَّ

Takhrij al-manath adalah mengeluarkan illat yakni melakukan 

istinbath dengan metode al-sabr wa al-taqsim ketika tidak ada 

                                                             
158 Abdullah bin Yusuf bin Isa bin Ya’qub al-jadi’ al-Anziy, Taisir Ilm Ushul Al-

Fiqh, (Beirut: Muassasat al-riyan lithaba’ah, wa al-nasr wa al-tauzi’, 1997), 

hlm.188. 



~ 119 ~ 

suatu dalil yang memberikan petunjuk, tetapi ulama (faqih) 

mencari untuk menemukan fungsi illat dengan metode analisis.159 

c. Tahqiq al-manath 

ةِ( في )الفرعِ(  تحقيقُ المناطِ: هوَ نظرُ الفقيهِ في تحقيقِ )العَّ

قها.  أو عدمِ تحقُّ

Tahqiq al-manath- yaitu analisis seorang faqih dalam menentukan 

adanya illat di cabang atau tidak adanya. 160 

d) Pembagian ‘Illat 

1. Dari segi cara mendapatkanya 

Dari segi cara mendapatkanya, illat dapat dibedakan menjadi Illat 

mansushah dan iIllat mustanbathah. 

a) Illat manshushah adalah illat yang dikandung langsung oleh nash. 

Contoh illat terutusnya para rasul ke bumi: QS An-Nisa 165. 

b) Illat muastanbathah adalah illat yang digali oleh para mujtahid dari 

nash sesuai dengan kaidah-kaidah bahasa Arab atau kaidah yang 

ditentukan lainya. 

 

2. Dari segi cakupanya 

Dari segi cakupanya illat dapat dibedakan menjadi Illat 

Muta’adiyyah dan Illat qashirah. 

a) Illat muta’adiyyah adalah illat yang ditetapkan pada suatu nash, 

dan bisa diterapkan pada kasus hukum lainya. Contoh illat 

memabukan pada khamr, juga terdapat pada wisky.  

b) Illat qashirah adalah illat yang terbatas pada suatu nash saja; tidak 

terdapat dalam kasus lain baik illat istu manshushah atau 

                                                             
159 Abdullah bin Yusuf bin Isa bin Ya’qub al-jadi’ al-Anziy, Taisir Ilm Ushul Al-

Fiqh, (Beirut: Muassasat al-riyan lithaba’ah, wa al-nasr wa al-tauzi’, 1997), 

hlm.188. 
160 Abdullah bin Yusuf bin Isa bin Ya’qub al-jadi’ al-Anziy, Taisir Ilm Ushul Al-

Fiqh, (Beirut: Muassasat al-riyan lithaba’ah, wa al-nasr wa al-tauzi’, 1997), 

hlm.188. 



~ 120 ~ 

mustanbathah. Contoh illat riba dalam jual beli barang sejenis 

adalah nilainya.  

3. DASAR DAN KEHUJJAHAN QIYAS 

Ulama ushul fiqih berbeda pendapat terhadap kehujjahan qiyas 

dalam menetapkan hukum syara’. Dalam hal ini, ada dua kelompok 

besar yaitu pendukung qiyas dan penolak qiyas.  

1) Pendukung Qiyas 

Jumhur ulama ushul fiqih berpendirian bahwa qiyas bisa 

dijadikan sebagai metoda atau sarana untuk mengistinbathkan hukum 

syara’. Mereka berargumen bahwa alquran dan Sunnah banyak 

menggunakan i’tibar-i’tibar yang yang mendukung keberadaan qiyas 

sebagai sumber hukum.  

Dalil-dalil yang mendukung keberadaan qiyas, diantaranya adalah 

sebagai berikut: 

 

a) Alquran ( al-Nisa [4]:59 

ذِينَ آمَنُوا 
َّ
هَا ال يُّ

َ
طِيعُوايَا أ

َ
مْرِ  أ

َ ْ
ولِي الأ

ُ
سُولَ وَأ طِيعُوا الرَّ

َ
هَ وَأ

َّ
الل

نتُمْ 
ُ
سُولِ إِن ك هِ وَالرَّ

َّ
ى الل

َ
وهُ إِل رُدُّ

َ
يْءٍ ف

َ
نَازَعْتُمْ فِي ش 

َ
إِن ت

َ
مْ ف

ُ
مِنك

هِ 
َّ
مِنُونَ بِالل

ْ
ؤ
ُ
 ت

ً
وِيلَ

ْ
أ
َ
حْسَنُ ت

َ
يْرٌ وَأ

َ
لِكَ خ

ََٰ
خِرِ ذ

ْ
يَوْمِ الْ

ْ
وَال

 ﴾١٢﴿النساء: 

Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul 

(Nya), dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu 

berlainan pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia 

kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-

benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang demikian 

itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.)QS al-Nisa 

[4]: 59) 



~ 121 ~ 

كِتَابِ مِن دِ 
ْ
هْلِ ال

َ
فَرُوا مِنْ أ

َ
ذِينَ ك

َّ
رَجَ ال

ْ
خ

َ
ذِي أ

َّ
يَارِهِمْ هُوَ ال

انِعَتُهُمْ  هُم مَّ نَّ
َ
وا أ نُّ

َ
رُجُوا وَظ

ْ
ن يَخ

َ
نَنتُمْ أ

َ
رِ مَا ظ

ْ
حَش

ْ
لِ ال وَّ

َ
لِأ

 
َ
ف

َ
ذ
َ
سِبُوا وَق

َ
مْ يَحْت

َ
 ل

ُ
هُ مِنْ حَيْث

َّ
اهُمُ الل

َ
ت
َ
أ
َ
هِ ف

َّ
نَ الل حُصُونُهُم مِّ

مُ 
ْ
يْدِي ال

َ
يْدِيهِمْ وَأ

َ
رِبُونَ بُيُوتَهُم بِأ

ْ
عْبَ يُخ وبِهِمُ الرُّ

ُ
ل
ُ
مِنِينَ فِي ق

ْ
ؤ

اعْتَبِرُوا
َ
بْصَارِ  ف

َ ْ
ولِي الأ

ُ
 ﴾٢﴿الحشر: يَا أ

Dialah yang mengeluarkan orang-orang kafir di antara ahli kitab 

dari kampung-kampung mereka pada saat pengusiran yang 

pertama. Kamu tidak menyangka, bahwa mereka akan keluar dan 

merekapun yakin, bahwa benteng-benteng mereka dapat 

mempertahankan mereka dari (siksa) Allah; maka Allah 

mendatangkan kepada mereka (hukuman) dari arah yang tidak 

mereka sangka-sangka. Dan Allah melemparkan ketakutan dalam 

hati mereka; mereka memusnahkan rumah-rumah mereka dengan 

tangan mereka sendiri dan tangan orang-orang mukmin. Maka 

ambillah (kejadian itu) untuk menjadi pelajaran, hai orang-orang 

yang mempunyai wawasan. (QS al-Hasyr: 2) 

Ayat tersebut menurut jumhur ulama ushul fiqih berbicara tentang 

hukuman Allah terhadap kaum kafir dari Bani Nadhir disebabkan 

sikap buruk mereka terhadap Rasulullah. Di akhir ayat, Allah 

memerintahkan agar umat Islam menjadikan kisah ini sebagai I’tibar 

(pelajaran). Mengambil pelajaran dari suatu peristiwa menurut jumhur 

ulama, termasuk qiyas. Karena I’tibar itu adalah proses mengambil 

pelajaran, yaitu dengan cara membandingkan peristiwa dengan 

peristiwa lainya untuk dijadikan sebagai pelajaran. Oleh sebab itu 

penetapan hukum melalui qiyas  yang disebut Allah dengan al-I’tibar 

itu adalah boleh, bahkan Alquran memerintahkannya. 



~ 122 ~ 

امَ وَهِيَ 
َ
عِظ

ْ
الَ مَن يُحْيِي ال

َ
قَهُ ق

ْ
ل
َ
يَ خ س ِ

َ
 وَن

ً
لَ
َ
نَا مَث

َ
 رَمِيمٌ وَضَرَبَ ل

هَا  ﴾١٣﴿
َ
أ
َ
نش

َ
ذِي أ

َّ
لْ يُحْيِيهَا ال

ُ
لَ ق وَّ

َ
ةٍ  أ قٍ عَلِيمٌ  مَرَّ

ْ
ل
َ
لِّ خ

ُ
وَهُوَ بِك

﴿١٢﴾ 

Dan ia membuat perumpamaan bagi Kami; dan dia lupa kepada 

kejadiannya; ia berkata: "Siapakah yang dapat menghidupkan 

tulang belulang, yang telah hancur luluh"? Katakanlah: "Ia akan 

dihidupkan oleh Tuhan yang menciptakannya kali yang pertama. 

Dan Dia Maha Mengetahui tentang segala makhluk. (QS yasin: 

78-79) 

b) Hadits 

معاذ بن جبل أن رسول الله لما أراد أن يبعثه إلى  عن

اليمن، قال له: "كيف تقض ي إذا عرض لك قضاء"؟ قال: 

أقض ي بكتاب الله، فإن لم أجد فبسنة رسول الله، فإن لم 

أجد أجتهد رأيي ولا آلو، فضرب رسول الله على صدره 

وقال: "الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرض ي 

 ه".رسول الل

Dari Mu’ad bin jabal sesungguhnya Rasulullah SAW tatkala 

mengutusnya ke Yaman, berkata kepadanya: Bagaimana kamu 

memutus sesuatu perkara ketika diajukan kepadamu? Dia 

berkata: Aku akan memutuskan berdasarkan kitabullah, dan jika 

sekiranya tidak aku temukan, maka dengan sunnah rasulullah. 

Dan jika tidak aku ketemukan, maka aku akan berijtihad dengan 

akal fikiranku. Kemudian rasulullah SAW menepuk dada-nya dan 

bersabda: segala puji bagi yang telah memberikan taufik kepada 

utusan rasulullah terhadap yang apa yang Rasulullah ridhai. 



~ 123 ~ 

هِ إنّ النّاسَ 
ّ
وا: يَا رَسُولَ الل

ُ
ال
َ
الَ: ق

َ
هِ بْنِ وَاقِدٍ ق

ّ
عَنْ عَبْدِ الل

قَالَ 
َ
وَدَكَ. ف

ْ
ونَ مِنْهَا ال

ُ
 مِنْ ضَحَايَاهُمْ وَيَجْمِل

َ
سْقِيَة

َ
ونَ الأ

ُ
يَتّخِذ

وا: نَهَيْتَ 
ُ
ال
َ
اكَ؟" ق

َ
هِ صلى الله عليه وسلم: "وَمَا ذ

ّ
رَسُولُ الل

حُومُ الضّ 
ُ
لَ ل

َ
ك
ْ
ؤ
ُ
نْ ت

َ
مْ مِنْ أ

ُ
مَا نَهَيْتُك

ّ
قَالَ: "إِن

َ
ثٍ. ف

َ
لَ

َ
حَايَا بَعْدَ ث

وا". رواه 
ُ
صَدّق

َ
وا وَادّخِرُوا وَت

ُ
ل
ُ
ك
َ
تْ. ف

ّ
تِي دَف

ّ
ةِ ال

ّ
جْلِ الدّاف

َ
أ

 مسلم

Dari Abdullah bin Waqid berkata, para sahabat berkata: wahai 

rasulullah sesungguhnya orang-orang memanfaatkan dari kurban 

dengan mencairkan lemaknya, dariinya mereka membuat geriba. 

Maka rasulullah pun bertanya: Ada apa dengan hal itu? Para 

sahabat menjawab: Engkau telah melarang memakan daging 

kurban setelah tiga hari, maka rasulullah bersabda: 

Sesungguhnya aku melarang kalian karena banyak orang yang 

berkumpul, maka sekarang makanlah, simpanlah, dan 

sedekahkanlah. (HR Muslim).  

Dalam hadis di atas rasulullah menjelaskan tentang illat (alasan) 

hukum, yaitu rasulullah memberikan larangan untuk memakan daging 

hewan setelah tiga hari, karena factor banyaknya orang yang 

membutuhkan saat itu. Ketika tidak terjadi keadaan dimana orang 

tidak lagi begitu banyak membutuhkan maka boleh memakan daging 

hewan qurban setelah tiga hari (menyimpanya).  

أنه قال هششت عن عمر بن الخطاب رض ى الله تعالى عنه 

يوما فقبلت وأنا صائم فأتيت رسول الله صلى الله عليه 

وسلم فقلت صنعت اليوم أمرا عظيما قبلت وأنا صائم 



~ 124 ~ 

 تمضمضتفقال رسول الله صلى الله عليه وسلم أرأيت لو 

بماء وأنت صائم قال فقلت لا بأس بذلك قال رسول الله 

 البيهقيو  أحمد, أبو داودرواه )صلى الله عليه وسلم ففيم. 

 و الدارمي(

Dari Umar ibn al-Khatab RA sesungguhnya dia berkata: suatu 

hari aku merasa senang kemudian aku mencium istriku, sementara 

aku dalam keadaan puasa. Maka aku datang kepada Rasulullah 

SAW dan aku menceritakan kepadanya, wahai rasulullah pada 

hari ini aku telah melakukan kesalahan yang besar, yaitu aku 

telah mencium istriku sementara aku dalam keadaan puasa. Maka 

rasulullah bersabda: bagaimana pendapatmu  sekiranya kamu 

berkumur sementara kamu dalam keadaan puasa? Maka aku 

berkata: Tidak mengapa dengan hal itu. Maka rasulullah 

bersabda: lalu dimana letak masalahnya? (HR Ahmad, Abu 

dawud, Baihaqi, dan Darimi). 

Dalam hadis di atas rasulullah menjelaskan tentang bolehnya 

berciuman saat berpuasa dengan menganalogikan berkumur pada saat 

berpuasa. Jawaban rasulullah ini memberikan dasar yang jelas 

terhadap bolehnya qiyas atau analogi untuk menemukan semua 

hukum.  

2) Penolak Qiyas 

Ulama penolak qiyas adalah mazhab dhahiriyah. Ibn Hazm, 

dalam kitabnya al-Ihkam fi ushul al-Ahkam, menentang dengan keras 

terhadap qiyas yang dijadikan sebagai hujjah syar’iyyah.161 Ibn Hazm 

menjelasakan sebagai berikut: 

                                                             
161 Abu Muhammad ali bin Ahmad bin Sa’id Ibn Hazm al-Andalusiy, Al-Ihkam Fi 

Ushul Al-Ahkam, ditahqiq oleh Syaikh Ahmad Muhammad Syakir, (Beirut-Libanon: 

dar al-afaq al-jadidah, tth), VII: 53 



~ 125 ~ 

وذهب أصحاب الظاهر إلى إبطال القول بالقياس في الدين 

جملة وقالوا لا يجوز الحكم البتة في ش يء من الأشياء كلها 

إلا بنص كلَم الله تعالى أو نص كلَم النبي صلى الله عليه 

وسلم أو بما صح عنه صلى الله عليه وسلم من فعل أو 

نه قاله إقرار أو إجماع من جميع علماء الأمة كلها متيقن أ

كل واحدمنهم دون مخالف من أحد منهم أو بدليل من 

النص أو من الإجماع المذكور الذي لا يحتمل إلا وجها 

واحدا والإجماع عند هؤلاء راجع إلى توقيف من رسول الله 

صلى الله عليه وسلم ولا بد من لا يجوز غير ذلك أصلَ 

 .وهذا هو قولنا

Ahlu dhahir berpendapat bahwa pendapat tentang penggunaan 

qiyas sebagai hujjah dalam agama adalah bathil. Mereka 

menyatakan sungguh tidak diperbolehkan menghukumi sesuatu 

keseluruhanya kecuali dengan nash firman Allah ta’ala atau nash 

sabda Nabi SAW atau dengan segala sesuatu yang sahih berasal 

dari nabi SAW baik menyangkut perbuatan, pengakuan; atau 

berdasarkan Ijmak dari semua ulama umat ini yang diyakini 

bahwa Ijmak itu terjadi yang mana masing-masing ulama 

mengutarakan pendapatnya, tanpa adanya salah satu ulama yang 

menentang (berbeda); atau dengan dalil yang berasal dari nash 

atau dari Ijmak yang telah disebutkan yang tidak mengandung 

kemungkinan lain kecuali hanya satu perspektif saja. Dan Ijmak 

dalam persepktif Ahlu dhahir dikembalikan kepada apa yang 

menjadi sikap Rasulullah SAW; dan merupakan satu keharusan 



~ 126 ~ 

bagi seseorang tidak boleh mengambil sumber lainya sebagai 

dasar. Dan inilah pendapat kami.162    

Para ulama yang menolak qiyas sebagai dalil hukum syara’, 

berargumen berdasarkan dalil dari alqur’an dan al-sunnah. Firman 

Allah dalam surat al-Hujurat, 49: 1 

هِ وَرَسُولِهِ 
َّ
مُوا بَيْنَ يَدَيِ الل قَدِّ

ُ
 ت

َ
ذِينَ آمَنُوا لا

َّ
هَا ال يُّ

َ
قُوا  ۚ   يَا أ وَاتَّ

هَ 
َّ
هَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ  ۚ   الل

َّ
 ﴾٥﴿إِنَّ الل

Hai orang – orang beriman, janganlah kamu mendahului Allah 

dan Rasul-Nya. 

Ayat ini, menurut mereka melarang seseorang untuk beramal 

dengan sesuatu yang tidak ada dalam Alquran dan sunah Rasul. 

Mempedomani qiyas merupakan sikap beramal dengan sesuatu diluar 

Alquran dan sunnah Rasul, dan karenanya dilarang. Selanjutnya dalam 

surat al-Isra’, 17:36 Allah berfirman: 

مٌ 
ْ
كَ بِهِ عِل

َ
يْسَ ل

َ
 مَا ل

ُ
قْف

َ
 ت

َ
ادَ  ۚ   وَلا

َ
فُؤ

ْ
بَصَرَ وَال

ْ
مْعَ وَال إِنَّ السَّ

 
ً

ولا
ُ
انَ عَنْهُ مَسْئ

َ
ئِكَ ك

ََٰ
ول
ُ
لُّ أ

ُ
 ﴾٨٢﴿ك

Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai 

pengetahuan tentangnya 

Ayat tersebut menurut mereka melarang seseorang untuk beramal 

dengan sesuatu yang tidak diketahui secara pasti. Oleh sebab itu 

berdasarkan ayat tersebut qiyas  dilarang untuk diamalkan. Alasan 

mereka dari sunnah Rasul antara lain adalah sebuah hadits yang 

diriwayatkan Daruquthni yang artinya adalah sebagai berikut :  

Sesungguhnya Allah Ta’ala menentukan berbagai ketentuan, 

maka jangan kamu abaikan, menentukan beberapa batasan, jangan 

kamu langgar, dia haramkan sesuatu, maka jangan kamu langgat 

                                                             
162 Ibn Hazm al-Andalusiy, Al-Ihkam, VII: 55-56. 



~ 127 ~ 

larangan itu, dia juga mendiamkan hukum sesuatu sebagai rahmat 

bagi kamu, tanpa unsur kelupaan, maka janganlah kamu bahas hal 

itu. 

 Hadits tersebut menurut mereka menunjukkan bahwa sesuatu itu 

ada kalanya wajib, ada kalanya haram dan ada kalanya didiamkan 

saja, yang hukumnya berkisar antara dimaafkan dan mubah (boleh). 

Apabila diqiyaskan sesuatu yang didiamkan syara’ kepada wajib, 

misalnya maka ini berarti telah menetapkan hukum wajib kepada 

sesuatu yang dima’afkan atau dibolehkan.  

4. MACAM-MACAM QIYAS 

1) Qiyas Aula 

Qiyas Aula yaitu qiyas yang ‘illatnya mewajibkan adanya hukum, 

dan yang disamakan atau yang dibandingkan(mulhaq), mempunyai 

hukum yang lebih utama daripada yang dibandingi (mulhaq bih) 

وَالِدَيْنِ إِحْسَانًا
ْ
اهُ وَبِال  إِيَّ

َّ
عْبُدُوا إِلا

َ
 ت

َّ
لا
َ
كَ أ ىَٰ رَبُّ ض َ

َ
ا  ۚ   وَق إِمَّ

 
ُ
 يَبْل

َ
 وَلا

ّ
فٍ

ُ
هُمَا أ

َّ
قُل ل

َ
 ت

َ
لَ

َ
هُمَا ف

َ
وْ كِلَ

َ
حَدُهُمَا أ

َ
كِبَرَ أ

ْ
نَّ عِندَكَ ال

َ
غ

رِيمًا ﴿
َ
 ك

ً
وْلا

َ
هُمَا ق

َّ
ل ل

ُ
نْهَرْهُمَا وَق

َ
 ﴾٢٨ت

Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan 

menyembah selain Dia dan hendaklah kamu berbuat baik pada 

ibu bapakmu dengan sebaik-baiknya. Jika salah seorang di antara 

keduanya atau kedua-duanya sampai berumur lanjut dalam 

pemeliharaanmu, maka sekali-kali janganlah kamu mengatakan 

kepada keduanya perkataan “ah” dan janganlah kamu 

membentak mereka dan ucapkanlah kepada mereka perkataan 

yang mulia. (QS al-Isra [17]: 23) 

2) Qiyas Musawy 

Qiyas musawy yaitu qiyas yang ‘illatnya mewajibkan adanya 

hukum, dan ‘illat hukum yang ada pada yang dibandingkan (mulhaq), 

sama  dengan ‘illat hukum yang ada pada mulhaq bih. 



~ 128 ~ 

ونِهِمْ 
ُ
ونَ فِي بُط

ُ
ل
ُ
ك
ْ
مَا يَأ مًا إِنَّ

ْ
ل
ُ
يَتَامَىَٰ ظ

ْ
مْوَالَ ال

َ
ونَ أ

ُ
ل
ُ
ك
ْ
ذِينَ يَأ

َّ
إِنَّ ال

ارًا
َ
وْنَ سَعِيرًا ﴿ ۚ   ن

َ
 ﴾٥٠وَسَيَصْل

Sesungguhnya orang-orang yang memakan harta anak yatim 

secara zalim, sebenarnya mereka itu menelan api sepenuh 

perutnya dan mereka akan masuk ke dalam api yang menyala-

nyala (neraka). (QS al-Nisa [4]: 2) 

Dalam ayat ini disebutkan tentang larangan untuk memakan harta 

anak yatim secara dhalim. Perbuatan zalim tidak hanya sebatas dengan 

memakan harta, tetapi juga melenyapkan, membakarnya, atau 

menghancurkanya. Semua itu adalah derajatnya sama yaitu sama-

sama menghilangkan harta anak yatim secara dhalim.  

3) Qiyas Al-Adwan.  

Qiyas Al-Adwan Yaitu Qiyas yang illat hukum yang ada pada 

mulhaq (yang dibandingkan) lebih rendah dibandingkan dengan illat 

hukum yang ada pada mulhaq bih (pembanding). 

نتُم 
ُ
بَا إِن ك رُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّ

َ
هَ وَذ

َّ
قُوا الل ذِينَ آمَنُوا اتَّ

َّ
هَا ال يُّ

َ
يَا أ

مِنِينَ 
ْ
ؤ  ﴾٢١٣﴿مُّ

Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan 

tinggalkan sisa riba (yang belum dipungut) jika kamu orang-

orang yang beriman. (QS al-baqarah [2]: 278). 

Dalam ayat di atas dijelaskan tentang perintah kepada orang-

orang yang beriman untuk meninggalkan praktek riba.  Riba dalam 

hadis nabi ada dua jenis yaitu riba yad (pertukaran langsung) dan 

nasia’ah (hutang). Riba nasiah dengan  bunga sering disbanding atau 

dipersamakan. Hanya saja illat yang ada dibunga bank itu lebih rendah 

dibandingkan dengan praktek riba zaman dahulu.  



~ 129 ~ 

4) Qiyas Dilalah, 

Qiyas Dilalah yaitu qiyas dimana illat yang ada pada mulhaq / 

yang disamakan, menunjukkan hukum, tetapi tidak mewajibkan 

hukum padanya. Sebagai contoh: meng-qiyas-kan harta anak kecil 

dengan harta orang yang sudah baligh (dewasa) dalam kewajiban 

zakat, karena ada keduanya sama-sama harta yang berkembang. Dan 

boleh dikatakan bahwa tidak wajib terhadap harta anak kecil 

sebagaiman yang dikatakan oleh Abu hanifah sebagai qiyas terhadap 

ibadah haji. Anak tidak wajib untuk melaksanakan ibadah haji. 

5) Qiyas Syibhi 

Qiyas Syibhi yaitu qiyas dimana mulhaqnya dapat diqiyaskan 

kepada dua mulhaq bih. Maka diqiyaskan kepada mulhaq bih yang 

mengandung banyak persamaan. Hal ini seperti dalam kasus budak. 

Apabila budak itu celaka, maka budak tersebut dalam dua posisi yaitu 

sebagai manusia merdeka dan sebagai hewan piaraan. Dalam 

perspektif ulama, seorang budak lebih mirip sebagai harta (hewan 

piaraan) dibandingkan sebagai manusia merdeka dengan dalil bahwa 

budak bisa dijualbelikan, diwariskan, dan bisa dijaminkan 

(asuransikan) anggota badanya untuk menjaga nilai yang berkurang. 

5. KAIDAH-KAIDAH QIYAS 

Zakariya bin Ghulam Qadir al-Bakistani, dalam kitabnya Min 

ushul al-Fiqh ‘ala manhaj ahl al-hadits, mengemukan 10 kaidah 

pokok dan penting dalam hubungannya dengan qiyas. Kaidah-kaidah 

itu adalah sebagai berikut:163 

Kaidah pertama: 

 القياس حجة من الحجج الشرعية

Qiyas adalah salah satu hujjah syar’iyyah. 

                                                             
163 Zakariya bin Ghulam Qadir al-Bakistani, Min ushul al-Fiqh ‘ala manhaj ahl al-

hadits, (Dar al-Haraz, 2002) Hlm. 60-70. 



~ 130 ~ 

Kaidah kedua: 

 لا قياس في مقابل النص

Tidak ada qiyas dalam pertentangan dengan nash 

Kaidah ketiga: 

 القياس لا يصار إليه إلا عند الضرورة

Qiyas tidak dilakukan kecuali dalam keadaan 

dibutuhkan/terpaksa. 

Kaidah keempat: 

 للأصل
ً
 يصح القياس على ما ثبت خلَفا

Qiyas itu adalah benar terhadap yang sudah ditetapkan oleh asal 

secara bertentangan. 

Kaidah kelima: 

 م على الحديث الضعيفالقياس الصحيح مقد

qiyas yang  benar didahulukan dari hadis yang dhaif. 

Kaidah keenam: 

قول الصحابي الذي لم يخالفه صحابي آخر مقدم على 

 القياس

Pendapat sahabat yang tidak bertentangan dengan pendapat 

sahabat lainya, didahulukan dari qiyas. 

Kaidah ketujuh: 

 
ً
 وعدما

ً
 الحكم يدور مع علته وجودا

Hukum itu beredar bersamaan ada dan tidaknya illat.  



~ 131 ~ 

Kaidah kedelapan: 

 العلة لا تثبت إلا بدليل

Illat tidak bisa ditetapkan kecuali dengan suatu dalil. 

Kaidah kesembilan: 

 لا يصح التعليل بمجرد الشبه في الصورة

Tidak sah suatu pembenaran (mencari illat) berdasarkan semata-

mata keserupaan dalam bentuk.  

Kaidah kesepuluh: 

 لا قياس في العبادات

Tidak ada qiyas dalam hal ibadah. 

 

 

 

D. ISTIHSAN 

1. PENGERTIAN 

Istihsan (الاستحسان), secara bahasa dari kata hasan (حسن) yang 

artinya baik. Kata hasan (حسن) ditambah dengan tiga huruf alif, sin 

dan ta’ (أ, س, ت), yang kemudian menjadi kata baru istahsana (استحسن), 

yang bermakna mencari sesuatu yang baik, dan mengaggap baik 

terhadap sesuatu hal.   

Menurut istilah, para ulama usul fiqih telah mendefinisikan 

pengertian istihsan dalam beragam perspektif: 



~ 132 ~ 

1) Abdul Wahab Khalaf 

عدول الْجتهد عن مقتض ي قياس جليّ الي قياس خفي, أو 

ي الي حكم استثنائيّ لدليل انقدح في عقله رجّح عن ح
ّ
كم كل

 لديه هذا العدول.

(Istihsan) ialah pindahnya seorang mujtahid dari tuntutan qiyas 

jali kepada qiyas khafi, atau dari hukum kulli kepada hukum 

pengecualian karena adanya dalil yang dianggap cacat oleh akal, 

yang memperkuat baginya untuk melakukan kepindahan 

tersebut.164 

2) Muhammad al-Amin al-Sinqithi 

أن المراد به العدول بحكم المسألة عن نظائرها لدليل 

 خاص من كتاب أو سنة.

Yang dimaksudkan dengan Istihsan adalah memindahkan hukum 

masalah dari kerangka perspektifnya karena adanya suatu dalil 

khusus dari kitab (Alquran) dan Sunnah.165  

Berdasarkan definisi yang diutarakan oleh para ahli di atas dapat 

difahami, bahwa istihsan: 

a) Pindahnya seorang mujtahid dari tuntutan qiyas jali kepada qiyas 

khafi,  

b) Pindahnya seorang mujtahid dari hukum kulli kepada hukum 

pengecualian karena adanya dalil yang dianggap cacat oleh akal, 

yang memperkuat baginya untuk melakukan kepindahan tersebut 

c) Memindahkan hukum masalah karena adanya suatu dalil khusus 

dari kitab (Alquran) dan sunnah 

                                                             
164 Abdul Wahab Khallaf, Ilm Ushul al-Fiqh wa Khalashat tarikh Tasyri’,hlm. 79. 
165 Muhammad al-Amin al-Sinqithi, Mudzakarah fi Ushul al-fiqh, (Madinah KSA: 

Maktabah al-ulum wa al-hikam, 2001), hlm.199. 



~ 133 ~ 

2. MACAM-MACAM ISTIHSAN 

Istihsan dibagi menjadi dua, yaitu istihsan dipandang dari segi 

pemindahan hukumnya, dan istihsan dipandang dari sandaran 

dalilnya. 

1) Istihsan dipandang dari segi pemindahan hukumnya  

Menurut Prof. Dr. Amir Syarifudin, istihsan dipandang dari segi 

pemindahan hukumnya dapat dibedakan menjadi tiga macam yaitu: 

 

a) Beralih dari yang dituntut oleh nash dhahir (qiyas jalli) kepada 

yang dikehendaki oleh qiyas khafi. 

Dalam hal ini, mujtahid tidak menggunakan qiyas dhahir dalam 

menetapkan hukumnya, tetapi menggunakan qiyas khafi, karena 

menurut perhitunganya cara itulah yang paling kuat, tepat, dan lebih 

maslahat. Sebagai contoh adalah: mewakafkan tanah yang di 

dalamnya terdapat jalan dan sumber air minum. Kalau mujtahid 

menggunakan qiyas biasa, maka mewakafkan tanah tidak termasuk 

jalan dan sumber air. Hal ini sebagaimana yang berlaku dalam 

transaksi jual beli. Karena dalam transaksi jual beli yang tercakup 

adalah apa yang menjadi objek akad itu saja. Sementara objek lain 

yang tidak disebutkan dalam akad tidak termasuk di dalamnya.  

Sementara ketika menggunakan qiyas khafi, yaitu menyamakan 

transaksi wakaf dengan sewa menyewa. Orang menyewa sesuatu 

karena untuk mengambil manfaat dari benda yang disewa itu, bukan 

semata-mata untuk memiliki benda itu saja. Dengan penyamaan waqaf 

dengan sewa-meyewa tersebut, maka jalan dan sumber air yang ada 

dalam tanah tersebut termasuk dalam objek wakaf, sekalipun tidak 

disebutkan dalam aqad. Mujtahid dalam hal ini sama-sama 

menggunakan qiyas sebagai instrument qiyas, hanya saja mujtahid 

memilih illat yang paling lemah di antara illat yang ada. Walapun 



~ 134 ~ 

demikian, pilihan kepada illat yang lebih lemah itu karena ada 

manfaat dan kecocokan dari tujuan wakaf itu.166   

 

b) Beralih dari yang dituntut oleh nash yang umum kepada hukum 

yang bersifat khusus. 

Meskipun ada dalil umum yang dapat digunakan dalam 

menetapkan hukum suatu masalah, namun dalam keadaan tertentu 

dalil umum itu tidak digunakan, dan sebagai gantinya digunakan dalil 

khusus. Sebagai contoh, penerapan sanksi hukum terhadap pencuri. 

Menurut ketentuan umum berdasarkan dalil umum dalam ansh 

Alquran, sanksinya adalah potong tangan. Sebagaimana firman Allah 

SWT dalam Surat al-maidah: 37.  

ارِقُ    وَالسَّ
ُ
ة
َ
ارِق   وَالسَّ

ً
الا

َ
ك
َ
سَبَا ن

َ
يْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا ك

َ
عُوا أ

َ
ط

ْ
اق

َ
ف

هُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ 
َّ
هِ وَالل

َّ
نَ الل  ﴾٨٣﴿المائدة: مِّ

Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah 

tangan keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka 

kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah. Dan Allah Maha 

Perkasa lagi Maha Bijaksana. (QS al-Maidah [5]: 37) 

Berdasarkan ayat tersebut, bila seseorang melakukan pencurian 

dan memenuhi syarat untuk dikenakan potong tangan , maka berlaku 

baginya hukuman potong tangan. Hanya saja, bila pencurian 

dilakukan pada masa paceklik atau saat kelaparan, maka hukuman 

potong tangan yang bersifat umum itu tidak diberlakukan kepada si 

pencuri. Maka berlaku baginya hukum khusus, yaitu karena kondisi 

atau situasi yang mengakibatkan tidak diberlakukanya hukum yang 

bersifat umum.167  

 

                                                             
166 Prof. Dr. H. amir Syarifudin, Ushul Fiqh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada 

Media Group, 2008), hlm. 308-309. 
167 Prof. Dr. H. amir Syarifudin, Ushul Fiqh, hlm. 309-310. 



~ 135 ~ 

c) Beralih dari tuntutan hukum kulli kepada tuntutan yang 

dikehendaki hukum juz’I (pengecualian). 

Sebagai contoh, wakaf yang dilakukan oleh orang yang berada di 

bawah pengampuan (perwalian) karena belum dewasa (majhur ‘alaih 

li al-safahi). Berdasarkan ketentuan yang bersifat kulli, ia tidak boleh 

melakukan wakaf karena ia tidak berwenang melakukan kebajikan 

dengan harta yang ia miliki itu (aqad tabarru’). Berdasarkan 

pendekatan istihsan, ketentuan ini dikecualikan bila wakaf itu 

dilakukan terhadap dirinya sendiri. Meskipun ia tidak memiliki 

wewenang berbuat kebajikan dengan hartanya, namun dengan 

melakukan wakaf bagi dirinya sendiri, ia dapat menyelematkan 

hartanya sesuai dengan tujuan adanya perwalian yang hakekatnya 

adalah melindungi harta orang yang dalam perwalian.168  

2) Istihsan dipandang dari segi sandaran dalilnya. 

Dilihat dari sandaran dalil, Abdul karim bin Ali bin Muhammad 

al-Namlah dalam kitabnya al-Muhadzdzab fi Ilm Ushul al-Fiqh al-

Muqaran, membedakan Istihsan dalam lima kategori, yaitu: istihsan 

yang disandarkan pada nash, Ijmak, adat, perkara darurat, dan qiyas 

khafiy.  

a) Istihsan dengan nash (الاستحسانٍبالنص).  

في  ستحسان بالنص، وهو العدول عن حكم القياسالا 

ة. نَّ  مسألة إلى حكم مخالف له ثبت بالكتاب والسُّ

Istihsan dengan nash adalah memindahkan tentang suatu masalah 

dari hukum qiyas  kepada hukum lain yang berlawanan (berbeda) 

yang memiliki landasan dalam Al-Quran dan al-sunnah.169 

                                                             
168 Prof. Dr. H. Amir Syarifudin, Ushul Fiqh, hlm. 310. 
169 Abdul karim bin Ali bin Muhammad al-Namlah, al-Muhadzdzab fi Ilm Ushul al-

Fiqh la-Muqaran, (Riyadh: Maktabah al-Rusyd, 1999), III: 992. 



~ 136 ~ 

Sebagai contoh, dengan menggunakan qiyas, jual beli salam tidak 

diperolehkan untuk dilakukan. Karena jual beli salam adalah aqad 

terhadap sesuatu yang objeknya tidak ada pada saat aqad itu 

berlangsung. Kemudian ketentuan ini digantikan dengan ketentuan 

hukum lain yang ada ketetapanya dalam sunnah nabi SAW. Dan 

menurut ketentuan sunnah, bahwa bisnis salam itu diperbolehkan, hal 

ini berdasarkan hadis sebagai berikut:  

مَ 
َّ
يْهِ وَسَل

َ
هُ عَل

َّ
ى الل

َّ
هِ صَل

َّ
دِمَ رَسُولُ الل

َ
الَ ق

َ
اسٍ ق عَنْ ابْنِ عَبَّ

 
َ
ة
َ
ث

َ
لَ

َّ
تَيْنِ وَالث

َ
ن  وَالسَّ

َ
نَة مْرِ السَّ  وَهُمْ يُسْلِفُونَ فِي التَّ

َ
مَدِينَة

ْ
ال

مْرٍ 
َ
 فِي ت

َ
ف

َ
سْل

َ
مَ مَنْ أ

َّ
يْهِ وَسَل

َ
هُ عَل

َّ
ى الل

َّ
هِ صَل

َّ
قَالَ رَسُولُ الل

َ
ف

 
ْ
ل
َ
ومٍ ف

ُ
جَلٍ مَعْل

َ
ى أ

َ
ومٍ إِل

ُ
ومٍ وَوَزْنٍ مَعْل

ُ
يْلٍ مَعْل

َ
 فِي ك

ْ
. رواه يُسْلِف

 أبو داود و متفق عليه.

Dari Ibnu Abbas, ia berkata: Rasulullah SAW datang ke Madinah 

sedangkan penduduk Madinah melakukan pemesanan 

(salaf/salam) kurma dalam jangka waktu satu, dua, atau tiga 

tahun. Rasulullah SAW kemudian bersabda, “Siapa yang 

melakukan pemesanan kurma hendaknya memesan dalam takaran 

yang diketahui, timbangan yang diketahui, dan masa yang 

diketahui.” (HR Abu dawud, berkualitas Shahih: Muttafaq ‘Alaih) 

b) Istihsan dengan Ijmak (الاستحسانٍبالإجماع) 

القياس في  الاستحسان بالإجماع، وهو: العدول عن حكم

 مسألة إلى حكم مخالف له ثبت بالإجماع



~ 137 ~ 

Istihsan dengan Ijmak adalah memindahkan hukum qiyas pada 

suatu masalah kepada suatu hukum yang berbeda denganya yang 

ditetapkan dengan Ijmak.170  

Contoh dari kasus ini adalah aqad pemesanan barang (istishna’). 

Dalam persepktif qiyas aqad istishna’ tidak diperbolehkan untuk 

dipraktekkan karena aqad isthsna’ merupakan aqad terhadap sesuatu 

yang objeknya tidak ada. Ketentuan qiyas ini kemudian diganti 

dengan ketentuan lain yang berbeda yaitu berdasarkan Ijmak. Dan 

praktek pemesanan barang ini adalah kegiatan bisnis yang biasa 

dilakukan umat dan tidak ada yang mengingkarinya. Sehingga Ijmak 

terhadap kebolehan praktek Istishna menggantikan hukum qiyas yang 

melarang aqad istihna’.  

c) Istihsan dengan adat kebiasaan (‘urf) 

حكم  الاستحسان بالعرف والعادة، وهو: العدول عن

 لجريان 
ً
القياس في مسألة إلى حكم آخر يخالفه؛ نظرا

 بما اعتاده الناس، العرف
ً
 بذلك، وعملَ

Istihsan dengan urf (adat) adalah memindahkan dari hukum qiyas 

tetantang suatu masalah kepada hukum lain yang berbeda, 

dengan melihat berlakukanya kebiasaan (adat) tentang itu, 

dengan melihat perbuatan yang sudah biasa dilakukan 

manusia.171  

Contoh dalam kasus ini, misalnya seseorang bersumpah untuk 

tidak masuk rumah. Dalam perspektif qiyas, orang yang bersumpah 

tidak akan masuk rumah, kemudian ia masuk masjid, maka  dia telah 

melanggar sumpah itu. Karena rumah secara bahasa termasuk di 

dalamnya adalah masjid. Kemudian ketentuan ini digantikan dengan 

ketentuan lain, yaitu kebiasaan masyarakat. Dimana masyarakat 

                                                             
170Abdul karim bin Ali bin Muhammad al-Namlah, al-Muhadzdzab, III: 992. 
171Abdul karim bin Ali bin Muhammad al-Namlah, al-Muhadzdzab, III: 992. 



~ 138 ~ 

menggunakan kata masjid berbeda dengan rumah. Dengan demikian, 

kebiasaan penggunaan bahasa oleh masyarakat itu, tidak menjadikan 

orang yang masuk masjid melanggar sumpah yang ia lakukan itu.  

d) Istihsan dengan perkara darurat  

القياس في  الاستحسان بالضرورة، وهو: العدول عن حكم

 سألة إلى حكم آخر مخالف له ضرورةم

Istihsan dengan perkara darurat adalah mengganti dari hukum 

qiyas terhadap suatu persolan kepada hukum lain yang berbeda  

dengan yang sebelumnya karena darurat.172 

Contohnya, bolehnya persaksian dalam pernikahan dan hubungan 

kelamin. Dalam perspektif qiyas tidak memperbolehkan adanya 

persaksian dalam pernikahan dan hubungan seksual. Karena secara 

bahasa, syahadat terambil dari kata musyahadah yang artinya itu 

diperoleh dengan pengetahuan (al-ilm) dengan melihat fakta secara 

langsung. Sementara dalam konteks persaksian ini tidak diperoleh 

pengetahuan yang semacam itu. Kemudian ketentuan ini diganti 

dengan ketetapan hukum lain, yaitu bolehnya persaksian dalam 

pernikahan dan hubungan seksual itu karena hal yang darurat. 

Seandainya persakian dalam perkara ini tidak bisa diterima, maka 

akan berimplikasi pada kesulitan dan kosongnya hukum.  

e) Istihsan dengan qiyas khafi. 

حكم  الاستحسان بالقياس الخفي، وهو: العدول عن

القياس الظاهر المتبادر فيها إلى حكم آخر بقياس آخر هو: 

                                                             
172 Abdul karim bin Ali bin Muhammad al-Namlah, al-Muhadzdzab, III: 993 



~ 139 ~ 

، وأصح  أدق
ً
ة، وأسد نظرا وأخفى من الأول، لكنه أقوى حُجَّ

 منه، استنتاجا

Istihsan dengan qiyas khafiy yaitu mengganti ketentuan hukum 

qiyas yang jelas, cepat difahami oleh akal fikiran, kepada 

ketentuan hukum lain dengan suatu qiyas yang lain pula. Dan ini 

lebih dalam dan tersembunyi dibandingkan dengan qiyas yang 

pertama, tetapi ini lebih kuat dari sisi hujjah, lebih kuat dari sisi 

perspektif dan lebih sahih dari sisi hasil.173  

Contohnya, tidak adanya hukum potong tangan terhadap orang 

yang mencuri harta dari orang yang berhutang kepadanya. Orang yang 

menghutangi pihak lain, kemudian dia mencuri harta dari orang yang 

ia hutangi sebanyak yang ia hutangkan itu, sebelum hutang itu 

dibayarkan, maka yang mencuri ini tidak diberikan sanksi potong 

tangan. Adapun hutang yang ditentukan waktunya itu, dalam 

perspektif qiyas, maka orang yang mencuri mendapatkan sanksi 

potong tangan. Karena dia dilarang mencuri sebelum selesai waktu 

yang ditentukan itu. Kemudian ketetapan hukum ini, digantikan 

dengan ketetapan hukum lainnya: yaitu tangan pencuri itu tidak 

dipotong. Karena ketetapan kebenaran, sekiranya permintaan itu 

diakhirkan, maka menjadi subhat yang mengahalangi, sekiranya pun 

dia tidak memberikan sekarang. Maka penetapan tidak adanya sanksi 

potong tangan merupakan bentuk istihsan.  

3. KEHUJJAHAN ISTIHSAN 

Terdapat perbedaan pendapat antara ulama ushul fiqh dalam 

menetapkan istihsan sebagai salah satu metode atau dalil dalam 

menetapkan hukum syara.  

                                                             
173 Abdul karim bin Ali bin Muhammad al-Namlah, al-Muhadzdzab, III: 994 



~ 140 ~ 

1) Penolak Istihsan 

Ulama-ulama Syafi’iyah pada umumnya menolak istihsan sebagai 

dalil hukum. Bahkan, ulama-ulama syafiiyah pada umumnya 

melakukan kecaman dan kritik yang tajam terhadap penggunaan 

metode istihsan, yang menurut mereka bertentangan dengan nash 

alquran dan al-sunnah.  

a) Imam Syafi’i dalam qaulnya yang mashur, menyebut orang yang  

ber-istihsan adalah orang yang membuat syari’at baru. Hal ini 

sebagaiman dikutip oleh Imam al-Ghazali:  

رَّعَ،
َ
قَدْ ش

َ
افِعِيُّ مَنْ اسْتَحْسَنَ ف

َّ
الَ الش

َ
 وَق

Barang siapa yng berhujjah dengan istihsan maka ia telah 

membuat sendiri hukum syara itu.174 

Imam syafi’i berkeyakinan bahwa berhujah dengan istihsan, 

berarti telah menentukan syariat baru, sedangkan yang berhak 

membuat syariat itu hanyalah Allah SWT. Dari sinilah terlihat 

bahwa Imam Syafi’i beserta pengikutnya cukup keras dalam 

menolak masalah istihsan ini.  

b) Imam Syafi’I menyebut orang yang ber-istihsan adalah orang  

yang ber-taladzudz (mencari kesenangan intelektual) semata. 

Pernyataan ini kemudian dikutip oleh Imam al-Zarkasyi, dalam 

kitabnya al-Bahr al-Muhith, sebagai berikut: 

وْ جَازَ 
َ
، وَل

ٌ
ذ
ُّ
ذ
َ
ل
َ
ةِ ": الِاسْتِحْسَانُ ت

َ
سَال  فِي " الرِّ

افِعِيُّ
َّ
الَ الش

َ
وَق

يْرِ 
َ
عُقُولِ مِنْ غ

ْ
هْلِ ال

َ
لِكَ لِأ

َ
ينِ جَازَ ذ حَدٍ الِاسْتِحْسَانُ فِي الدِّ

َ
لِأ

رجَِ 
ْ
نْ يُخ

َ
لِّ بَابٍ، وَأ

ُ
ينِ فِي ك رَعَ فِي الدِّ

ْ
نْ يَش

َ
جَازَ أ

َ
مِ، وَل

ْ
عِل

ْ
هْلِ ال

َ
أ

                                                             
174 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-ghazali, Mustasfa min Ilm al-ushul, 

ditahqi oleh Muhammad bin Abdusalam bin Abd al-safi,(ttp: Dar al-kutub al-

‘ilmiyah, 1993))hlm 171. 



~ 141 ~ 

 
ُ
يُّ اسْتِحْسَانٍ فِي سَفْكِ دَمِ امْرِئٍ ك

َ
رْعًا، وَأ

َ
لُّ وَاحِدِ لِنَفْسِهِ ش

 مُسْلِمٍ.

Imam al-Syafi’i berkata dalam kitab-Nya al-Risalah: Istihsan itu 

hanya talazdzudz (mencari kemudahan/kenikmatan) saja.175 

Sekiranya diperbolehkan bagi seseorang untuk ber-istihsan dalam 

perkara agama, tentu diperbolehkan juga kepada para pemikir 

yang bukan pakar dalam bidang ilmu. Dengan demikian, 

diperbolehkanlah mereka untuk menciptakan syariat dalam agama 

untuk setiap pintu masalah. Dan masing-masing individu 

mengeluarkan ketentuan syariat (sendiri-sendiri).176 

   

c) Imam al-Ghazali dalam kitabnya al-Mustasfa, menyebut orang 

yang ber-istihsan itu hanya sekedar menurutkan hawa nafsunya. 

Dalam ini, beliau menyatakan sebagai berikut: 

هُمْ 
َ
بْل
َ
ةِ ق مَّ

ُ ْ
عًا إجْمَاعَ الأ

ْ
ط

َ
مُ ق

َ
عْل

َ
ا ن نَّ

َ
نْ  أ

َ
هُ أ

َ
يْسَ ل

َ
عَالِمَ ل

ْ
نَّ ال

َ
ى أ

َ
عَل

ةِ، 
َّ
دِل
َ ْ
ةِ الأ

َ
ل
َ

رٍ فِي دَلا
َ
ظ

َ
يْرِ ن

َ
هْوَتِهِ مِنْ غ

َ
مَ بِهَوَاهُ وَش

ُ
يَحْك

هَوَى 
ْ
مٌ بِال

ْ
رْعِ حُك

َّ
ةِ الش

َّ
دِل

َ
رٍ فِي أ

َ
ظ

َ
يْرِ ن

َ
وَالِاسْتِحْسَانُ مِنْ غ

 
ُ ْ
هُ الْ إِنَّ

َ
رَ، ف

َ
ظ  يُحْسِنُ النَّ

َ
يِّ وَمَنْ لا عَامِّ

ْ
اسْتِحْسَانِ ال

َ
دِ وَهُوَ ك جَرَّ

ةِ 
َ
هُ فِي مَعْرِف

ُ
هُ يُفَارِق

نَّ
َ
؛ لِأ يِّ عَامِّ

ْ
عَالِمِ دُونَ ال

ْ
زَ الِاجْتِهَادُ لِل مَا جُوِّ إنَّ

 
َّ

اسِدِهَا، وَإِلا
َ
مْيِيزِ صَحِيحِهَا مِنْ ف

َ
رِيعَةِ وَت

َّ
ةِ الش

َّ
دِل

َ
يُّ  أ عَامِّ

ْ
ال
َ
ف

يْضًا يَسْتَحْسِنُ،
َ
 أ

                                                             
175 Abu Abdullah Bin Idris Bin Al-Abbas Al-Syafii, Al-Risalah, ditahqiq oleh 

Ahmad Syakir, (Mesir: Maktabah al-halabiy, 1940), hlm.507. 
176 Abu Abdullah badrudin Muhammad bin Abdullah bin Bahadir al-Zarkasyi, al-

bahrul Muhith fi ushul al-Fiqh, (TT: Dar al-Kutubiy, 1994), VIII: 96. 



~ 142 ~ 

Sungguh kami mengetahui secara meyakinkan tentang Ijmak umat 

sebelem mereka atas bahwa seorang alim (ulama) tidak akan 

mengambil hukum berdasarkan hawa nafsu dan keinginannya 

tanpa disertai dengan satu perspektif petunjuk dalil. Dan istihsan 

adalah tanpa ada perspektif dari dalil syara’, maka menjadi 

hukum berdasarkan pada hawa nafsu semata. Dan ini seperti 

istihsannya orang awam dan orang yang tidak memiliki 

pandangan yang baik. Sesungguh yang diperbolehkan ijtihad itu 

adalah orang alim (ulama) bukan orang awam. Karena hal itu 

yang membedakannya dalam pengetahuan dalil syara’ dan 

keterampilan dalam membedakan kesahihan dan kerusakannya. 

Jika sekiranya tidak begitu, maka orang awam pun ikut serta 

mengambil jalan istihsan.177  

Para ulama Syafiiyah menggunakan berbagai ayat al-quran dan 

juga al-sunnah dalam penolakan mereka terhadap istihsan sebagai 

metode hukum Islam. Prof. A. Dzajuli menghimpun alasan-alasan 

para ulama yang menolak istihsan sebagai dalil hukum, sebagai 

berikut:178 

a) Syariat itu berupa nash; atau mengembalikan kepada nash dengan 

cara qiyas. Lalu dimana letak istihsan itu? Istihsan itu 

bertentangan dengan firman Allah SWT dalam Surat al-Qiyamah: 

36.  

رَكَ 
ْ
ن يُت

َ
نسَانُ أ ِ

ْ
يَحْسَبُ الإ

َ
 ﴾٨٢﴿القيامة:  سُدًىأ

Apakah manusia mengira, bahwa ia akan dibiarkan begitu saja 

(tanpa pertanggung jawaban)? (QS al-Qiyamah [75]: 36). 

b) Banyak ayat alquran yang menyuruh taat kepada Allah SWT dan 

taat kepada rasul-nya serta melarang mengikuti hawa nafsu dan 

                                                             
177 Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-ghazali, Mustasfa min Ilm al-ushul, 

ditahqi oleh Muhammad bin Abdusalam bin Abd al-safi,(ttp: Dar al-kutub al-

‘ilmiyah, 1993), hlm 171-172. 
178 Prof. Drs. H.A. Djazuli dan Dr. I. Nurol Aen, MA, Ushul Fiqh: Metodologi 

Hukum Islam, (Jakarta: Rajawali Pers, 2000), hlm. 167-169. 



~ 143 ~ 

menyuruh mengembalikan persoalan kepada Alqur’an dan sunnah 

Nabi SAW apabila terjadi pertentangan.  

مْرِ 
َ ْ
ولِي الأ

ُ
سُولَ وَأ طِيعُوا الرَّ

َ
هَ وَأ

َّ
طِيعُوا الل

َ
ذِينَ آمَنُوا أ

َّ
هَا ال يُّ

َ
يَا أ

نَازَعْتُمْ 
َ
إِن ت

َ
مْ ف

ُ
يْءٍ مِنك

َ
وهُ فِي ش  رُدُّ

َ
نتُمْ  ف

ُ
سُولِ إِن ك هِ وَالرَّ

َّ
ى الل

َ
إِل

 
ً

وِيلَ
ْ
أ
َ
حْسَنُ ت

َ
يْرٌ وَأ

َ
لِكَ خ

ََٰ
خِرِ ذ

ْ
يَوْمِ الْ

ْ
هِ وَال

َّ
مِنُونَ بِالل

ْ
ؤ
ُ
ت

 ﴾١٢﴿النساء: 

Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul 

(Nya), dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu 

berlainan pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia 

kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-

benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang demikian 

itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.(QS al-Nisa 

[4]: 59) 

c) Nabi tidak pernah memberikan fatwa dengan istihsan, dengan apa 

yang dianggap beliau baik, karena beliau tidak memberi fatwa 

berdasarkan hawa nafsunya. Bahkan nabi menolak dan 

mengingkari sahabat-sahabat yang berfatwa berdasarkan istihsan 

(apa yang dianggap baik menurut mereka). Seperti halnya nabi 

tidak menyetujui para sahabat membakar orang-orang musyrik, 

dimana sahabat menilai bahwa pendapat mereka itu baik.  

d) Istihsan tidak ada dhabith-nya, tidak ada ukuran yang jelas untuk 

mengqiyaskan, sehingga apabila dihadapkan kepada seorang 

mujtahid suatu kasus, maka dia akan menetapkan hukum sesuai 

dengan apa yang dianggapnya baik sesuai sengan seleranya. Dan 

sekiranya istihsan itu diperbolehkan dipergunakan untuk ijtihad, 

tidak berdasarkan nash, atau tidak dikembalikan kepada nash, 

maka istihsan itu boleh dilakukan oleh siapa saja meskipun tidak 

mengetahui Alqur’an dan al-Sunnah.  



~ 144 ~ 

2) Pendukung Istihsan 

Menurut Ulama Hanafiah, Malikiyah dan sebagian Hambaliah, 

istihsan merupakan dalil yang kuat dalam menetapkan hukum syara. 

Dalam hal ini Imam Malik dan Asbagh bin al-Faraj mengungkapkan 

pentingnya istihsan dalam konteks ilmu pengetahuan, hal ini 

sebagaimana dikutip oleh Imam Zarkasyi dalam kitabnya Al-Bahrul 

Muhith sebagai berikut:  

صْبَغُ بْنُ 
َ
الَ أ

َ
مِ الِاسْتِحْسَانُ. ق

ْ
عِل

ْ
ارِ ال

َ
عْش

َ
 أ
ُ
الَ مَالِكٌ: تِسْعَة

َ
ق

قِيَاسِ.
ْ
غُ مِنْ ال

َ
بْل
َ
ونُ أ

ُ
مِ يَك

ْ
عِل

ْ
فَرَجِ: الِاسْتِحْسَانُ فِي ال

ْ
 ال

Imam Malik Berkata: Sembilan persepuluh ilmu adalah Istihsan. 

Sementara Asbagh bin Alfaraj mengatakan: istihsan dalam ilmu 

pengetahuan menjadi lebih mengena daripada qiyas.179 

Perselisihan tentang Istihsan selama ini, sesunggunya hanya 

terletak dalam definisi semata. Sementara secara subtansi metode 

istihasan itu disepakati oleh para ulama jumhur. Hal ini sebagaiman 

yang dikatakan oleh Dr. Abdul karim bin Ali bin Muhammad al-

Namlah, Al-Muhadzdzab fi Ilm Ushul al-fqih al-muqaran, beliau 

mengatakan sebagai berikut: 

 

 

                                                             
179 Abu Abdullah badrudin Muhammad bin Abdullah bin Bahadir al-Zarkasyi, al-

bahrul Muhith fi ushul al-Fiqh, (TT: Dar al-Kutubiy, 1994), VIII: 97. 



~ 145 ~ 

Dari penelitian dan riset yang mendalam terhadap berbagai 

definisi, penejelasan, penafsiran, praktek yang berasal dari 

ulama-ulama Hanafiyah, sesungguhnya para ulama Hanafiyah 

tidaklah mengatakan bahwa istihsan itu adalah apa yang 

dianggap baik oleh seorang mujtahid berdasarkan akalnya; tidak 

pula mereka mengatakan bahwa, istihsan itu adalah suatu dalil 

yang jelek yang ada dalam diri seorang mujtahid yang mana dia 

tidak dapat untuk mengabilnya. Tetapi yang mereka katakan 

adalah, bahwa istihsan itu adalah berpindahnya dalam ketetapan 

hukum dari suatu dalil kepada suatu dalil lain yang lebih kuat. 

Dan ini adalah hal yang tidak diingkari oleh jumhur ulama. Dan 

ini terjadi karena factor perbedaan lafaz saja.180  

Apa yang ditemukan dalam riset Dr. Abdul Karim Al-Namlah di 

atas, sesungguhnya telah diutarakan lebih dahulu oleh al-Sam’aniy, 

salah seorang ulama ushul dari kalangan mazhab al-Syafi’i, yang 

hidup pada abad ke-4 Hijrah. Beliau dalam kitabnya, al-Qawathi’ fi 

Ushul al-Fiqh, mengatakan sebagai berikut:  

واعلم أن مرجع الخلَف معهم في هذه المسألة إلى نفس 

التسمية فإن الاستحسان على الوجه الذي ظنه بعض 

أصحابنا من مذهبهم لا يقولون به والذى يقولونه لتفسير 

مذهبهم به العدول في الحكم من دليل إلى دليل هو أقوى 

 منه وهذا لا ننكره.

Dan ketahuilah sesunggah pangkal perbedaan yang ada di 

kalangan mereka (mazhab Hanafi) dalam masalah ini (istihsan) di 

kembalikan kepada istilah yang digunakan (tasmiyah). 

Sesungguhnya istihsan dalam perspektif yang diasumsikan oleh 

sebagian kalangan kita (mazhab syafi’iy) terhadap pandangan 

mereka (mazhab hanafi), yang mana mereka sesungguhnya tidak 

                                                             
180 Abdul karim bin Ali bin Muhammad al-Namlah, Al-Muhadzdzab fi Ilm Ushul al-

fqih al-muqaran, (Riyadh-Saudi: Maktabah al-Rusyd, 1999), III: 1001 



~ 146 ~ 

mengatakan itu; dan yang mereka katakan dalam penafsiran 

pandangan mereka tentang istihsan adalah perpindahan dalam 

hukum dari suatu dalil kepada dalil lain, yang lebih kuat. Dan 

dalam hal ini, kita tidak mengingkari pandangan yang semacam 

ini.181  

Apa yang dilakukan oleh Imam Al-Sam’aniy di atas 

sesungguhnya beliau mencoba untuk mengklarifikasi beberapa 

pandangan yang selama ini kliru dipersepsikan di kalangan 

Syafi’iyyah, yang selama ini dikenal begitu kritis terhadap istihsan 

yang dikembangan dan di bangun di lingkungan mazhab Hanafiyah.  

Para pendukung metode Istihsan, menggunakan dalil Alquran dan 

al-Sunnah sebagai landasan argument mereka. Menurut mereka 

banyak ayat Alqur’an dan juga atsar sahabat yang menunjukan 

penggunaan istihsan itu.  

a) Alquran, (Az-Zumar: 18 dan 55; al-Isra’: 7) 

حْسَنَهُ 
َ
بِعُونَ أ

َّ
يَت

َ
قَوْلَ ف

ْ
ذِينَ يَسْتَمِعُونَ ال

َّ
ذِينَ  ۚ   ال

َّ
ئِكَ ال

ََٰ
ول
ُ
أ

هُ 
َّ
بَ  ۚ   هَدَاهُمُ الل

ْ
ل
َ ْ
و الأ

ُ
ول
ُ
ئِكَ هُمْ أ

ََٰ
ول
ُ
 ﴾ ٥٣ابِ ﴿وَأ

Yang mendengarkan perkataan lalu mengikuti apa yang paling 

baik diantaranya. mereka itulah orang-orang yang telah diberi 

oleh Allah petunjuk dan mereka itulah orang-orang uang berakal 

(QS.Az-Zumar: 18)  

Dalam persepktif Imam al-Sarakhsi, salah seorang ulama mazhab 

Hanafi, bahwa ayat tersebut memperjelas posisi istihsan, yaitu Allah 

SWT memerintahkan untuk mengikuti yang sesuatu yang terbaik.  

Beliau menyatakan dalam kitabnya, Ushul Al-Sarakhsi: 

 طلب الأحسن للأتباع الذي هو مأمور به.

                                                             
181 Mansur Bin Muhammad Bin Abdul Jabar Bin Ahmad Al-Maruni Al-Sam’aniy, 

al-Qawathi’ fi Ushul al-Fiqh, ditahqiq oleh sholeh Suhail Ali ‘Amudah, (Aman-

Yordania: Dar al-Faruq, 2010), III: 1133. 



~ 147 ~ 

Mencari yang terbaik untuk diikuti adalah yang diperintahkan.182   

بِعُوا  حْسَنَ وَاتَّ
َ
مُ  أ

ُ
تِيَك

ْ
ن يَأ

َ
بْلِ أ

َ
ن ق م مِّ

ُ
ك بِّ ن رَّ م مِّ

ُ
يْك

َ
نزِلَ إِل

ُ
مَا أ

عُرُونَ 
ْ
ش

َ
 ت

َ
نتُمْ لا

َ
 وَأ

ً
تَة

ْ
ابُ بَغ

َ
عَذ

ْ
 ﴾١١﴿الزمر: ال

Dan ikutilah sebaik-baik apa yang telah diturunkan kepadamu 

dari Tuhanmu sebelum datang azab kepadamu dengan tiba-tiba, 

sedang kamu tidak menyadarinya, (Qs al-Zumar: 55) 

حْسَنتُمْ إِنْ 
َ
حْسَنتُمْ  أ

َ
ا جَاءَ  أ

َ
إِذ

َ
هَا ف

َ
ل
َ
مْ ف

ُ
ت
ْ
سَأ

َ
مْ وَإِنْ أ

ُ
نفُسِك

َ
لِأ

مَسْ 
ْ
وا ال

ُ
ل
ُ
مْ وَلِيَدْخ

ُ
خِرَةِ لِيَسُوءُوا وُجُوهَك

ْ
مَا وَعْدُ الْ

َ
جِدَ ك

بِيرًا 
ْ
ت
َ
وْا ت

َ
رُوا مَا عَل ةٍ وَلِيُتَبِّ لَ مَرَّ وَّ

َ
وهُ أ

ُ
ل
َ
 ﴾١﴿الإسراء: دَخ

Jika kamu berbuat baik (berarti) kamu berbuat baik bagi dirimu 

sendiri dan jika kamu berbuat jahat, maka (kejahatan) itu bagi 

dirimu sendiri, dan apabila datang saat hukuman bagi (kejahatan) 

yang kedua, (Kami datangkan orang-orang lain) untuk 

menyuramkan muka-muka kamu dan mereka masuk ke dalam 

mesjid, sebagaimana musuh-musuhmu memasukinya pada kali 

pertama dan untuk membinasakan sehabis-habisnya apa saja 

yang mereka kuasa. (QS al-Isra [17]: 7) 

b) Al-Hadis 

مُسْلِمُونَ 
ْ
مَ : مَا رَآهُ ال

َّ
يْهِ وَسَل

َ
هُ عَل

َّ
ى الل

َّ
قال رسول الله صَل

هِ حَسَنٌ . رواه أحمد.
َّ
هُوَ عِنْدَ الل

َ
 حَسَنًا ف

Sesuatu yang dipandang baik menurut umat islam maka baik pula 

dihadapan Allah (H.R. Imam ahmad) 

Hasil penelitian dari berbagai ayat dan hadis terdapat berbagai 

permasalahan yang apabila diberlakukan hukum sesuai dengan kaidah 

                                                             
182Imam al-Sarakhsi, Ushul al-Sarakhsi, II: 200. 



~ 148 ~ 

umum dan qiyas ada kalanya membawa kesulitan bagi umat manusia. 

Sedangkan syariat Islam ditujukan untuk menghasilkan dan mencapai 

kemaslahatan manusia. Untuk menghilangkan kesulitan itu maka ia 

boleh berpaling kepada kaidah lain yang memberikan hukum yang 

sesuai dengan kemaslahatan umat. 

E. EVALUASI / SOAL LATIHAN 

Selesaikan soal berikut ini: 

1) Apa yang anda ketahui tentang Ijmak, qiyas dan istihsan? 

2) Apa yang menjadi dasar argumentasi para ulama tentang 

kehujahan Ijmak, qiyas dan istihsan? 

3) Apa yang menjadi alasan dan argumentasi utama ulama yang 

menolak keberadaan qiyas dan istihsan? 

4) Jelaskan apa yang dimaksudkan dalam kaidah dibawah ini: 

 الإجماع لا يقدم على الكتاب أو السنة

 القياس الصحيح مقدم على الحديث الضعيف

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 149 ~ 

 

 

 

BAB 5 
METODE IJTIHAD DENGAN ISTISLAHI 

 

 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN 

Setelah mengikuti proses perkuliahan, mahasiswa mampu 

memahami dan dapat menjelaskan tentang: 

1) Pengertian maqasid syari’ah, maslahah, dan sadd al-dzari’ah. 

2) Dasar kehujahan maqasid syariah, maslahah, dan sad al-

dari’ah. 

3) Pembagian maqasid suariah dan aplikasinya. 

4) Perbedaan maslahah muktabarah, mulghah, dan mursalah. 

5) Kaidah-kaidah maslahah dan sad al-dariah. 

 

A. MAQOSHID AS-SYARIAH 

1. DEFINSI MAQASID SYARIAH 

Istilah maqashid al-syari`ah dipopulerkan oleh Abu Ishak Asy-

Syatibi yang tertuang dalam karyanya Muwaffaqat. Secara etimologi 

maqashid al-syari`ah terdiri dari dua kata yakni maqashid dan al-

syari`ah. Maqashid bentuk jamak dari maqshid yang berarti tujuan 

atau kesengajaan. Sedangkan syariah menurut terminology adalah 

jalan yang ditetapkan Tuhan yang membuat manusia harus 

mengarahkan kehidupannya untuk mewujudkan kehendak Tuhan agar 

hidupnya bahagia di dunia dan akhirat.  



~ 150 ~ 

Dari segi bahasa Maqashid syariah berarti maksud dan tujuan 

disyariatkan hukum Islam, karena itu menjadi bahasan utama di 

dalamnya adalah mengenai masalah hikmah dan illat ditetapkannya 

suatu hukum. Adapun menurut istilah syari’ah, Maqashid syar’iah 

adalah kemaslahatan yang ditujukan kepada manusia baik di dunia 

maupun di akhirat dengan cara mengambil manfaat dan menolak 

mudharat. 

1) Abu Ishaq al-Syatibi 

بالتشريع اقامة المصالح الأخروية و  قصد انّ الشارع

 الدنيوية 

Sesungguhnya Allah (pembuat syariat) memiliki maksud dalam 

menurunkan hukum syariat yaitu mewujudkan kemashlahatan 

ukhrawi (agama) dan duniawiyah.183 

2) Wahbah al-Zuhaili 

و مقاصد الشريعة: هي المعاني و الأهداف الملحوظة 

معظمها. أو هي الغاية من  للشرعي في جميع أحكامه أو

الشريعة و الأسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم من 

أحكامها. و معرفتها أمر ضروري علي الدوام و لكل الناس, 

للمجتهد عند استنباط الأحكام, و فهم النصوص, و لغير 

 الْجتهد للتعرف علي أسرار التشريع.

Maqasid al-Syariah adalah makna dan tujuan yang menjadi 

ulasan bagi syariah dalam semua aspek hukumnya. Dan itu 

                                                             
183 Hisyam bin Sa’ad Azhar, Maqasid al-Syariah inda la-Haramain wa Atsaruha fi 

al-tasharafat al-maliyyah, (Riyad-KSA: Maktabah al-Rusyd, 2010), hlm 29 



~ 151 ~ 

merupakan tujuan dari syariah dan rahasia-rahasia yang telah 

diletakan oleh Allah dalam setiap aspek hukum-hukumnya. Dan 

mengetahui tentangnya adalah perkara wajib bagi manusia untuk 

selamanya, bagi seorang mujtahid ketika melakukan istinbath 

hukum, dan memahami nash, dan bagi selain mujtahid untuk 

mengenal rahasia-rahasia syariat. 184  

3) Alal Fasi 

المراد بمقاصد الشريعة: الغاية منها و الأسرار التي وضعها 

 الشارع عند كل حكم من أحكامها.

Yang dimaksud dengan maqasid al-Syariah adalah berbagai 

tujuan dari syariat, dan rahasia-rahasia (hikmah) yang telah 

ditetapkan oleh Allah bagi setiap hukum syariat itu.185  

4) Dr. Nuruddin al-Khadimi 

المعاني الملحوظة في الأحكام الشرعية و المترتبة عليها, 

سواء أكان تلك المعاني حكما جزئية أم مصالح كلية أم 

سمات اجمالية, و هي تتجمع ضمن هدف واحد و هو تقرير 

 عبودية الله, و مصلحة الانسان في الدارين.

Maqasid syariah adalah berbagai makna yang terulas dan 

terekam dalam hukum-hukum syariat dan sebagai akibat dari 

hukum itu, baik makna-makna itu sebagai hikmah-hikmah yang 

parsial, kemaslahatan-kemaslahatan yang bersifat universal, 

ataupun karakter-karakter yang bersifat umum. Dan semua itu 

menyatukan jaminan satu tujuan yaitu penegasan penghambaan 

                                                             
184 Wahbah al-zhaili, al-Wajiz fi ushul al-fiqh, hlm. 217. 
185 Hisyam bin Sa’ad Azhar, Maqasid al-Syariah inda la-Haramain, hlm.30 



~ 152 ~ 

kepada Allah dan kemaslahatan manusia dalam dua tempat 

kehidupan (dunia dan akhirat).186  

2. DASAR DAN KEHUJAHAN MAQOSHID AL-SYAR’IAH 

Allah Swt menjadikan syariat untuk manusia memiliki tujuan 

hukum tertentu bukan dengan sia-sia, hal itu telah ditentukan dengan 

dalil-dalil dalam Alquran secara pasti. Sebagaimana firman-Nya:  

عِبِينَ ﴿
َ

رْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لا
َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ قْنَا السَّ

َ
ل
َ
﴾ مَا ٨٣وَمَا خ

 
ََٰ
حَقِّ وَل

ْ
 بِال

َّ
قْنَاهُمَا إِلا

َ
ل
َ
مُونَ ﴿خ

َ
 يَعْل

َ
رَهُمْ لا

َ
ث
ْ
ك
َ
 ﴾ ٨٢كِنَّ أ

Dan kami tidak menciptakan langit dan bumi dan apa yang ada 

antara keduanya dengan bermain-main. Kami tidak menciptakan 

keduanya melainkan dengan haq, tetapi kebanyakan mereka tidak 

Mengetahui. (QS. Al-Dukhan [44]:38-39). 

Syariat Islam diturunkan yaitu untuk memberikan kemaslahatan 

kepada manusia baik cepat maupun lambat secara bersamaan yakni 

semua permasalahan dan akibat-akibatnya. Syatibi mengemukakan 

dalam maqoshid syariah bahwa tujuan Allah dalam menetapkan 

hukum, dengan penjelasan bahwa tujuan hukum itu adalah satu, yakni 

untuk kebaikan dan kesejahteraan (maslahah) umat manusia baik 

cepat maupun lambat secara bersamaan. Jadi, tujuan syariat mencakup 

kemaslahatan dunia dan akhirat. Karenanya beramal shaleh menjadi 

tuntutan dunia dan kemaslahatannya merupakan buah dari amal, yang 

hasilnya akan diperoleh di nanti akhirat. Sebagaimana dijelaskan 

dalam Alquran: 

انَ يُرِيدُ 
َ
ن ك  مَّ

َ
ة
َ
عَاجِل

ْ
مَّ  ال

ُ
رِيدُ ث اءُ لِمَن نُّ

َ
ش

َ
هُ فِيهَا مَا ن

َ
نَا ل

ْ
ل عَجَّ

هُ جَهَ 
َ
نَا ل

ْ
دْحُورًا جَعَل مُومًا مَّ

ْ
هَا مَذ

َ
مَ يَصْلَ  ﴾٥٣﴿الإسراء: نَّ

Barangsiapa menghendaki kehidupan sekarang (duniawi), Maka 

kami segerakan baginya di dunia itu apa yang kami kehendaki 

                                                             
186 Hisyam bin Sa’ad Azhar, Maqasid al-Syariah inda la-Haramain, hlm.30. Lihat 

al-Khadimi, al-ijtihad al-maqasidi, I: 51-52. 



~ 153 ~ 

bagi orang yang kami kehendaki dan kami tentukan baginya 

neraka jahannam; ia akan memasukinya dalam keadaan tercela 

dan terusir. (QS. Al-Isra’ [17]:18) 

3. PEMBAGIAN MAQASID SYARIAH 

Tujuan Allah mensyariatkan hukum-Nya adalah untuk memelihara 

kemaslahatan manusia baik dunia maupun akhirat. Dalam perspektif 

Imam al-Ghazali, bahwa maqasid al-syariah adalah mewujudkan 

kemaslahatan itu dalam 5 aspek kehidupan manusia yang harus 

dipelihara dan diwujudkan.  

ومقصود الشرع من الخلق خمسة وهو أن يحفظ عليهم 

دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم فكل ما يتضمن 

حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة وكل ما يفوت 

 هذه الأصول فهو مفسدة ودفعها مصلحة 

Sesungguhnya maksud syariat dari makhluknya ada lima hal, 

yaitu mereka wajib menjaga agama mereka, jiwa mereka, akal 

mereka, keturunan mereka, dan harta mereka. Oleh karena itu 

setiap hal yang memberikan jaminan terhadap kelestarian 

(terpeliharanya) lima hal tersebut adalah merupakan 

kemaslahatan. Dan setiap hal melenyapkan prinsip-prinsip 

tersebut maka termasuk mafsadah (kerusakan), dan melakukan 

pembelaan terhadap upaya perusakan prinsip tersebut adalah 

merupakan kemaslahatan.187  

Dengan demikian, maqasyid al-Syariah tercermin dalam 

reaslisasinya pemeliharaan lima aspek pokok dalam kehidupan umat 

manusia tersebut, yaitu: 

1) Agama (hifzh al-din); 

                                                             
187 Al-Ghazali, al-Mustasfa min ilm al-‘Ushul, ditahqiq oleh Muhammad bin 

Sulaiman al-Asqar (Beirut: Muassasah al-risalah, 1997), I: 471. Lihat juga Hisyam 

bin Sa’ad Azhar, Maqasid al-Syariah inda la-Haramain wa Atsaruha fi al-

tasharafat al-maliyyah, (Riyad-KSA: Maktabah al-Rusyd, 2010), hlm 28. 



~ 154 ~ 

2) Jiwa (hifzh an-nafs); 

3) Akal, (hifzh al-`aql); 

4) Keturunan (hifzh an-nasb) dan ; 

5) Harta. (hifzh al-mal). 

Jadi, Allah Swt menetapkan hukum untuk manusia dengan tujuan 

untuk memperoleh kemaslahatan manusia itu sendiri baik di dunia 

maupun di akhirat. Dengan kata lain, bahwa tujuan pokok pembinaan 

hukum itu adalah apa yang menjadi kebutuhan mendasar manusia. 

Dan tuntutan kebutuhan bagi manusia adalah berjenjang dan 

bertingkat-tingkat. Imam al-Syatibi, memberikan rincian lebih lanjut 

dalam hubunganya dengan tingkat kemaslahatan bagi manusia. Beliau 

menyatakan:  

تكاليف الشريعة ترجع إلى حفظ مقاصدها في الخلق، وهذه 

أن تكون ضرورية. ٍأحدها:المقاصد لا تعدو ثلَثة أقسام: 

 أن تكون تحسينية.:ٍوالثالث أن تكون حاجية.ٍوالثاني:
Kewajiban syariat dalam kehidupan makhluk dikembalikan 

kepada pelestarian dan pemeliharaan tujuan (maksud) syariah itu. 

Dan tujuan-tujuan tidak lebih dari tiga aspek (tingkatan), yaitu: 

pertama bersifat dharuriyah, kedua bersifat hajiyat, ketiga 

bersifat tahsiniyat.188 

Dengan demikian, ketika perspektif Al-Ghazali dan al-Syatibi 

dipertemukan, maka ad-dhoruriyyat al-khomsah (al-kuliiyat khomsah) 

atau juga disebut dengan Maqashid Syar’iyah yang lima yakni agama, 

jiwa, akal, keturunan dan harta diberikan peringkat secara berurutan 

yaitu, dharuriyyat (primer), hajiyyat (sekunder) dan tahsiniyyat 

(tersier). 

                                                             
188 Hisyam bin Sa’ad Azhar, Maqasid al-Syariah inda la-Haramain…hlm 28. Lihat 

al-Syatibi, al-Muwafaqat, II: 17. 



~ 155 ~ 

1) Memelihara Agama (hifzh al-din) 

 

ونَ 
ُ
ك
َ
 ت

َ
ىَٰ لا وهُمْ حَتَّ

ُ
اتِل

َ
 وَق

ٌ
  فِتْنَة

َ
لَ

َ
إِنِ انتَهَوْا ف

َ
هِ ف

َّ
ينُ لِل ونَ الدِّ

ُ
وَيَك

الِمِينَ 
َّ
ى الظ

َ
 عَل

َّ
 ﴾٥٢٨﴿البقرة:  عُدْوَانَ إِلا

Dan perangilah mereka itu, sehingga tidak ada fitnah lagi dan 

(sehingga) ketaatan itu hanya semata-mata untuk Allah. Jika 

mereka berhenti (dari memusuhi kamu), maka tidak ada 

permusuhan (lagi), kecuali terhadap orang-orang yang zalim.  

(QS al-Baqarah [2]: 193) 

قِمْ 
َ
أ
َ
يْهَا  ف

َ
اسَ عَل رَ النَّ

َ
ط

َ
تِي ف

َّ
هِ ال

َّ
رَتَ الل

ْ
ينِ حَنِيفًا فِط وَجْهَكَ لِلدِّ

 
َ

اسِ لا رَ النَّ
َ
ث
ْ
ك
َ
كِنَّ أ

ََٰ
مُ وَل قَيِّ

ْ
ينُ ال لِكَ الدِّ

ََٰ
هِ ذ

َّ
قِ الل

ْ
ل
َ
بْدِيلَ لِخ

َ
 ت

َ
لا

مُونَ 
َ
 ﴾٨٠﴿الروم: يَعْل

Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah; 

(tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia 

menurut fitrah itu. Tidak ada peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) 

agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui, 

(QS al-Rum[3]: 30 

Pemeliharaan agama (hifdh al-din) merupakan tujuan utama 

wahyu yang diturunkan oleh Allah kepada umat manusia. Pengutusan 

para nabi dan rasul dimana mereka membawa risalah suci dari Allah 

SWT, bertujuan untuk menjaga eksistensi agama di tengah kehidupan 

umat mansia. Oleh karena itu, pemiliharaan agama menjadi maslahat 

utama bagi kehidupan umat manusia. Dan kemaslahatan pemeliharaan 

agama ini, dapat dibedakan dalam tiga tingkatan maslahat, yaitu: 

1. Memelihara agama dalam tingkat dharuriyah yaitu memelihara 

dan melaksanakan kewajiban keagamaan yang masuk dalam 



~ 156 ~ 

peringkat primer, seperti melaksanakan shalat lima waktu. Kalau 

shalat itu diabaikan, maka akan terancamlah eksistensi agama, 

2. Memelihara agama dalam peringkat hajiyah yaitu melaksanakan 

ketentuan agama, dengan maksud menghidari kesulitan, seperti 

shalat jama dan qasar bagi orang yang sedang bepergian. Kalau 

ketentuan ini tidak dilaksanakan maka tidak mengancam eksistensi 

agama, melainkan hanya kita mempersulit bagi orang yang 

melakukannya. 

3. Memelihara agama dalam tingkat tahsiniyah yaitu mengikuti 

petunjuk agama guna  menjunjung martabat manusia, sekaligus 

melengkapi pelaksanaan kewajiban kepada Tuhan, misalnya 

membersihkan badan, pakaian dan tempat. 

2) Memelihara jiwa (hifzh an-nafs) 

Banyak nash syara’ yang menjelaskan tentang kepentingan 

pemeliharaan jiwa manusia. Ayat-ayat tentang qisah adalah salah satu 

yang menegaskan itu.  

مُ 
ُ
يْك

َ
تِبَ عَل

ُ
ذِينَ آمَنُوا ك

َّ
هَا ال يُّ

َ
قِصَاصُ يَا أ

ْ
حُرُّ  ال

ْ
ى ال

َ
قَتْل

ْ
فِي ال

مَنْ عُفِيَ 
َ
ىَٰ ف

َ
نث
ُ ْ
ىَٰ بِالأ

َ
نث
ُ ْ
عَبْدِ وَالأ

ْ
عَبْدُ بِال

ْ
حُرِّ وَال

ْ
خِيهِ  بِال

َ
هُ مِنْ أ

َ
ل

ن   مِّ
ٌ
فِيف

ْ
خ

َ
لِكَ ت

ََٰ
يْهِ بِإِحْسَانٍ ذ

َ
دَاءٌ إِل

َ
مَعْرُوفِ وَأ

ْ
بَاعٌ بِال

ّ
اتِ
َ
يْءٌ ف

َ
ش 

لِيمٌ 
َ
ابٌ أ

َ
هُ عَذ

َ
ل
َ
لِكَ ف

ََٰ
مَنِ اعْتَدَىَٰ بَعْدَ ذ

َ
 ف

ٌ
مْ وَرَحْمَة

ُ
ك بِّ رَّ

 ﴾٥١٣﴿البقرة: 

Hai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu qishaash 

berkenaan dengan orang-orang yang dibunuh; orang merdeka 

dengan orang merdeka, hamba dengan hamba, dan wanita dengan 

wanita. Maka barangsiapa yang mendapat suatu pemaafan dari 

saudaranya, hendaklah (yang memaafkan) mengikuti dengan cara 

yang baik, dan hendaklah (yang diberi maaf) membayar (diat) 

kepada yang memberi maaf dengan cara yang baik (pula). Yang 



~ 157 ~ 

demikian itu adalah suatu keringanan dari Tuhan kamu dan suatu 

rahmat. Barangsiapa yang melampaui batas sesudah itu, maka 

baginya siksa yang sangat pedih. (QS Albaqarah [2]: 178) 

مْ فِي 
ُ
ك
َ
قِصَاصِ وَل

ْ
قُونَ  ال تَّ

َ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
بَابِ ل

ْ
ل
َ ْ
ولِي الأ

ُ
 يَا أ

ٌ
حَيَاة

 ﴾٥١٢﴿البقرة: 

Dan dalam qishaash itu ada (jaminan kelangsungan) hidup 

bagimu, hai orang-orang yang berakal, supaya kamu bertakwa. 

(QS al-baqarah [2]: 179) 

مَنِ 
َ
حُرُمَاتُ قِصَاصٌ ف

ْ
حَرَامِ وَال

ْ
هْرِ ال

َّ
حَرَامُ بِالش

ْ
هْرُ ال

َّ
الش

لِ مَا  اعْتَدَىَٰ 
ْ
يْهِ بِمِث

َ
اعْتَدُوا عَل

َ
مْ ف

ُ
يْك

َ
قُوا  اعْتَدَىَٰ عَل مْ وَاتَّ

ُ
يْك

َ
عَل

قِينَ  مُتَّ
ْ
هَ مَعَ ال

َّ
نَّ الل

َ
مُوا أ

َ
هَ وَاعْل

َّ
 ﴾٥٢٤﴿البقرة: الل

Bulan haram dengan bulan haram, dan pada sesuatu yang patut 

dihormati, berlaku hukum qishaash. Oleh sebab itu barangsiapa 

yang menyerang kamu, maka seranglah ia, seimbang dengan 

serangannya terhadapmu. Bertakwalah kepada Allah dan 

ketahuilah, bahwa Allah beserta orang-orang yang bertakwa. (QS 

al-Baqarah: 194) 

Terpeleiharanya kehidupan umat manusia menjadi kepentingan 

dan perhatian utama agama diturunkan oleh Allah kepada umat 

manusia. Agama merupaka petunjuk bagi manusia untuk menempuh 

kehidupan ini dengan benar tanpa harus melakukan perbuatan zhalim 

kepada dirinya ataupun kepada manusia lainya. Kehormatan hidup, 

menjadi sendi utama agama, oleh karena itu Allah mengecam dan 

mengancam terhadap orang yang tidak menghormati kehidupan 

manusia. Upaya pemeliharaan eksistensi kehidupan manusia ini juga 

dibedakan dalam tiga tingkat maslahat, yaitu:  

1. Memelihara jiwa dalam tingkat dharuriyah seperti memenuhi 

kebutuhan pokok berupa makanan untuk mempertahankan hidup. 



~ 158 ~ 

2. Memelihara jiwa dalam tingkat hajiyat, seperti dibolehkannya 

berburu binatang untuk menikmati makanan yang lezat dan halal, 

kalau ini diabaikan maka tidak mengancam eksistensi kehidupan 

manusia, melainkan hanya mempersulit hidupnya. 

3. Memelihara jiwa dalam tingkat tahsiniyat seperti ditetapkan tata 

cara makan dan minum. 

3) Memelihara keturunan (hifzh an-nasl)  

 
ُ
انِيَة   الزَّ

َ
دَةٍ وَلا

ْ
 جَل

َ
ة
َ
نْهُمَا مِائ لَّ وَاحِدٍ مِّ

ُ
اجْلِدُوا ك

َ
انِي ف وَالزَّ

يَوْمِ 
ْ
هِ وَال

َّ
مِنُونَ بِالل

ْ
ؤ
ُ
نتُمْ ت

ُ
هِ إِن ك

َّ
 فِي دِينِ الل

ٌ
ة
َ
ف
ْ
م بِهِمَا رَأ

ُ
ك
ْ
ذ
ُ
خ

ْ
أ
َ
ت

مِنِينَ 
ْ
مُؤ

ْ
نَ ال  مِّ

ٌ
ائِفَة

َ
ابَهُمَا ط

َ
هَدْ عَذ

ْ
يَش

ْ
خِرِ وَل

ْ
 ﴾٢﴿النور: الْ

Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina, maka 

deralah tiap-tiap seorang dari keduanya seratus dali dera, dan 

janganlah belas kasihan kepada keduanya mencegah kamu untuk 

(menjalankan) agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah, dan 

hari akhirat, dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman mereka 

disaksikan oleh sekumpulan orang-orang yang beriman. (QS al-

Nur [24]: 3) 

قْرَبُوا 
َ
 ت

َ
اوَلا

َ
ن   الزِّ

ً
 وَسَاءَ سَبِيلَ

ً
ة

َ
احِش

َ
انَ ف

َ
هُ ك  ﴾٨٢﴿الإسراء: إِنَّ

Dan janganlah kamu mendekati zina; sesungguhnya zina itu 

adalah suatu perbuatan yang keji. Dan suatu jalan yang buruk. 

(QS al-Isra [17]: 32) 

Berketurunan merupakan hak dasar bagi manusia untuk 

melangsungkan garis kehidupannya. Agama diturunkan oleh Allah 

SWT dalam rangka untuk memberikan bimbingan dan juga aturan 

bagi umat manusia untuk dapat menjada eksistensi keturanya dengan 

baik. Perintah berkeluarga dan menjauhi perzinahan merupakan aturan 

yang konkrit dari Allah SWT untuk menjaga garis keturunan manusia. 

Oleh karena itu, proteksi terhadap berketurunan ini harus 



~ 159 ~ 

diimplemasikan manusia dalam kehidupannya. Dalam rangka untuk 

perlindungan terhadap keturunan ini, beberap tingkat usaha yang perlu 

dilakukan manusia, yaitu: 

1. Memelihara keturunan dalam tingkat dharuriyah seperti 

disyariatkan nikah dan dilarang berzina. 

2. Memelihara keturunan dalam tingkat hajiyat, seperti ditetapkannya 

ketentuan menyebutkan mahar pada waktu akad nikah. 

3. Memelihara keturunan dalam tingkat tahsiniyat seperti 

disyaratkannya khitbah dan walimah dalam perkawinan. 

4) Memelihara akal, (hifzh al-`aql) 

مَا  ذِينَ آمَنُوا إِنَّ
َّ
هَا ال يُّ

َ
مْرُ يَا أ

َ
خ

ْ
مُ  ال

َ
زْلا

َ ْ
نصَابُ وَالأ

َ ْ
مَيْسِرُ وَالأ

ْ
وَال

فْلِحُونَ 
ُ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
اجْتَنِبُوهُ ل

َ
انِ ف

َ
يْط

َّ
نْ عَمَلِ الش رِجْسٌ مِّ

 ﴾٢٠﴿المائدة: 

Hai orang-orang yang beriman, sesungguhnya (meminum) 

khamar, berjudi, (berkorban untuk) berhala, mengundi nasib 

dengan panah, adalah termasuk perbuatan syaitan. Maka jauhilah 

perbuatan-perbuatan itu agar kamu mendapat keberuntungan. 

(QS al-Maidah [5]: 90) 

1. Memelihara akal dalam tingkat dharuriyah seperti diharamkan 

meminum minuman keras karena berakibat terancamnya eksistensi 

akal. 

2. Memelihara akal dalam tingkat hajiyat, seperti dianjurkan 

menuntut ilmu pengetahuan. 

3. Memelihara akal dalam tingkat tahsiniyat seperti menghindarkan 

diri dari menghayal dan mendengarkan sesuatu yang tidak 

berfaedah. 



~ 160 ~ 

5) Memelihara harta. (hifzh al-mal) 

ارِقُ    وَالسَّ
ُ
ة
َ
ارِق   وَالسَّ

ً
الا

َ
ك
َ
سَبَا ن

َ
يْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا ك

َ
عُوا أ

َ
ط

ْ
اق

َ
ف

هُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ 
َّ
هِ وَالل

َّ
نَ الل  ﴾٨٣﴿المائدة: مِّ

Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah 

tangan keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka 

kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah. Dan Allah Maha 

Perkasa lagi Maha Bijaksana. (QS al-Maidah [5]: 38) 

 

1. Memelihara harta dalam tingkat dharuriyah seperti syariat tentang 

tata cara pemilikan harta dan larangan mengambil harta orang 

dengan cara yang tidak sah. 

2. Memelihara harta dalam tingkat hajiyat, seperti syariat tentang jual 

beli tentang jual beli salam. 

3. Memelihara harta dalam tingkat tahsiniyat seperti ketentuan 

menghindarkan diri dari  pengecohan atau penipuan. 

4. APLIKASI METODE MAQOSHID AS-SYARIAH 

Khamr dari segi bahasa artinya penutup akal, sedangkan menurut 

istilah, khamr adalah segala jenis minuman atau lainnya yang dapat 

memabukan, menghilangkan kesadaran dalam firman Allah (Q.S Al 

Maidah: 90)  

Adapun bahaya minuman keras. dampak yang diakibatkan dari 

mengkonsumsi minumain keras bila dihubungkan dengan a) agama, b) 

jiwa, c) kerturunan, d) akal, e) harta, adalah: 

a)  Dari segi (agama) minuman keras bisa melupakan untuk 

mengingat Allah SWT, karena akal dan hatinya tertutup 

dengan sesuatu yang haram. 

b) Dari segi jiwa, miras menurunkan kesadaran, sehingga 

menimbulkan penurunan kemampuan untuk berbuat baik 

malas belajar dan bekerja, karena menurunnya konsentrasi. 



~ 161 ~ 

c) Dari segi keturunan, miras bisa menyebabkan berbagai 

kesehatan/gangguan kesehatan terutama bagi wanita yang 

ingin mempunyai keturunan. 

d) Dari segia akal, miras bisa mengganggu akal yang sehat akan 

menjadi tidak sehat sehingga ia berbicara/berkata-kata yang 

tidak semestinya dan malah bisa menghilangkan akal sehatnya. 

e) Dari segi harta, miras akan menimbulkan ketergantungan fisik, 

sehingga apa bila sudah mengkonsumsi akan ketagihan dan 

akan berusaha mencari dan membeli sehingga bisa 

menghabiskan harta. 

Selanjutnya kita dapat mengambil hikmah dari larangan 

mengkonsumsi minuman keras ini, diantaranya kita terjaga 

kesehatannya, baik jasmani dan rohani. Badan kita terhindar sakit 

paru-paru, liver dan gangguan syaraf. Selain itu kita juga terhindar 

dari sifat permusuhan dan kebencian akibat pengaruh buruk minum 

minuman keras. tanpa minuman keras, kita juga dapat mempersiapkan 

generasi penerus yang sehat jasmani dan rohani. 

 

B. MASLAHAH  

1. PENGERTIAN MASLAHAH 

Secara etimologis, kata maslahlah (المصلحة) dari kata soluha-

yaslahu-sulhan-maslahah ( صلحةم-صلحا-يصلح-صلح ), yang memiliki 

makna baik, cocok, selaras, berguna. Dan kata maslahlah (المصلحة) 

dalam penggunaanya sering dipertukarkan dengan kata istislah 

  .(الاستصلاح)

Sementara secara istilah, para ulama ushul mendefinsikan 

maslahlah (المصلحة), dalam beragam perspektif. Diantaranya sebagai 

berikut: 

 

a. Al-Sinqithi 



~ 162 ~ 

الاستصلَح: وهو الوصف الذي لم يشهد الشرع لا بإلغائه 

 ولا باعتباره

Istislah adalah sifat (karakter) yang belum ada ketentuan 

syari’inya, tidak pula dibatalkan atau pun direkeomnedasikan.189   

 

b. Al-Ghazali 

أما المصلحة فهي عبارة في الأصل عن جلب منفعة أو دفع 

مضرة. و لسنا نعني به ذلك, فان جلب المنفعة, و دفع 

المضرة مقاصد الخلق و صلَح الخلق في تحصيل 

علي مقصود  \مقاصدهم. لكنا نعني بالمصلحة الْحافظة 

 الشرع.

Kemaslahatan adalah pada dasarnya merupakan istilah tentang 

mengambil manfaat atau menolak madharat (bahaya). Dan kami 

tidak memberikan makna terhadapnya, bahwa menarik manfaat 

dan mencegah madharat merupakan tujuan (maqasid) dan 

kebaikan makhluk dalam memperoleh tujuan-tujuan mereka, 

tetapi yang kami maksudkan dengan kemaslahatan (maslahat) 

adalah menjaga maksud (tujuan) syara’.190 

c. Ali Hasaballah 

علمت أن الشرئع لا يراد بها الا تحقيق مصالح الخلق, و أن 

المراد بالمصلحة جلب المنفعة و دفع المضرة, و أن 

                                                             
189 Al-Sinqithi, Mudzakarah fi Ushul al-fiqh, II: 200 
190 Al-Ghazali, al-Mustasfa min ilm al-ushul, hlm. 328. 



~ 163 ~ 

بحسب مرتبتها في الوفاء بمطالب الحياة الانسنية المصالح_

و اشباعها_ ثلَثة أنواع: مصالح ضرورية, و نصالح حاجية, 

 و مصالح تحسينية.

Anda telah mengetahui bahwa syariat tidak dimaksudkan kecuali 

dalam rangka untuk mewujudkan kemaslahatan makhluk. Dan 

yang dimaksudkan dengan kemaslahatan adalah menarik manfaat 

dan membentengi madharat. Dan sesungguhnya kemaslahatan, 

berdasarkan tingkatannya dalam pemenuhan tuntutan kehidupan 

manusia, ada tiga macam yaitu: maslahat dharuriyah, hajiyah, 

dan tahsiniyah.191  

Sehingga maslahlah (المصلحة) ialah pembinaan (penetapan) 

hukum berdasarkan maslahah (kebaikan, kepentingan) yang tidak ada 

ketentuannya dari syara’ baik ketentuan umum atau khusus.  

2. DASAR HUKUM MASLAHAH 

Para ulama telah bersepakat berdasarkan penelitian yang mereka 

lakukan, bahwa syariat yang diturunkan oleh Allah SWT bertujuan 

dan mengandung kemaslahatan bagi manusia di dalam mengatur 

kehidupanya di dunia ini.  Hal tersebut banyak ditegaskan oleh allah 

di dalam alqur’an.  

نَاكَ وَمَا 
ْ
رْسَل

َ
مِينَ  أ

َ
عَال

ْ
ل
ّ
 لِ
ً
 رَحْمَة

َّ
 ﴾٥٠١لأنبياء: ﴿اإِلا

Dan tiadalah Kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi) 

rahmat bagi semesta alam. (QS al-Anbiya’ [21]: 107) 

                                                             
191 Ali hasaballah, Ushul al-tasyri’ al-Islami, hlm. 169. 



~ 164 ~ 

تَبَ 
َ
مْ ك

ُ
يْك

َ
مٌ عَل

َ
قُلْ سَلَ

َ
مِنُونَ بِآيَاتِنَا ف

ْ
ذِينَ يُؤ

َّ
ا جَاءَكَ ال

َ
وَإِذ

فْسِهِ 
َ
ىَٰ ن

َ
مْ عَل

ُ
ك  رَبُّ

َ
حْمَة هُ مَ  الرَّ نَّ
َ
مَّ أ

ُ
ةٍ ث

َ
مْ سُوءًا بِجَهَال

ُ
نْ عَمِلَ مِنك

حِيمٌ  فُورٌ رَّ
َ
هُ غ نَّ

َ
أ
َ
حَ ف

َ
صْل

َ
ابَ مِن بَعْدِهِ وَأ

َ
 ﴾١٤﴿الأنعام: ت

Apabila orang-orang yang beriman kepada ayat-ayat Kami itu 

datang kepadamu, maka katakanlah: "Salaamun alaikum. 

Tuhanmu telah menetapkan atas diri-Nya kasih sayang, (yaitu) 

bahwasanya barang siapa yang berbuat kejahatan di antara kamu 

lantaran kejahilan, kemudian ia bertaubat setelah 

mengerjakannya dan mengadakan perbaikan, maka sesungguhnya 

Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (QS al-‘An’am 

[6]: 54) 

لْ 
ُ
يَتَامَىَٰ ق

ْ
كَ عَنِ ال

َ
ون

ُ
ل
َ
حٌ وَيَسْأ

َ
وهُمْ  إِصْلَ

ُ
الِط

َ
خ

ُ
يْرٌ وَإِن ت

َ
هُمْ خ

َّ
ل

هُ 
َّ
اءَ الل

َ
وْ ش

َ
مُصْلِحِ وَل

ْ
مُفْسِدَ مِنَ ال

ْ
مُ ال

َ
هُ يَعْل

َّ
مْ وَالل

ُ
ك
ُ
وَان

ْ
إِخ

َ
ف

هَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ 
َّ
مْ إِنَّ الل

ُ
عْنَتَك

َ َ
 ﴾٢٢٠﴿البقرة: لأ

Dan mereka bertanya kepadamu tentang anak yatim, katakalah: 

"Mengurus urusan mereka secara patut adalah baik, dan jika 

kamu bergaul dengan mereka, maka mereka adalah saudaramu; 

dan Allah mengetahui siapa yang membuat kerusakan dari yang 

mengadakan perbaikan. Dan jikalau Allah menghendaki, niscaya 

Dia dapat mendatangkan kesulitan kepadamu. Sesungguhnya 

Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. (QS al-Baqarah [2]: 

220) 



~ 165 ~ 

3. MACAM-MACAM MASLAHAH 

1) Maslahat Berdasarkan Tingkat Kebutuhan Manusia 

Ulama ushul, di antaranya Ali hasballah dalam kitabnya Ushul Al-

Tasyri’ Al-Islami, dan Wahbah Al-Zuhaili, dalam kitabnya Al-Wajiz 

Fi Ushul Al-Fiqh, membagi maslahah kepada tiga bagian yaitu:192 

a) Maslahah Dharuriyah 

Dharuriyat adalah sesuatu yang menjadi keharudan dan 

kedaruratan bagi kehidupan manusia. Secara istilah, Wahbah al-

Zuhaili mendefiniskan sebagai berikut: 

الضروريات: المصلحة الضرورية هي التي يتوقف عليها حياة 

الناس الدينية و الدنيوية. فاذا فقدت اختلت الحياة في 

الدنيا, و شاع الفساد و ضاع النعيم الأبدي و حلّ العقاب 

في الأخرة. و هذا أقوي المصالح, ولا يقدم عليها ش يء, فلَ 

اته احلَل مراعيراعي الأمر التحسيني أو الحاجي اذا كان في 

 بأمر ضروري.

Al-dharuriyat (maslahat dharuriyat) adalah apa yang menjadi 

sandaran kehidupan manusia dalam perkara agama dan dunia. 

Tatkala kemaslahatan ini hilang maka kehidupan di dunia menjadi 

rusak, dan kerusakan meluas, kenikmatan abadi menjadi lenyap, 

serta hukuman di akhirat ditimpakan. Dan ini adalah 

kemaslahatan yang paling kuat, tidak ada yang sesuatu yang 

lainya dapat melampauinya, oleh karena itu tidak dipelihara 

                                                             
192 Ali hasaballah, Ushul al-tasyri’ al-Islami, hlm. 169 



~ 166 ~ 

perkara yang tersier (tahsini) dan sekunder (haji), apabila hal itu 

justru menghancurkan perkara yang primer (dharuri).193 

Imam al-Syatibi memberikan pengertian tentang dharuriyat 

sebagai berikut: 

فأما الضرورية، فمعناها أنها لا بد منها في قيام مصالح 

بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا    الدين والدنيا، 

على استقامة، بل على فساد وتهارج وفوت حياة، وفي الأخرى 

 فوت النجاة والنعيم، والرجوع بالخسران المبين

Adapun dharuriyat maknanya adalah bahwa keharusan 

pemenuhan dharuriyat dalam rangka untuk mewujudkan 

kemaslahatan agama dan dunia. Sekiranya dharuriyat ini tidak 

terpenuhi (hilang), maka kemaslahatan dunia tidak akan berjalan   

dengan benar (lurus), bahkan akan menimbulkan kerusakan, 

kekacauan, dan hilangnya kehidupan. Sementara di akhirat, akan 

berdampat pada hilangnya keselamatan dan kenikmatan, dan 

kembali dengan penyesalan yang sangat.194  

Dengan ungkapan lain, bahwa dharuriyat adalah perkara yang 

sangat vital dan utama, dimana kehidupan manusia bergantung dan 

bertumpu kepadanya. Ketika perkara tersebut ditinggalkan, maka 

kehidupan akan lenyap, kerusakan akan merajalela, fitnah tumbuh 

dimana-mana. Perkara-perkara ini dapat dikembalikan kepada lima 

perkara,yaitu agama,jiwa, akal, keturunan dan harta. 

Dengan ungkapan lain, bahwa dharuriyah adalah segala sesuatu 

yang harus ada untuk tegaknya kehidupan manusia, dalam arti apabila 

dharuriah tidak terwujud, maka cederalah kehidupan manusia di dunia 

dan akhirat. 

                                                             
193 Wahbah al-Zuhaili, al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh, hlm. 219. 
194 Al-Syatibi, al-Muwafaqat, II: 17-18. 



~ 167 ~ 

b) Maslahah Hajjiyah 

Hajiyat maknanya adalah kebutuhan, yaitu sesuatu yang 

dibutuhkan oleh manusia. Sementara secara istilah, Wahbah al-Zuhaili 

mendefiniskan sebagai berikut: 

الحاجيات : و هي المصالح التي يحتاج اليها الناس للتيسير 

عليهم و دفع الحرج عنهم, و اذا فقدت لا يختل نظام حياتهم 

شأن في الضروريات, و لكن يلحقهم الحرج و كما هو ال

المشقة. و قد شرعت في الاسلَم أحكام متعددة في نطاق 

بقصد رفع الحرج و  باتالعبادات و المعاملَت و العقو 

 التخفيف عن الناس.

Hajiyat adalah maslahah yang dibutuhkan manusia untuk 

kemudahan bagi mereka serta untuk menolak segala kesulitan dari 

mereka. Apabila hajiyat ini hilang, maka kehidupan manusia tidak 

berbahaya sebagaimana halnya pada dharuriyat, tetapi kesulitan 

dan kesempitan akan menimpa manusia. Di dalam Islam telah 

disyariatkan hukum yang beragam dalam konteks ibadah, 

muamalah, dan hukuman (pidana) dengan tujuan untuk 

menghilangkan kesulitan dan memperingan menusia.195  

Imam al-Syatibi memberikan penjelasan tentang maslahat hajiyat 

sebagai berikut: 

وأما الحاجيات، فمعناها أنها مفتقر إليها من حيث 

التوسعة ورفع الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج 

والمشقة اللَحقة بفوت المطلوب، فإذا لم تراع دخل علتى 

                                                             
195 Wahbah al-Zuhaili, al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh, 221.  



~ 168 ~ 

الحرج والمشقة، ولكنه لا يبلغ  -3على الجملة -المكلفين

 مبلغ الفساد العادي المتوقع في المصالح العامة.

Adapun hajiyat maknanya adalah kebutuhan dalam rangka untuk 

keluasan dan menghilangkan kesempitan yang pada umumnya 

dapat mengakibatkan kepada kesulitan dan kesusahan yang 

berujung pada hilangnya objek yang dicari. Ketika hajiyat ini 

tidak dipelihara, maka kesulitan dan kesusahan menjadi beban 

orang-orang mukallaf, tetapi tidak sampai menimbulkan 

kerusakan yang biasa terjadi untuk kepentingan umum. 196 

Maslahah hajjiyah ialah semua bentuk perbuatan dan tindakan 

yang tidak terkait dengan dasar yang lain (yang ada pada maslahah 

dharuriyah) yang dibutuhkan oleh masyarakat. Ketika maslahah ini 

terwujud, maka dapat menghindarkan kesulitan dan menghilangkan 

kesempitan. Dengan kata lain, bahwa hajiyah adalah kebutuhan 

sekunder, dimana bila tidak terwujud tidak sampai mengancam 

keselamatan yang bersangkutan, namun ia akan mengalami kesulitan 

dalam menempuh kehidupan ini. 

c) Maslahah Tahsiniyah 

Tahsiniyat adalah hiasan, sesuatu yang diperlukan manusia dalam 

rangka untuk memperelok dan mempercantik kehidupannya. 

Sementara secara istilah, tahsiniyat didefiniskan sebagai berikut: 

ا مَّ
َ
لمَصَالِحُ  أ

ْ
  ا

ُ
ة حْسِيْنِيَّ هِيَ  التَّ

َ
مْوْرِ  عَنْ  عِبَارَةِ  ف

ُ
لأ
ْ
 التِيْ  ا

فْتَضِيْهَا
َ
ارِمِ  المُرُوْءَةِ  ت

َ
قِ  وَمَك

َ
لَ

ْ
خ
َ
لأ
ْ
لعَادَاتِ  وَمَحَاسِنِ  ا

ْ
 ا

Maslahah Tahsiniyah ialah mempergunakan semua yang layak 

dan pantas yang dibenarkan oleh adat kebiasaan yang baik dan 

dicakup oleh bagian mahasinul akhlak. 

Sementara Wahbah al-Zuhaili mendefinsikan sebagai berikut: 

                                                             
196 Al-Syatibi, al-Muwafaqat, II: 21. 



~ 169 ~ 

التحسينيات: و هي المصالح التي تقتضيه المروءة, و يقصد 

ذا فقدت لا بها الأحذ بمحاسن العادات و مكارم الأخلَق, و ا

كما في الضروريات, ولا ينالهم الحرج كما  يختل نظام الحياة 

في الحاجيات, و لكن تصبح حياتهم مستقبحة في تقدير 

 العقلَء. 

Tahsiniyat adalah maslahah yang dikehendaki oleh kehormatan 

diri (muruah). Dan yang dimaksudkan adalah mengambil 

kebaikan-kebaikan adat kebiasaan dan kemuliaan akhlak. Apabila 

tahsiniyat itu hilang maka aturan kehidupan tidak akan sirna 

sebagaimana yang ada pada dharuriyat, dan tidak pula 

berimplikasi kesulitan bagi manusia sebagaimana dalam hajiyat. 

Tetapi kehidupan manusia menjadi buruk berdasarkan ukuran 

orang-orang yang mempunyai akal.197  

Imam al-Syatibi dalam kitabnya, memberikan elaborasi tentang 

tahsiniyat. Beliau menyatakan: 

وأما التحسينات، فمعناها الأخذ بما يليق من محاسن 

العادات، وتجنب المدنسات التي تأنفها العقول الراجحات، 

 ويجمع ذلك قسم مكارم الأخلَق.

Adapun tahsiniyat, maknanya adalah mengambil sesuatu yang 

layak dari nilai-nilai kebaikan beragam kebiasaan (adat) dan 

menjauhi nilai-nilai keburukan yang dapat merendahkan akal 

sehat. Dan semua itu adalah termasuk bagian dari nilai-nilai 

moral yang mulia (akhlaqul karimah).198 

                                                             
197 Wahbah al-Zuhaili, al-wajiz fi Ushul al-Fiqh, hlm. 222.  
198 Al-Syatibi, al-Muwafaqat, II: 22. 



~ 170 ~ 

Dengan kata lain, tahsiniyah adalah tingkat kebutuhan tersier, 

yang apabila tidak terpenuhi tidak mengancam eksistensi dharuriyah 

dan tidak pula menimbulkan kesulitan. 

2) Maslahat Berdasarkan Keterhubungan Dengan Syariat 

Al-sinqithi, dalam kitabnya, membedakan maslahat berdasarkan 

keterhubunganya dengan syariat dibedakan dalam tiga ketegori. 

a) Maslahat Muktabarah 

Menurut al-Sinqithi, masalahat muktabarah didefinisikan sebagai 

berikut: 

أن يشهد الشرع باعتبار تلك المصلحة كالاسكار فانه 

وصف مناسب لتحريم الخمر لتضمنه مصلحة حفظ 

العقل. وقد نص الشرع على اعتبار هذه المصلحة فحرم 

 الخمر لأجلها.

Yaitu kemaslahatan yang ditentukan oleh syariat. Seperti 

memabukan adalah sifat yang relevan untuk pengharaman 

khamar, karena memberika perlindungan terhadap akal. Dan 

syariat telah menetapkan kemaslahatan tersebut, dan keharaman 

khamar ditentukan berdasarkan hal tersebut.199 

Sementara Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah 

mendefinsikan maslahah mu’tabarah sebagai berikut: 

المصالح المعتبرة، وهي المصالح التي اعتبرها الشارع وأثبتها 

 على رعايتها، فهذه المصالح حجة لا إشكال في 
ً
وأقام دليلَ

 .صحتها

                                                             
199 Al-Sinqithi, mudzakarah fi ushul al-Fiqh, I: 201. 



~ 171 ~ 

Maslahah mu’tabarah adalah kemaslahatan yang telah ditentukan 

dan ditetapkan oleh syara’, serta adanya dalil untuk menjaganya. 

Maka kemaslahatan ini adalah hujjah, tidak ada masalah terkait 

kebenaranya.200  

b) Maslahat Mulghah 

أن يلغي الشرع تلك المصلحة ولا ينظر إليها كما لو ظاهر 

الملك من امرأته , فالمصلحة في تكفيره بالصوم لأنه هو 

الذي يردعه لخفة العتق ونحوه عليه لكن الشرع ألغى هذه 

 المصلحة.

Yaitu, syariat membatalkan kemasalahatan itu dan tidak dianggap 

sebagai kemaslahatn. Seperti seseorang menzhihar budaknya. 

Maka kemaslahatan dalam membayar kafaratnya adalah dengan 

puasa, karena hal itu akan menghalanginya untuk memperingan 

pemerdekaan budak atasnya. Tetapi syariat telah membatalkan 

maslahat tersebut.201 

c) Maslahah Mursalah 

1. Pengertian Etimologis 

Maslahah mursalah (المصلحة المرسلة), secara bahasa merupakan 

dari kata maslahah dan mursalah. Maslahlah (المصلحة) dari kata صلح-

مصلحة-صلحا-يصلح  dari kata ialah pembinaan (penetapan) hukum 

berdasarkan maslahah (kebaikan, kepentingan) yang tidak ada 

ketentuannya dari syara’ baik ketentuan umum atau khusus. 

Sementara mursalah (المرسلة) berasal dari kata arsala-yursilu-irsalan-

mursalan-mursalatan ( مرسلةٍ–مرسلٍٍ–ارسالٍٍ–يرسلٍٍ–أرسلٍ ), yang berarti 

mengutus, melepaskan, dan terlepas. Sehingga mashlahah mursalah 

artinya kemaslahatan yang mutlak atau umum, yaitu kemashlahatan 

                                                             
200 Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah dalam kitabnya Al-Jami’ Lil 

Masail Ushul Al-Fiqh .., hlm. 388. 
201 Al-Sinqithi, mudzakarah fi ushul al-Fiqh, I: 201. 



~ 172 ~ 

yang tidak ada hukum syara’ yang menentukan untuk 

mewujudkannya, tidak ada dalil syara yang menunjukan dianggap 

atau tidaknya kemashlahatan itu. 

2. Pengertian Istilah 

Sementara secara Istilah, para ulama ushul mendefiniskan 

Maslahah mursalah dalam beragam persepktif. Diantara mereka 

adalah sebagai berikut:  

 

a) Abdul Wahab Khalaf. 

المصلحة المرسلة أي المطلقة في اصطلَح الأصوليين: 

المصلحة التي لم يشرع الشارع حكما لتحقيقها, و لم يدل 

دليل شرعيّ علي اعتبارها أو الغائها, و سميت مطلقة لانها 

 لم تقيد بدليل اعتبار أو دليل الغاء.

Maslahah mursalah (mutlaqah) dalam istilah ahli usul adalah 

kemaslahatan yang tidak disyariatkan oleh Allah (syarik) 

ketentuan hukumnya untuk diwujudkanya, dan tidak ada dalil 

syarak yang menunjukan terhadap ketetapanya ataupun 

pengabaianya. Dan ini dinamakan muthlaqah karena tidak 

dikaitkan dengan dalil pewajiban ataupun dalil pengingkaran.202  

 

b) Al-Sinqithiy 

أن لا يشهد الشرع لاعتبار تلك المصلحة بدليل خاص, ولا 

 لإلغائها بدليل خاص

                                                             
202 Abdul Wahab Khallaf, Ilm Ushul al-Fiqh wa Khalashat tarikh Tasyri’,hlm.84. 



~ 173 ~ 

Yaitu kemaslahatan yang tidak dipersaksikan oleh syariat dengan 

dalil khusus (tertentu), tetapi tidak juga dibatalkan dengan suatu 

dalil tertentu.203 

Dari beberapa definisi di atas dapat dismpulkan bahwa, maslahah 

mursalah adalah: 

1) Ia adalah sesuatu yang baik menurut akal dengan pertimbangan 

dapat mewujudkan kebaikan atau menghindarkan keburukan. 

2) Apa yang baik menurut akal itu, juga selaras dan sejalan dengan 

tujuan syara’ (maqashid syariah) dalam menetapkan hukum. 

3) Apa yang baik menurut akal dan selaras pula dengan tujuan syara’ 

tersebut tidak ada petunjuk syara’ secara khsusus yang 

menolaknya, juga tidak ada petunjuk syara’ yang mengakuinya.  

4) Istilah maslahah mursalah disebut juga dengan maslahah 

muthlaqah dan juga disebut dengan maslahah mulaimah.  

Jadi, termasuk maslahah mursalah adalah segala sesutau yang 

dapat mendatangkan kegunaan (manfaat) dan dapat menjauhkan 

keburukan (kerugian), serta hendak diwujudkan oleh kedatangan 

syariat Islam, serta diperintahkan nash-nash syara’ untuk semua 

lapangan hidup. Akan tetapi, syara’ tidak menentukan satu persatunya 

maslahah tersebut maupun macam keseluruhannya. Oleh karena itu, 

maslahah ini disebut mursal artinya terlepas dengan tidak terbatas. 

Seperti kemashlahatan yang diharapkan oleh para sahabat dalam, 

penetapkan adanya penjara, atau mencetak uang, atau tanah pertanian 

hasil penaklukan para sahabat ditetapkan sebagai pemiliknya dengan 

berkewajiban membayar pajak, atau kemashlahatan lain karena 

kebutuhan mendesak atau demi kebaikan yang belum ditetapkan 

hukumnya dan tidak ada saksi syara yang menganggap atau menyia-

nyiakannya. Artinya bahwa penetapan suatu hukum itu tiada lain 

kecuali untuk menerapkan kemashlahatan umat manusia, yakni 

menarik suatu manfaat, menolak bahaya atau menghilangkan kesulitan 

umat manusia.  

                                                             
203 Al-Sinqithi, mudzakarah fi ushul al-Fiqh, I: 202. 



~ 174 ~ 

4. PESYARATAN MASLAHAH 

Menurut Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah dalam 

kitabnya, Al-Jami’ Lil Masail Ushul Al-Fiqh Wa Tatbiqatuha ‘Ala Al-

Madzhab Al-Rajih, maslahah mursalah dapat menjadi hujjah dengan 

beberapa syarat, yaitu:  

1) Hendaklah maslahah mursalah itu merupakan maslahat yang 

sifatnya dharuri (kebutuhan primer), yaitu yang termasuk 

dalam kategori kebutuhan primer yang lima, yang dapat 

dipastikan tentang manfaat yang diperoleh daripadanya.  

2) Hendaklah maslahat itu merupakan kemaslahatan yang bersifat 

umum, karena untuk kemanfaatan yang bersifat umum bagi 

keseluruhan kaum muslimin. 

3) Hendaklah maslahat itu relevan dengan tujuan hukum Islam 

(maqasid al-syari’ah) secara gelobal, tidak menjadi maslahat 

yang asing (aneh).  

4) Hendaklah kemaslahatan itu bersifat Qath’i, atau keberabadan 

maslahat itu mengalahkan pengetahuan yang bersifat dhanniy, 

dan tidak ada yang diperselisihkan tentang itu.204  

5. KEHUJJAHAN MASLAHAH  

1) Pendapat Ulama Terkait Maslahah Mu’tabarah 

Jumhur ulama sepakat dalam menggunakan maslahah al-

mu’tabarah namun mereka tidak menempatkan sebagai dalil dan 

metode yang mandiri. Maslahah mu’tabarah digunakan karena ada 

petunjuk syara’ yang mengakuinya baik secara lansgung maupun 

tidak. Pengakuan maslahah mu’tabarah dalam bentuk ini sebagai 

metode ijtihad karena adanya pengakuan syara’  dan digunakan dalam 

kaitanya dengan penerapan metode qiyas. Sehingga maslahah 

mu’tabarah terkait dengan qiyas sebagai metode penemuan hukum.  

                                                             
204 Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah, Al-Jami’ Lil Masail Ushul Al-

Fiqh Wa Tatbiqatuha ‘Ala Al-Madzhab Al-Rajih, (Riyad-Saudi: Maktabah Al-

Rusyd, 2000), Hlm. 389. 



~ 175 ~ 

2) Pendapat Ulama Terkait Maslahah Mulghah 

Dalam kaitanya dengan maslahah mulghah, para ulama telah 

bersepakat tidak menggunakanya untuk berijtihad. Karena walaupun 

maslahah mulghah itu ada nilai maslahat berdasarkan pertimbagan 

akal fikiran, tetapi bertentangan dengan nash yang sudah jelas dan 

pasti, dan juga bertentangan dengan jiwa dan tujuan hukum Islam. 

Jumhur ulama berpendapat jika terdapat pertentangan antara nash dan 

maslahat maka harus didahulukan nash.  

Hanya saja al-Thufi memiliki pendapat yang agak berbeda, bahwa 

bila nash dan Ijmak sejalan dengan pertimbangan untuk memelihara 

maslahah, maka maslahah tersebut dapat diamalkan karena dalam hal 

ini ada tiga unsur yang mendukungnya, yaitu: nash, Ijmak dan 

maslahah. Namun bila nash dan Ijmak menyalahi pertimbangan 

maslahah, maka harus didahulukan pertimbangan maslahah daripada 

nash dan Ijmak. Hanya saja yang dimaksudkan dengan nash di sini 

adalah nash yang lemah atau dzanniy dari segi wurudnya dan dari segi 

dalalahnya. Demikain juga dalam kaitanya dengan Ijmak, juga Ijmak 

yang lemah bukan yang muktabar (mutawatir).  

Pendapat tersebut diutarakan oleh al-Thufi, yang kemudian 

dikutip oleh Ahmad Bin Mahmud Bin Abdul Wahhab Al-Sinqithiy 

dalam kitabnya Al-Washf Al- Munasib Li Syar’i Al-Hukm, sebagai 

berikut: 

وأنه قائل بالمناسب المرسل، بل  -رحمه الله  -لطوفي ا

 حتى لو عارضت النص والإجماع، ذلك 
ً
وبالمصلحة مطلقا

أن الطوفي يرى أن المصلحة دليل شرعي مستقل عن 

النصوص الشرعية، فهي في نظره لا تحتاج إلى شهادة أصل 

 من 
ً
لها بالاعتبار، وإنما تعتمد على حكم العقل أخذا



~ 176 ~ 

ولذا فهو يقول: "إن الله عز وجل جعل  جارب.العادات والت

 إلى معرفة مصالحنا عادة، فلَ نتركه لأمر مبهم 
ً
لنا طريقا

 إلى 
ً
"يعني النصوص الشرعية" يحتمل أن يكون طريقا

 المصلحة، أو لا يكون"

Al-Thufi, sesungguhnya dia berkata tentang munasib mursal dan 

maslahah muthlaq sekiranya bertentangan dengan nash dan 

Ijmak. Demikian itu, al-Thufi berpendapat sesungguhnya maslahat 

adalah dalil syar’iy yang terlepas dari nasy syara’. Dan menurit 

pendapatnya bahwa maslahah tidak membutuhkan kepada 

persaksian syariat untuk mempertimbangkanya. Tetapi maslahat 

itu disandarkan kepada hukum akal yang berdasarkan 

pertimbangan kebiasaan (adat) dan praktek. Oleh karena itu dia 

mengaatakan: “sesunggunnya Allah telah menjadikan suatu jalan 

bagi untuk mengetahui kemaslahatan kita secara adat, maka kita 

tidak meninggalkanya karena satu perkara yang tidak jelas”, 

maksudnya adalah nash syariat yang mengandung kemungkinan 

menjadi jalan kepada maslahat atau tidak dapat.205 

3) Pendapat Ulama Terkait Maslahah Mursalah 

Adanya perbedaan pendapat terkait dengan penggunaan maslahah 

mursalah sebagai metode ijtihad adalah karena tidak adanya dalil 

khusus yang menyatakan diterimanya maslahah itu oleh syara’ baik 

secara langsung ataupun tidak langsung. Diamalkanya maslahah oleh 

jumhur ulama karena adanya dukungan syariat, meskipun secara tidak 

langsung. Digunakannya maslahah itu bukan semata-mata ia adalah 

maslahah tetapi karena adanya dalil syara’ yang mendukungnya.  

a) Ulama Yang Mendukung Maslahah Mursalah 

                                                             
205  Ahmad Bin Mahmud Bin Abdul Wahhab al-Sinqithi, Al-Washf Al- Munasib Li 

Syar’i Al-Hukm, (Madinah Munawarah: ‘Amadatul Bahtsiy Ilmiy  Bi Al-Jami’ah 

Al-Islamiyah,1415), hm. 349. 



~ 177 ~ 

Imam Malik dan pengikutnya adalah kelompok yang secara jelas 

menggunakan masalahah mursalah sebagai metode ijtihad. Selain 

digunakan oleh kelompok mazhab Maliki, masalahah mursalah juga 

digunakan oleh kalangan non Maliki. Hal ini sebagaimana 

diungkapakan oleh imam al-Syatibi, Ibn Qudamah, Al-Razi, dan al-

Ghazali. 

a. Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani, dalam kitabnya 

Ma’alim Ushul Al-Fiqh Inda Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jama’ah.206 

Menurut al-Jizani bahwa diantara dalil yang dapat dijadikan 

sandaran untuk maslahah mursalah sebagai hujjah adalah:  

Pertama, praktek sahabat Nabi SAW di dalam berbagai peristiwa 

yang sangat terkenal saat itu. Diantara praktek maslahah mursalah 

yang dilakukan oleh sahabat RA adalah ketika Abu Bakar menunjuk 

Umar Ibn Khatab menjadi khalifah saat itu. Penunujukan Abu Bakar 

terhadap Umar didasakan pertimbangan maslahat, yaitu kepentingan 

stabilitas politik dan social kekhalifahan yang masih sangat baru saat 

itu. Demikian juga kodifikasi /pembukuan yang dilakukan pada masa 

umar, dan pembanguan penjara di Mekah, merupakan salah satu 

praktek maslahah mursalah yang dilakukan sahabat pada zaman itu.  

Kedua, menurut al-Jizani, bahwa mengamalkan maslahah 

mursalah, adalah diantara segala sesuatu yang mana kewajiban itu 

tidak akan sempurna kecuali dengannya, maka itu menjadi wajib. 

Dengan demikian, maslahah mursalah adalah termasuk hukum sarana 

yang dapat mengantarkan tujuan hukum syara’. Dan menjaga 

eksistensi tujuan-tujuan hukum syara’ itu, hanya dapat terlaksana 

                                                             
206 Al-Jizani mengungkapkan tentang argument bahwa maslahah mursalah dapat 

dijadikan hujjah sebagai berikut:  

 -بها في وقائع كثيرة مشتهرة .ب -رض ي الله عنهم-عمل الصحابة  -:أ المرسلةمن الأدلة على اعتبار المصلحة 

اجب إلا به فيكون واجبًا .وذلك أن الْحافظة على مقاصد مما لا يتم الو  المرسلةأن العمل بالمصالح 

 المرسلةالشريعة الخمسة ثبت بالاستقراء اعتبارها ووجوبها، وهذه الْحافظة إنما تتم بالأخذ بالمصلحة 

 وبناء الأحكام عليها.



~ 178 ~ 

dengan sempurna, kecuali dengan mengambil maslahah mursalah dan 

menjadikannya sebagai dasar pijakan hukum.207  

b. Imam Al-Walati, dalam kitabnya Ishal Al-Salik Ila Ushul 

Madzhab Al-Imam Malik, mengungkapkan  tentang argument 

kehujjahan maslahah mursalah, sebagai berikut: 208 

Bahwa sesungguhnya para sahabat Nabi SAW telah 

mempraktekan maslahah mursalah ini. Dan termasuk dalil yang 

meyakinkan (qathiy), bahwa sesungguhnya mereka (para sahabat) 

terikat dengan masalahat dalam berbagai gagasan (pendapat 

mereka) selama tidak ada dalil syara’ yang melarang. Seperti 

proyek mereka dalam penulisan mushaf (kitab suci), pemberian 

penanda berupa titik dan syakl, karena bertujuan untuk menjaga 

kitab suci tersebut dari kealpaan. Dan seperti halnya ketika 

Utsman membakar berbagai mushaf, dan menyatukan manusia 

dalam satu mushaf karena adanya kekhawatiran terhadap 

kemunculun perselisihan dalam agama. Kebolehan penulisan dan 

pembakaran mushaf adalah hukum yang dipraktekan yang 

didasarkan pada maslahah mursalah yang bertujuan untuk 

menjaga dari kealpaan dan dalam rangka untuk penyelamatan 

dari kemungkinan pertentangan dalam agama.209   

c. Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah dalam kitabnya 

Al-Jami’ Lil Masail Ushul Al-Fiqh Wa Tatbiqatuha ‘Ala Al-

Madzhab Al-Rajih, menyatakan bahwa dasar maslahah mursalah 

sebagai salah satu dalil syara. 

Pertama: Ijmak sahabat Nabi SAW. 

ودل على حجيتها: إجماع الصحابة؛ حيث إن من تتبع 

الفتاوى الصادرة عنهم، ونظر إلى طرق اجتهاداتهم، علم أنهم 

                                                             
207 Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani, Ma’alim Ushul al-fiqh inda ahl al-

sunnah wa al-jama’ah (Madinah: Dar al-Jauziy, 1427), hlm.240. 
208 Muhammad Yahya Bin Muhammad Al-Mukhtar Al-Walati, Ishal Al-Salik Ila 

Ushul Madzhab Al-Imam Malik, ditahqiq oleh Murad Budhayah, (Bairut-Lebanon: 

Dar Ibn Hazm, 2006), hlm. 186. 
209 Ibid. 



~ 179 ~ 

كانوا يراعون المصالح، وينظرون إلى المعاني التي علموا أن 

القصد من الشريعة رعايتها، دون نكير من أحد، فكان 

.
ً
 إجماعا

Kehujahan maslahah mursalah adalah Ijmak sahabat; ketika 

mengikuti berbagai fatwa yang berasal dari para sahabat, dan 

melihat metode pengambilan ijtihad mereka, sesungguhnya 

mereka itu menjaga kemaslahatan; dan mereka melihat kepada 

makna yang mereka ketahui, yaitu sesungguhnya tujuan hukum 

syari’ah (maqasid syariah) adalah menjaganya, tanpa ada 

satupun sahabat yang mengingkari hal ini, oleh karena menjadi 

Ijmak.210  

Kedua: Tuntutan Realitas Manusia dan Syariat  

 من الأدلة، 
ً
: لو لم نجعل المصلحة المرسلة دليلَ

ً
وأيضا

للزم من ذلك خلو كثير من الحوادث من أحكام، ولضاقت 

الشريعة عن مصالح الناس، وقصرت عن حاجاتهم، ولم 

تصلح لمسايرة مختلف الْجتمعات والأزمان والأحوال، وهذا 

خلَف القاعدة الشرعية وهي: " إن الإسلَم صالح لكل زمان 

 من الأدلة الشرعية؛ لهذه وم
ً
كان "، فلَ بد من جعلها دليلَ

 القاعدة، ولأن النصوص قليلة، والحوادث كثيرة.

Sekiranya tidak menjadikan maslahah mursalah sebagai dalil, 

maka akan terjadi kevakuman hukum terhadap berbagai realitas 

peristiwa yang terjadi, dan syariat hanya sekedar merespon 

                                                             
210 Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah dalam kitabnya Al-Jami’ Lil 

Masail Ushul Al-Fiqh .., hlm. 393. 



~ 180 ~ 

kemaslahatan manusia yang sempit, serta menjawab kebutuhan 

manusia yang terbatas. Syariat tidak lagi relevan dengan progress 

perbedaan berbagai masyarakat, era, dan keadaan. Hal ini 

bertentangan dengan kaidah syara’ yaitu sesungguhnya islam itu 

relevan untuk setiap zaman dan tempat. Oleh sebab itu menjadi 

keharusan untuk menjadikan maslahah mursalah sebagai salah 

satu dalil syara’. Untuk kaidah ini adalah : ssesungguhnya nash 

itu sedikit; sementara peristiwa itu banyak.211   

b) Ulama Yang Menolak Maslahah Mursalah 

Para ulama yang menolak maslahah mursalah sebagai dalil 

hukum, pada umumnya adalah ahlu dhahir, sebagian Syafi’iyyah dan 

Ahnaf. Mereka beralasan dengan berbagai argument. Diantara 

argument-argumen itu adalah sebagai berikut: 

Kemaslahatan yang tidak ada syahidnya yang berupa dalil khusus, 

adalah hanya semacam mencari kenikmatan dengan mengikuti hawa 

nafsu. Dalam hal ini, Imam al-Ghazali menyatakan:  

رْعِ، وَمَقَاصِدُ 
َّ
ى حِفْظِ مَقَاصِدِ الش

َ
 إل

َ
حَة

َ
مَصْل

ْ
ا ال

َ
ا رَدَدْن

نَّ
َ
لِأ

 
َ

حَةٍ لا
َ
لُّ مَصْل

ُ
ك
َ
ِجْمَاعِ. ف

ْ
ةِ وَالإ نَّ كِتَابِ وَالسُّ

ْ
 بِال

ُ
عْرَف

ُ
رْعِ ت

َّ
الش

ِجْمَاعِ 
ْ

ةِ وَالإ نَّ كِتَابِ وَالسُّ
ْ
هِمَ مِنْ ال

ُ
ى حِفْظِ مَقْصُودٍ ف

َ
رْجِعُ إل

َ
ت

تْ مِ 
َ
ان
َ
رْعِ وَك

َّ
اتِ الش

َ
ف صَرُّ

َ
ئِمُ ت

َ
لَ
ُ
 ت

َ
تِي لا

َّ
رِيبَةِ ال

َ
غ
ْ
مَصَالِحِ ال

ْ
نْ ال

نَّ مَنْ 
َ
مَا أ

َ
رَّعَ ك

َ
قَدْ ش

َ
يْهَا ف

َ
، وَمَنْ صَارَ إل

ٌ
رِحَة

َّ
 مُط

ٌ
ة
َ
هِيَ بَاطِل

َ
ف

ى حِفْظِ مَقْصُودٍ 
َ
حَةٍ رَجَعَتْ إل

َ
لُّ مَصْل

ُ
رَّعَ وَك

َ
قَدْ ش

َ
اسْتَحْسَنَ ف

وْ 
َ
رْعِيٍّ عُلِمَ ك

َ
يْسَ ش

َ
ل
َ
ِجْمَاعِ ف

ْ
ةِ وَالإ نَّ كِتَابِ وَالسُّ

ْ
هُ مَقْصُودًا بِال

ُ
ن

                                                             
211 Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah dalam kitabnya Al-Jami’ Lil 

Masail Ushul Al-Fiqh .., hlm. 394. 



~ 181 ~ 

 
ً
حَة

َ
ى قِيَاسًا بَلْ مَصْل  يُسَمَّ

َ
هُ لا كِنَّ

َ
صُولِ، ل

ُ ْ
ارِجًا مِنْ هَذِهِ الأ

َ
خ

،
ً
ة
َ
 مُرْسَل

Karena kami mengembalikan maslahat itu untuk menjaga tujuan 

hukum syara’. Dan tujuan hukum syara’ itu diketahui melalui 

Alqur’an dan al-sunnah, dan Ijmak. Maka setiap maslahat yang 

tidak dikembalikan untuk menjaga maksud yang difahami dari 

Alqur’an, sunnah, dan Ijmak, maka hal itu menjadi maslahah yang 

asing yang tidak cocok atau selaras dengan pelaksanaan hukum 

syara’. Maka hal itu adalah (maslahat) yang batil  yang 

menjatuhkan. Barang siapa yang menggunakannya maka sungguh 

telah membuat hukum syariat, sebagaimana orang yang 

beristihsan, maka ia telah membuat hukum syari’at. Dan setiap 

maslahat dikembalikan untuk penjagaan maksud syariat, yang 

mana dapat diketahui  melalui Alqur’an, sunnah, dan Ijmak. Dan 

bukan melalui dari luar ketiga dasar tersebut. Hanya saja, hal ini 

bukan dinamakan sebagai qiyas, tetapi maslahah mursalah.212  

Dari pernyataan al-Ghazali tersebut, dapat difahami bahwa 

maslahah mursalah itu bisa diterima ketika ada dukungan dari nash 

baik al-quran atau sunnah. Ketika maslahat itu tidak ada dukungan 

dari al-Quran dan sunnah, maka maslahat itu menjadi maslahat yang 

batil dan tertolak. Oleh karena itu, dalam pandangan Alghazali, 

maslahat tidak boleh sama sekali terlepas dari nash syara’. Ketika itu 

terjadi, maka sesungguhnya orang yang melakukan itu telah membuat 

aturan syariat sendiri. Dengan demikian, Alghazali adalah orang yang 

menerima maslahah mursalah selama itu ada dukungan nash, ketika 

tidak ada dukungan nash, maka masalahah mursalah yang demikian 

itu ditolak dan tidak dapat dijadikan sebagai hujjah. 

Al-Qadhi Abu bakar, menurut Al-Ghazali dalam kitabnya al-

Mankhul, adalah salah seorang yang tidak setuju terhadap maslahah 

mursalah. Ada tiga alasan yang dikemukan, untuk membantah 

keberadaan masalahah mursalah.  

                                                             
212 Imam al-ghazali, al-Mustasfa min ilm al-ushul, hlm. 179. 



~ 182 ~ 

ان الاستدلال لو قيل به لصارت الشريعة فوض ى ...الاول 

التفات إلى  بين العقلَء يتجاذبون بظنونهم اطرافها من غير

الشريعة والنبي انما بعث ليدعو الناس إلى اتباعه في قوله 

والمفهوم من قوله من المصالح فأما ما يعين ابتداء ولم 

يفهم منه فما بعث الشارع للدعاء إليه الثاني ان المستدل 

ان لاحظ مصالح الشريعة فهو صحيح وإن اضرب عنها فهو 

فتتح امرا لا مستند شارع تحقيقا فيطالب بالمعجزة فإنه ا

له في الشرع مع ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان 

خاتم النبيين فكيف يفتتح بعده شرع الثالث ان قال إذا 

اوجب اتباع المصالح لزم تغيير الاحكام عند تبدل 

الاشخاص وتغيير الاوقات واختلَف البقاع عند تبدل 

فتتاح شرع المصالح وهذه تفض ي إلى تغيير الشرع بأسره وا

 آخر لم يثبت من الشارع وهذا محال

Pertama, Sesungguhnya mencari dalil (beristidlal), sekiranya bisa 

dikatakan, Syari’at telah menjadi kacau di kalangan para pemikir 

dimana mereka terpikat dengan asumsi-asumsi mereka terhadap 

ujung syariat tanpa menengok kepada syari’at; dan Nabi SAW 

sesungguhnya diutus untuk menyeru manusia supaya manusia itu 

mengikutinya dalam perkataan. Dan pemahaman terhadap 

perkataan Nabi SAW termasuk dalam kategori kemaslahatan. 

Terus apa yang dapat membantu memulai dan tidak dapat 



~ 183 ~ 

difahami darinya. Maka tidaklah Allah mengutus untuk menyeru 

kepadanya. Kedua, sesungguhnya orang yang ber-istidlal untuk 

memperhatikan kemaslahatan syari’ah, maka dia telah benar 

(sahih). Jika sekiranya ia berhenti (mogok) dari (melakukan 

penelaahan terhadap syari’ah), maka dia telah menjadi seorang 

pembuat syari’at sesungguhnya, dan menjadi penuntut mukjizat; 

dan sesungguhnya dia telah membuka perkara yang tidak ada 

sandaranya dalam syari’at, padahal rasulullah SAW adalah nabi 

pamungkas. Oleh karena itu, bagaimana mungkin dia membuka 

kembali hukum syariat setelah Nabi Muhammad SAW? Ketiga, 

sekiranya dia mengatakan wajib untuk mengikuti kemaslahatan, 

maka perubahan hukum itu akan terus berlangsung ketika 

bergantinya manusia, berubahnya waktu, dan perbedaan tempat 

tatkala kemasalahatn itu berubah. Dan ini berimplikasi pada 

perubahan syari’at dengan segala rahasianya, dan membuka 

(mencipatakan) syari’at lain yang tidak ditetapkan oleh Allah 

SWT (syari’). Dan ini adalah sesuatu yang mustahil.213  

Inti dari kritik yang disampaikan oleh al-Qhadhi Abu bakar 

terhadap masalahah mursalah adalah bahwa metode tersebut 

menjadikan seseorang untuk berkreasi dalam syariat. Dan inilah yang 

sesungguhnya membahayakan dalam agama.   

6. KAIDAH-KAIDAH MASLAHAH 

Ada beberap kaidah yang dapat dijadikan sebagai patokan bagi 

pengembangan maslahat, sebagai berikut: 

Kaidah Pertama 

 الإسلَم صالح لكل زمان ومكان

Islam itu senantiasa relavan pada setiap waktu dan tempat. 

Kaidah kedua 

 يرة.لأن النصوص قليلة، والحوادث كث

                                                             
213 Muhammad Bin Muhammad Abu Hamid Al-Ghazali, Al-Mankhul Min Ta’liqati 

Al-Ushul, Ditahqiq Oleh Muhammad Hasan Haitu, (TT: Dar Al-Fikr, 1999), hlm. 

456. 



~ 184 ~ 

Karena nash itu sedikit jumlahnya, sedangkan peristiwa hukum itu 

banyak jumlahnya. 

Kaidah ketiga 

 

 يَنْهَى 
َ
 وَلا

ٌ
وْ رَاجِحَة

َ
 أ
ٌ
الِصَة

َ
حَتُهُ خ

َ
 بِمَا مَصْل

َّ
مُرُ إِلا

ْ
 يَأ

َ
ارعُِ لا

َّ
الش

وْ رَاجِحَ 
َ
 أ
ٌ
الِصَة

َ
هُ خ

ُ
ا مَفْسَدَت  عَمَّ

َّ
 إِلا

ٌ
 ة

Allah swt dan rasul-nya, tidaklah memerintahkan sesuatu kecuali 

yang murni mendatangkan maslahat atau maslahatnya dominan. 

Dan tidaklah melarang sesuatu kecuali perkara yang benar-benar 

rusak atau kerusakannya dominan.214 

Kaidah Keempat 

 اره من المصالح فهو حجة.ما شهد الشرع باعتب
Segala sesuatu yang dipersaksikan oleh syariat dalam 

pertimbangan kemaslahatan itu, maka itu menjadi hujjah.215 

Kaidah Kelima 

 ما شهد الشرع بالغائه من المصالح فهو باطل.

Segala sesuatu yang dipersaksikan oleh syariat dalam pembatalan 

kemaslahatan itu maka itu menjadi bathil.216  

Kaidah Keenam 

 القاصر من افضل المتعدى

                                                             
214 Syaikh 'Abdur-Rahman bin Nashir al-Sa'di, al-Qawaa'id wa al-Ushul al-Jaami'ah wa al-
Furuuq wa at-Taqaasiim al-Badi'at an-Naafi'at, ditahqiq oleh Prof. Dr. Khalid bin 'Ali al-
Musyaiqih, (Dar al-Wathan). 
215 Said bin nashir bin Muhammad Alu Sarih, al-Qawaid al-Ushuliyyah al-Muttafaq 

alaiha bain al-madzahib al-arba’ah fi al-Kitab wa al-sunnah wa al-ijma’ wa al-

Adillah al-mukhtalaf fiha, (Saudi: Jami’ah Um al-Qura, 1438 H),hlm.261 
216 Said bin nashir bin Muhammad Alu Sarih, al-Qawaid al-Ushuliyyah…, hlm. 266. 



~ 185 ~ 

Perbuatan yang mencakup kepentingan orang lain, lebih utama 

daripada yang terbatas untuk kepentingan sendiri. 

Kaidah Ketujuh 

 
ُ
ف صَرَّ

َ
مَامِ  ت ِ

ْ
ى الإ

َ
ةِ  عَل عِيَّ   الرَّ

ٌ
حَةِ بِا مَنُوْط

َ
 لمَصْل

Kebijakan (tindakan) imam terhadap rakyat harus dihubungkan 

dengan kemaslahatan. 

 

C. SADDUDZ DZARI’AH 

1. PENGERTIAN  

Saddudz dzari’ah (سد  الذريعة) terdiri dari dua kata yaitu saddu (  سد) 

dan dzari’ah (الذريعة). Saddu (  سد) bermakna penghalang atau sumbatan. 

Sementara dzari’ah (الذريعة) maknanya alasan, permohonan, berpura-

pura, dan mengantarkan, sarana, wasilah. Sehingga sad al-dari’ah 

maksudnya menghambat atau menyumbat atau menghalangi semua 

jalan yang menuju kerusakan atau maksiat.217  

Sementara secara istilah, sad dzari’ah banyak didefinisikan oleh 

para ulama usul dalam beragama perspektif.  

1) Abdul Wahab Khallaf 

الذريعة في اللغة هي الوسيلة التي يتوصل بها الي الشيئ. و 

سد الذرائع معناه عند الأصولين هو منع كل ما يتوصل به 

 ع المشتمل علي مفسدة أو مضرّة.الي الشيئ الممنو 

Dariah dalam bahasa yaitu perantara yang dapat mengantarkan 

kepada sesuatu. Dan saddu dariah maknanya menurut para ahli 

ushul yaitu menahan (menghalangi) segala hal yang dapat 

                                                             
217 (Jumantoro & Amin Munir. 2005: 293). 



~ 186 ~ 

menyampaikan kepada sesuatu yang terlarang yang mencakup 

atas kerusakan dan bahaya.218  

2) Abdul karim bin Ali bin Muhammad al-Namlah 

فسد الذرائع هو: حسم مادة وسائل الفساد بمنع هذه 

 الوسائل ودفعها.

Sad al-Darai’i adalah mencegah sesuatu yang menjadi jalan 

kerusakan dengan cara menolak sarana-sarana tersebut dan 

membetenginya. 219 

3) Pendapat lainya  

حسم مادة وسائل الفساد دفعا له او صد الطريق التى 

 توصل المرء الى الفساد 

Mencegah sesuatu yang menjadi jalan kerusakan untuk menolak 

kerusakan atau menyumbat jalan-jalan yang menyampaikan 

seseorang kepada kerusakan.  

Saddudz Dzari’ah adalah menutup semua hal yang menjadi 

penyabab timbulnya kerusakkan, melarang suatu perbuatan yang pada 

dasar hukunya mubah karena dapat berakibat kepada jalan 

kemaksiatan atau perbuatan yang dapat melanggar syari’at. Dengan 

demikian yang dilihat dalam dzari’ah ini adalah perbuatan-perbuatan 

yang menyampaikan kita kepada terlaksananya yang wajib atau 

mengakibatkan kepada terjadinya yang haram. Dan tujuan penetapan 

hukum secara saddudz dari’ah adalah untuk memudahkan tercapainya 

                                                             
218 Khallaf, Abdul Wahab, Ilmu Ushul al-Fiqh, (Mesir: Maktabah al-Dakwah al-

Islamiyah-Sabab al-Azhar, tt) 
219 Abdul karim bin Ali bin Muhammad al-Namlah, Al-Jami’ lil ushul al-fiqh wa 

tathbiqatuha ‘ala al-madzhab al-rajih,(Riyadh: Maktabah al-Rusyd, 2000), I: 391. 



~ 187 ~ 

kemaslahatan atau jauhnya kemungkinan terjadi kerusakan atau 

terhindarnya diri dari kemungkinan perbuatan maksiat.220 

Misalnya, kewajiban mengerjakan salat lima waktu. Seseorang 

baru dapat mengerjakan salat itu bila telah belajar salat terlebih 

dahulu. Dalam hal ini tampak bahwa belajar salat itu wajib. Tetapi 

karena ia menentukan apakah kewajiban itu dapat dikerjakan atau 

tidak sangat tergantung kepadanya. Berdasarkan hal ini ditetapkan 

hukum wajib belajar salat, sebagaimana halnya hukum salat itu 

sendiri. Misal lain, zina itu adalah haram, maka melihat aurat wanita 

yang membawa kepada perzinaan adalah haram juga.221  

2. DASAR DAN KEHUJJAHAN SADDUZ DZARI’AH  

Sad al-dzari’ah merupakan dalil yang diperselisihkan diantara 

para ulama. Ada yang ulama yang menjadikan sad al-dzari’ah sebagai 

hujjah syar’iyyah, dan ada sebagain ulama yang menolaknya.  

1) Pendukung Sad Al-Dzari’ah Sebagai Hujjah Syar’iyyah. 

Imam Ahmad Ibnu Hambal dan Imam Malik dikenal sebagai dua 

orang Imam yang  memakai saddudz dzari’ah. Oleh karena itu kedua 

Imam ini menganggap saddudz dzari’ah dapat menjadi hujjah. Imam 

Malik kususnya sangat dikenal mempergunakan sadd al-dzari’ah di 

dalam menetapan hukum-hukum syara’.222  

a) Pandangan Pendukung Sad Al-Dzari’ah 

Salah seorang ulama dari mazhab hambali, Imam Ibn Qayyim al-

Jauziyah menyatakan sebagai berikut:  

لما كانت المقاصد لا يتوصل إليها إلا بأسباب وطرق تفض ى 

فوسائل  .إليها كانت طرقها وأسبابها تابعة لها معتبرة بها
                                                             
220 jumantoro, 2005:  294 
221 dzajuli, 2005: 99 
222 Muhammad Bin Ali Bin Muhammad Al-Syaukaniy, Irsyad al-Fuhul Litahqiq al-

haq min Ilm al-ushul, (TT: dar al-Kutub al-‘Arabiy, 1999), I: 193. 



~ 188 ~ 

الْحرمات والمعاص ي في كراهتها والمنع منا بحسب إفضائها 

ووسائل الطاعات والقربات في  .إلى غاياتها وارتباطاتها بها

فوسيلة  .تهامحبتها والإذن فيها بحسب إفضائها إلى غاي

المقصود تابعة للمقصود وكلَهما مقصود لكنه مقصود 

 .قصد الغايات وهي مقصودة قصد الوسائل

Ketika tujuan-tujuan (maqasid) tidak akan sampai kecuali dengan 

sebab dan jalan yang dapat menyampaikanya, maka sebab dan 

jalan itu menjadi ikut serta menjadi bagian yang diperhitungkan. 

Oleh karena itu, sarana-sarana keharaman dan kemaksiatan 

dalam hal tidak disukainya dan dilarang, berdasarkan pada 

tersampaikanya (kemaksiatan dan keharaman) dan 

keterhubunyanya pada tujuanya. Dan sarana ketaatan dan ibadah 

itu disenangi dan di izinkan karena berdasarkan pada 

ketersampainya (ketaatan dan ibadah) itu pada tujuanya. Maka 

sarana tujuan maka menjadi bagian yang ikut serta untuk tujuan 

itu. Keduan-duanya adalah tujuan, tetapi tujuan yang hendak 

dicapai, adalah juga sarana tujuan yang dicapai.223    

Lebih lanjut Imam ibn Qayyim al-Jauziyah menyatakan sebagai 

berikut: 

فإذا حرم الرب تعالى شيئا وله طرق ووسائل تفض ي اليه  

فإنه يحرمها ويمنع منها تحقيقا لتحريمه وتثبيتا له ومنعا أن 

  .يقرب حماه

                                                             
223 Ibn al-Qayyim al-Jauziyah, I’Lam al-Muwaqi’in ‘an rabbil alamin, ditahqiq oleh 

Thaha Abdurra’uf Sa’ad, (Kairo-Mesir: Maktabah al-Kulliyyat al-Azhariyyah, tth), 

hlm. 135.  



~ 189 ~ 

Ketika Allah SWT mengharamkan sessuatu, maka hal itu ada jalan 

dan sarana yang dapat menyampaikanya. Oleh karena itu 

sesungguhnya (Allah) mengharamkan (sarana dan jalan) itu dan 

mencegahkanya sebagai pembuktian dan penetapan terhadap 

pengharamanya dan dan pencegahan untuk mendekati yang telah 

diharamkan itu. 224 

b) Dalil Kehujahan Sad Al-Dzari’ah 

Para ulama yang mendukung sad al-dzari’ah sebagai hujjah 

syar’iyyah mendasarkan argument mereka beradasrkan ayat-ayat al-

quran dan juga sunnh Rasulullah saw, sebagai berikut: 

1) Alquran 

هَ عَدْوًا 
َّ
وا الل يَسُبُّ

َ
هِ ف

َّ
ذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ الل

َّ
وا ال سُبُّ

َ
 ت

َ
وَلا

مٍ 
ْ
يْرِ عِل

َ
رْجِعُهُمْ  ۚ   بِغ هِم مَّ ىَٰ رَبِّ

َ
مَّ إِل

ُ
هُمْ ث

َ
ةٍ عَمَل مَّ

ُ
لِّ أ

ُ
ا لِك نَّ لِكَ زَيَّ

ََٰ
ذ
َ
ك

ونَ 
ُ
وا يَعْمَل

ُ
ان
َ
ئُهُم بِمَا ك بِّ

َ
يُن

َ
 ﴾٥٠٣﴿ف

Dan janganlah kamu memaki sembahan-sembahan yang mereka 

yang mereka sembah selain Allah SWT, karena mereka akan 

memaki Allah SWT dengan melampaui batas tanpa dasar 

pengetahuan. (QS. Al-An’am (6): 108). 

Pada dasarnya berhala itu sesuatu yang dibenci oleh Allah. Hanya 

saja cacian kepada berhala dapat menyebabkan tindakan orang-orang 

musyrik mencaci dan memaki Allah SWT secara melampaui batas. 

Menurut Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah dalam 

kitabnya Al-Jami’ Lil Masail Ushul Al-Fiqh Wa Tatbiqatuha ‘Ala Al-

Madzhab Al-Rajih, bahwa Allah melarang orang-orang beriman untuk 

mencela dan mencaci berhala orang-orang musyrik, karena itu akan 

menjadi sebab yang mengantarkan orang-orang musyrik mencaci allah 

SWT. Oleh karena kemaslahatan yang ditimbulkan dari meninggalkan 

mencaci Allah SWT itu lebih utama dibandingkan dengan mencaci 

                                                             
224 Ibn al-Qayyim al-Jauziyah, I’Lam al-Muwaqi’in, hlm. 135. 



~ 190 ~ 

berhala orang-orang musyriki itu. Oleh sebab itu, kita diperintahkan 

untuk meninggalkan mencaci berhala mereka, karena perbuatan itu 

akan mengantarkan pada cacian kepada Allah SWT. Inilah yang 

dimaksudkan dengan sad al-dzari’ah.225 

ا وَاسْمَعُوا
َ
رْن
ُ
وا انظ

ُ
ول

ُ
وا رَاعِنَا وَق

ُ
قُول

َ
 ت

َ
ذِينَ آمَنُوا لا

َّ
هَا ال يُّ

َ
 ۚ   يَا أ

لِيمٌ 
َ
ابٌ أ

َ
افِرِينَ عَذ

َ
ك
ْ
  ﴾٥٠٤﴿وَلِل

 Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu berkata: Ra’ina 

tetapi katakanlah undhurna dan dengarkanlah. (QS.Al-Baqarah: 

104). 

Larangan menyebut Ra’ina, karena orang Yahudi menggunakan 

kata-kata ra’ina untuk menghina Nabi Muhammad SAW. Maka 

Muslim dilarang untuk berkata dengan ra’ina sebagai suatu dzari’ah. 

(Djazuli,2005:99). 

 يَ 
َ

مَ مَا وَلا
َ
رْجُلِهِنَّ لِيُعْل

َ
فِينَ ضْرِبْنَ بِأ

ْ
ى  يُخ

َ
وبُوا إِل

ُ
مِن زِينَتِهِنَّ وَت

فْلِحُونَ 
ُ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
مِنُونَ ل

ْ
مُؤ

ْ
هَ ال يُّ

َ
هِ جَمِيعًا أ

َّ
 ﴾٨٥﴿النور: الل

Dan janganlah mereka memukulkan kakinyua agar diketahui 

perhiasan yang mereka sembunyikan. Dan bertaubatlah kamu 

sekalian kepada Allah, hai orang-orang yang beriman supaya 

kamu beruntung. (QS al-Nur: 31) 

 

2) Al-Sunnah 

Para ulama yang mendukung saddudz dzari’ah, mereka 

mengelaborasi beragai pernyataan dan juga praktek yang dilakukan 

oleh rasulullah SAW. Pernyataan rasululla baik ekplisit ataupun 

                                                             
225 Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah, Al-Jami’ Lil Masail Ushul Al-

Fiqh Wa Tatbiqatuha ‘Ala Al-Madzhab Al-Rajih, (Riyad-Saudi: Maktabah Al-

Rusyd, 2000), Hlm. 391. 



~ 191 ~ 

implisit serta praktek yang dijalani oleh rasul SAW banyak 

memberikan landasan tentang sad al-dzari’ah. 

a) Nabi SAW Berpesan Untuk Hati-Hati Terhadap Perkara Subhat 

يْهِ 
َ
هُ عَل

َّ
ى الل

َّ
هِ صَل

َّ
عْمَانَ بْنَ بَشِيرٍ يَقُولُ سَمِعْتُ رَسُولَ الل النُّ

 
َ

هَاتٌ لا بَّ
َ
نٌ وَبَيْنَهُمَا مُش حَرَامُ بَيِّ

ْ
نٌ وَال لُ بَيِّ

َ
حَلَ

ْ
مَ يَقُولُ ال

َّ
وَسَل

 لِدِينِ 
َ
هَاتِ اسْتَبْرَأ بَّ

َ
مُش

ْ
قَى ال مَنْ اتَّ

َ
اسِ ف ثِيرٌ مِنْ النَّ

َ
مُهَا ك

َ
هِ يَعْل

حِمَى يُوشِكُ 
ْ
رَاعٍ يَرْعَى حَوْلَ ال

َ
بُهَاتِ ك

ُّ
عَ فِي الش

َ
وَعِرْضِهِ وَمَنْ وَق

رْضِهِ 
َ
هِ فِي أ

َّ
 إِنَّ حِمَى الل

َ
لا
َ
لِّ مَلِكٍ حِمًى أ

ُ
 وَإِنَّ لِك

َ
لا
َ
نْ يُوَاقِعَهُ أ

َ
أ

جَسَدُ 
ْ
حَ ال

َ
حَتْ صَل

َ
ا صَل

َ
 إِذ

ً
ة
َ
جَسَدِ مُضْغ

ْ
 وَإِنَّ فِي ال

َ
لا
َ
 مَحَارِمُهُ أ

بُ 
ْ
قَل

ْ
 وَهِيَ ال

َ
لا
َ
هُ أ

ُّ
ل
ُ
جَسَدُ ك

ْ
سَدَ ال

َ
سَدَتْ ف

َ
ا ف

َ
هُ وَإِذ

ُّ
ل
ُ
رواه  ك

 البخاري.

An Nu'man bin Basyir berkata; aku mendengar Rasulullah 

shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: "Yang halal sudah jelas 

dan yang haram juga sudah jelas. Namun diantara keduanya ada 

perkara syubhat (samar) yang tidak diketahui oleh banyak orang. 

Maka barangsiapa yang menjauhi diri dari yang syubhat berarti 

telah memelihara agamanya dan kehormatannya. Dan 

barangsiapa yang sampai jatuh (mengerjakan) pada perkara-

perkara syubhat, sungguh dia seperti seorang penggembala yang 

menggembalakan ternaknya di pinggir jurang yang dikhawatirkan 

akan jatuh ke dalamnya. Ketahuilah bahwa setiap raja memiliki 

batasan, dan ketahuilah bahwa batasan larangan Allah di bumi-

Nya adalah apa-apa yang diharamkan-Nya. Dan ketahuilah pada 

setiap tubuh ada segumpal darah yang apabila baik maka baiklah 

tubuh tersebut dan apabila rusak maka rusaklah tubuh tersebut. 

Ketahuilah, ia adalah hati".  (HR Bukhari) 



~ 192 ~ 

b) Nabi SAW Melarang Mencaci Orang Tua Orang Lain 

قال من الكبائر  -عبد الله بن عمر أن رسول الله ص  عن

شتم الرجل والديه قالوا يا رسول الله وهل يشتم الرجل 

والديه قال نعم يسب أبا الرجل فيسب أباه ويسب أمه 

 (متفق عليه)فيسب أمه 

Dari Abdullah bin Umar sesungguhnya Rasulullah SAW 

bersabda: Termasuk dosa besar adalah seseorang mencela 

(menghina) kedua orang tuanya. Para sahabat bertanya: “wahai 

rasulullah apakah mungkin seseorang itu mecela kedua orang 

tuanya? Rasulullah Menjawab: ya, tentu, yaitu ketika dia mencaci 

(menghina) bapak seseorang, maka orang tersebut ganti mencaci 

bapaknya. Ketika ia mencaci ibu sesorang, maka orang tersebut 

ganti mencaci ibunya. (Mutafaqun alaih). 

Dari hadis ini dapat diambil kesimpulan, bahwa larangan mencaci 

orang tua orang lain adalah merupakan upaya untuk membentengi diri, 

yaitu menjauhkan atau menghindari sebab, yaitu orang lain mencaci-

maki (menghina) orang tuanya.  

 

c) Nabi Melarang Membunuh Orang Munafik 

 اخش ى ان يتحدث الناس ان محمد يقتل اصحابه
Aku takut orang ramai memperkatakan bahwasanya muhammad 

membunuh sahabat-sahabatnya.. 

Berdasarkan hadis diatas, memberikan pemahamna bahwa 

menghindari mafsadah dari melakukan pembunuhan terhadap orang 

munafik. Karena melakukan pembunuhan terhadap orang munafik 

bisa menyebabkan Nabi dituduh membunuh sahabat-sahabatnya. Dan 

ini bisa membahayakan dakwah nabi SAW.  



~ 193 ~ 

Dari penjelasan di atas dapat diperoleh I’tibar, yaitu dimana saja 

kemafsadatan lebih kuat dari pada kemaslahatan, dilaranglah wasilah 

(jalan) yang  menyampaikan kepadanya, mengingat kaidah: 

ح  
ْ
 درء المفاسد مقدم على جلب المصال

Menolak kerusakkan didahulukan atas mendatangkan 

kemaslahatan.  

2) Ulama Yang Menolak Sadd Al-Dzariah Sebagai Hujjah 

Syar’iyyah 

Imam Hanafi dan Iman Syafi’i keduanya tidak mempergunakan 

Saddudz Dari’ah dan tidak pula menolaknya. Ulama yang menolak 

dengan keras sad al-dzari’ah adalah dari kalangan Dhahiriyyah. Ibn 

Hazm, salah seorang ulama Dhahiriyyah dalam kitabnya al-Ihkam fi 

ushul al-ahkam, menjelaskan penolakanya tersebut.  

a) Dalam perspektif Ibn Hazm, perkara subhat yang dijelaskan oleh 

hadis bukhari di atas, tidak tepat dijadikan landasan untuk sad al-

dzari’ah. Beliau menyatakan sebagai berikut: 

والمشتبهات ليس من الحرام وما لم يكن حراما فهو حلَل 

وهذا في غاية البيان وهذا هو الورع الذي يحمد فاعله 

 .ويؤجر ولا يذم تاركه ولا يأثم ما لم يواقع الحرام البين

Perkara subhat bukanlah termasuk yang diharamkan; dan segala 

Sesutu yang tidak diharamkan, maka hal itu adalah halal. Dan 

inilah penjelasan akhirnya. Dan dikatakan sebagai wara’ 

(menjaga diri) yang mana pelakunya dipuji dan diberikan pahala, 

dan orang meninggalkanya tidak dikecam dan tidak pula berdosa 

selama ia tidak terjatuh dalam perkara haram yang jelas dan 

nyata.226  

                                                             
226 Abu Muhammad ali bin Ahmad bin Sa’id Ibn Hazm al-Andalusiy, Al-Ihkam Fi 

Ushul Al-Ahkam, ditahqiq oleh Syaikh Ahmad Muhammad Syakir, (Beirut-Libanon: 

dar al-afaq al-jadidah, tth), VI: 5 



~ 194 ~ 

Dalam pandangan ibn hazm di atas, bahwa perkara haram itu jelas. 

Ketika segala sesuatu tidak dinyatakan sebagai haram, maka hal 

itu masuk dalam kategori yang halal. Dan sesuatu yang halal itu 

boleh dilakukan dan boleh pula ditinggalkan (tahyir), selama tidak 

masuk ke dalam yang haram. Oleh sebab itu, tidak boleh ada 

larangan terhadap segala sesuatu yang memang tidak dilarang. 

Karena yang berhak melarang adalah Allah dan rasulnya semata.  

b) Sad al-dzari’ah sebagai bentuk kehati-hatian (ihtiyath), menurut 

perspektif Ibn Hazm juga tidak tepat. Karena nabi SAW belum 

menjelaskan tentang perkara yang menjadi persoalan yang mana 

seorang mukmin harus meniggalkanya. Sekiranya perkara itu 

harus ditinggalkan, maka nabi SAW pasti menjalskanya, hanya 

saja dalam kaitanya dengan sad al-dzari’ah ini nabi tidak 

memberikan penjelasan.227  Oleh karena itu, hal itu ditolak 

berdasarkan firman Allah SWT dalam Surat al-nahl: 116. 

وا لِمَا 
ُ
قُول

َ
 ت

َ
 وَلا

ُ
صِف

َ
ا حَرَامٌ  ت

َ
ذ
َٰ
لٌ وَهَ

َ
ا حَلَ

َ
ذ
َٰ
ذِبَ هَ

َ
ك
ْ
مُ ال

ُ
تُك

َ
سِن

ْ
ل
َ
أ

تَ 
ّ
ذِبَ لِ

َ
ك
ْ
هِ ال

َّ
ى الل

َ
رُونَ عَل

َ
ذِينَ يَفْت

َّ
ذِبَ إِنَّ ال

َ
ك
ْ
هِ ال

َّ
ى الل

َ
رُوا عَل

َ
فْت

 يُفْلِحُونَ 
َ

 ﴾٥٥٢﴿النحل: لا

Dan janganlah kamu mengatakan terhadap apa yang disebut-

sebut oleh lidahmu secara dusta "ini halal dan ini haram", untuk 

mengada-adakan kebohongan terhadap Allah. Sesungguhnya 

orang-orang yang mengada-adakan kebohongan terhadap Allah 

tiadalah beruntung.  (QS al-Nahl [16]: 116. 

c) Menurut Prof. Amir Syarifudin, bahwa paradigma sad al-dzariah 

adalah ijtihad yang didasarkan pada pertimbangan kemaslahatan, 

dan kemaslahatan itu pada dasarnya ijtihad yang berdasarkan pada 

pertimbangan ra’yu (pemikiran) manusia. Oleh karena itu, 

                                                             
227 Ibn Hazm al-Andalusiy, Al-Ihkam Fi Ushul Al-Ahkam,hlm. 6. 



~ 195 ~ 

Dzahiriyyah menolak secara mutlak ijtihad yang didasarkan pada 

ra’yu (penalaran) seperti ini.228  

 

3. PEMBAGIAN SADD AL-DARI’AH 

Dilihat dari besar atau kecilnya dampak yang ditimbulkanya 

terhadap kerusakan (mafsadat), dalam perspektif Ibn Qayim al-

Zaujiyah, al-dariah dapat dibedakan dalam empat macam, yaitu: 

1) Sarana (wasilah) yang membawa kepada kerusakan secara 

langsung. Seperti minum minuman keras yang membawa 

kerusakan berupa mabuk (rusak akal); perzinahan yang membawa 

pada kerusakan asal usul keturunan dan rumah tangga, yaitu 

berupa percamburan benih.  

2) Sarana untuk hal-hal yang mubah, tetapi bertujuan untuk 

mengantarkan pada kerusakan. Seperti akad nikah yang ditujukan 

untuk nikah muhalil. Akad nikahnya adalah mubah (halal), tetapi 

itu hanya sebagai kedok untuk hal-hal yang diharamkan yaitu 

nikah muhalil, maka berakibat pada kerusakan. Demikian juga, 

akad jual beli yang bertujaun untuk melakukan riba.  

3) Sarana untuk hal-hal yang mubah, dan tidak ditujukan untuk 

sarana kerusakan, tetapi berimplikasi pada kerusakan pada 

umumnya, dan kerusakan yang ditimbulkanya itu lebih banyak 

dibandingkan dengan maslahat yang ditimbulkanya. Hal ini 

misalnya, mencaci tuhannya orang-orang musyrik di hadapan 

mereka. Ketidaksukaan pada tuhan orang-orang musyrik adalah 

kemubahan bahkan sebagai kewajiban iman. Bahkan iman yang 

baik adalah orang memiliki sikap wala’ dan bara’ yang jelas, 

dengan mengecam ketuhanan yang polyteisme. Hanya saja ketika 

kecaman itu ditujukan secara terang-terangan di hadapan orang-

orang kafir, maka implikasinya orang-orang kafir yang tidak 

menerima perbuatan tersebut, mereka akan melakukan hal yang 

serupa kepada Tuhannya orang-orang beriman; mereka akan 

                                                             
228 Prof. Dr. Amir syarifudin, Ushul al-Fiqh, hlm. 406. 



~ 196 ~ 

melakukan penghinaan juga kepada Allah SWT. Inilah yang 

kemudian timbul, yaitu kerusakan berupa penghinaan kepada 

Allah SWT. Contoh yang lain adalah berhiasnya seorang wanita 

yang ditinggal mati suaminya dan masih dalam masa iddah. 

Berhias adalah sesuatu yang mubah (halal), dan berhias disini juga 

mungkin tidak tujukan untuk kemaksiatan. Hanya saja karena 

waktu yang tidak tepat, yaitu masa iddah yang belum selesai, 

maka berdampak kepada fitnah.  

4) Sarana untuk sesuatu yang mubah, yang kadang-kadang membawa 

kerusakan (mafsadat), hanya saja kemaslahatanya lebih banyak 

dibandingkan dengan kerusakan yang ditimbulkanya. Sebagai 

contoh, melihat wajah wanita saat dipinang; menyampaikan 

kebenaran kepada penguasa zhalim.229   

4. KAIDAH-KAIDAH SADD AL-DZARI’AH 

Ada beberapa kaidah sad al-dariah yang yang telah dikembangkan 

oleh para ulama yang dihimpun dibawah ini, sebagai berikut: 

Kaidah Pertama 

 درء المفاسد أولى من جلب المصالح

Menolak kerusakan lebih utama (didahulukan) dari mengambil 

manfaat.  

Kaidah Kedua 

هُ 
َ
مُ مَا هُوَحَرِيْمٌ ل

ْ
هُ حُك

َ
حَرِيْمُ ل

ْ
 ال

Yang mengelilingi larangan hukumnya sama dengan yang 

dikelilingi 

                                                             
229 Muhammad Bin Abu Bakar Ibn Al-Qayyim Al-Jauziyah, I’lam al-muwaqi’in ‘an 

rabb al-‘Alamin, ditahqid oleh Thaha Abdurrauf Sa’ad (Kairo-Mesir: Maktabat al-

Kulliyat al-Azhariyah, tth), hlm.135. 



~ 197 ~ 

Kaidah Ketiga 

هَ 
َ
 ل
ُ
ة
َ
امُ المَقَاصِدِ الوَسِيْل

َ
حْك

َ
 ا أ

Hukum Wasilah Tergantung Pada اhukum tujuan-tujuannya.230  

Senada dengan kaidah di atas, Ibn Qayim menyatakan sebagai berikut: 

 فوسيلة المقصود تابعة للمقصود

Sarana yang mengantarkan tujuan, maka mengikuti tujuan.231 

 

Kaidah Keempat 

ا
َ
زَاحَمَتِ  إِذ

َ
ا ت

َ
ى مِنْهَا وَإِذ

َ
عْل

َ
لأ
ْ
مَ ا دِّ

ُ
مَصَالِحُ ق

ْ
زَاحَمَتِ ال

َ
ت

 مِنْهَا
ُّ
ف

َ
خ
َ
لأ
ْ
مَ ا دِّ

ُ
مَفَاسِدُ ق

ْ
 ال

Jika ada beberapa kemaslahatan bertabrakan, maka maslahat 

yang lebih besar (lebih tinggi) harus didahulukan. Dan jika ada 

beberapa mafsadah (bahaya, kerusakan) bertabrakan, maka yang 

dipilih adalah mafsadah yang paling ringan.232 

Kaidah Kelima 

 اعطاؤه حرم اخذه حرم ما و  اتخاذه حرم استعماله حرم ما

Apa yang haram menggunakannya, haram pula memperolehnya. 

Sesuatu yang haram diambilnya, diharamkan pula 

memberikannya. 

                                                             
230 Syaikh Abdurrahmân bin Nâshir al-Sa'di, al-Qawâ'id,.. 
231 al-Jauziyah, Muhammad bin Abi bakr Ibn al-Qayim, I’lamul Muwaqqi’in, 

ditahqiq oleh Thaha bin Abd al-rauf saad, (Kairo: maktabah al-Kulliyat al-azhariyah, 

tth),  III: 135. 
232 Syaikh Abdurrahmân bin Nâshir al-Sa'di, al-Qawâ'id wa al-Ushûl al-Jâmi'ah wa al-Furûq 

wa at-Taqâsim al-Badi'ah an-Nâfi'ah. Tahqiq Syaikh DR. Khâlid bin ‘Ali al-Musyaiqih. Cet. 

II, Thn. 1422 H/2001 M. Dâr al-Wathan li an-Nasyr. Riyadh., hlm. 85-86 



~ 198 ~ 

Kaidah Keenam 

لُ وَ 
َ

حَلَ
ْ
ااجْتَمَعَ اال

َ
حَرَامُ  اِذ

ْ
بَ ال

َ
ل
َ
حَرَامُ غ

ْ
 ال

Apabila berkumpul antara yang halal dan yang haram, 

dimenangkan yang haram. 

 

D. EVALUASI / SOAL LATIHAN 

SELESAIKAN SOAL-SOAL BERIKUT INI: 

1) Apa yang anda ketahui tentang maslahah? 

2) Apa berbedaan dan hubunga antara maqasid dan maslahah 

3) Apa pendapat al-Tufi dalam kaitanya dengan maslahah mulghah? 

4) Apa yang mejadi alasan para ulama menolak maslahah mursalah? 

5) Jelaskan argumentasi para ulama yang pro ataupun kontra 

terhadap sad al-dariah sebagai hujjah syariyyah. 

6) Apa yang dimaksudkan dalam kaidah-kaidah berikut ini: 

 درء المفاسد أولى من جلب المصالح -

 لأن النصوص قليلة، والحوادث كثيرة. -

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 199 ~ 

 

 

BAB 6 
METODE IJTIHAD MELALUI ISTIDLAL DENGAN AL-

‘URF, ISTISHAB, DAN QAUL SAHABI 

 

 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN 

Setelah mengikuti proses pembelajaran, mahasiswa dapat 

memahami dan menjelaskan tentang: 

1) Pengertian al-urf, istishab, dan qaul sahabi. 

2) Dasar kehujahan al-urf, istishab, dan qaul sahabi 

3) Pembagian al-urf, istishab, dan qaul sahabi. 

4) Kaidah-kaidah al-urf, istishab, dan qaul sahabi 

5) Contoh-contoh penerapan al-urf, istishab, dan qaul sahabi dalam 

isjtihad. 

 

B. Al-URF 

1. PENGERTIAN 

al-Urf (العرف) secara bahasa berasal dari kata ‘arafa – ma’rifah – 

irfan – ma’ruf ( معروف -عرفان  –معرفة  –عرف  ), yang berarti mengenal, 

pengetahuan, dikenal, ketenangan (السكون و الطمأننة). Bahwa sesuatu 

yang dikenal oleh seseorang menjadikanya tenang dan tentram, 

sebaliknya sesutau yang tidak dikenal, menjadikan seseorang bersikap 

kasar dan liar. Ibn Faris, sebagaimana dikutip oleh Umar sulaiman al-

Asyqar, menyatkan bahwa al-‘urf adalah urutan sesuatu yang mana 



~ 200 ~ 

bagian satu terhubung dengan bagian yang lainya secara 

tersambung.233   

Kata lain yang sering dipersamakan dan dipertukarkan 

penggunaanya dengan kata al-urf adalah adat (عادة). Secara bahasa, 

adat (علدة) berasal dari kata kerja lampau (fi’il madhi), yaitu ‘ada-

ya’udu-‘audan-‘adat ( عادة -عودا  –يعود  –عاد  ), yang memiliki makna 

kembali, mengulang, dan berulang. Sehingga adat memiliki makna 

sesuatu yang diulang-ulang dan menjadi terbiasa dan dibiasakan oleh 

masyarakat. 

Sementara secara istilah, para ulama memberikan pengertian 

dalam beragam perspektif. 

1) Fairuz Abadi 

يعرف بالشرع و  العقل حسنة, العرف اسم لكل فعل 

 والعرف : المعروف من الاحسان.

Al-‘urf adalah nama setiap perbuatan yang kebaikannya dikenal 

oleh syariat dan akal. Dan al-‘urf adalah yang dikenal dari 

perbuatan ihsan (baik).234 

2) Abdul wahab Khallaf. 

و فعل أالعرف هو ما تعارفه الناس و ساروا عليه , من قول  

و ترك و يسمي العادة. و في لسان الشرعيين لا فرق بين أ

رف الناس البيع ارف و العادة. فالعرف العملي : مثل تعالع

                                                             
233 Umar Sulaiman bin Abdullah al-Asyqar, Nadharat fi Ushul al-Fiqh, (Yordania: 

Dar al-Nafais, 2015), hlm. 148. 
234 Umar Sulaiman bin Abdullah al-Asyqar, Nadharat fi Ushul al-Fiqh, (Yordania: 

Dar al-Nafais, 2015), hlm. 148. 



~ 201 ~ 

بالتاطي من غير صيغة لفظية. و العرف القولي : مثل 

 تعارفهم اطلَق الولد علي الذكر دون الانثي.

Al-‘urf adalah apa yang sudah dikenal oleh manusia, dan mereka 

menjalaninya, baik berupa perkataan, perbuatan, ataupun 

larangan. Dan ini dinamakan dengan adat. Dan dalam istilah 

syara’, tidak ada perbedaan antara al-urf dan al-adat. Adapun al-

urf amali adalah seperti yang kenalnya manusia terhadap jual beli 

tanpa menggunakan sighat. Dan al-urf al-qauli adalah seperti 

pengenalan manusia dalam pengungkapan kata al-walad yang 

digunakan untuk anak laki-laki bukan untuk anak perempuan. 235  

3) Ali Hasaballah: 

العادة ما تعارفه الناس, فأصبح مألوفا لهم, سائغا في مجري 

حياتهم سواء أ كان قولا جري عرفهم علي استعماله في معني 

 خاص بهم, كاطلَقهم لفظ الولد علي الذكر دون الأنثي, و...

Adat adalah apa yang sudah dikenal oleh manusia, oleh karena 

itu menjadi kebiasaan bagi mereka, menjadi santapan yang 

menyenangkan dalam perjalanan hidup mereka. Baik itu berupa 

perkataan yang kebiasaan mereka menggunakanya untuk makna 

yang khusus, seperti ungkapan orang arab menyebut kata al-

walad untuk anak laki-laki, bukan digunakan untuk anak 

perempuan, dan lain-lain.236 

Dengan demikian urf mencakup sikap saling pengertian dan 

kesepakatan diantara manusia. Sekalipun merupakan kesepakatan 

masyarakat, urf berbeda dengan Ijmak. Karena Ijmak merupakan 

tradisi dari kesepakatan para mujtahidin secara khusus. Sementara urf 

merupakan kesepakatan terhadap suatu perbuatan oleh suatu 

masyarakat. 

                                                             
235 Abdul Wahab khallaf, Ilmu Ushul al-fiqh, hlm.89. 
236 Ali Hasaballah, Ushul al-tasyri’ al-Islami, hlm. 349. 



~ 202 ~ 

2. DASAR  DAN KEHUJJAHAN AL-URF 

Pada umumnya, urf ditujukan untuk memelihara kemaslahatan 

umat serta menunjang pembentukan hukum dan penafsiran beberapa 

nash. Dalam prakteknya, para ulama berbeda pendapat terkait 

penggunakan urf sebagai dasar hujjah: 

1) Yang memperbolehkan  

Menurut Abdul Wahab Khalaf bahwa para ulama dahulu banyak 

menggunakan urf dalam metodologi hukum mereka. Abdul wahab 

Khalaf menyatakan bahwa metode al-urf digunakan oleh Imam malik, 

Abu hanifah dan para sahabatnya, dan demikian juga Imam al-Syafi’i. 

Beliau mengungkapkan sebagai berikut: 

ولهذا قال العلماء:العادة شريعة محكمة، والعرف في الشرع 

لى عمل أهل له اعتبار، والإمام مالك بنى كثيرا من أحكامه ع

المدينة، وأبو حنيفة وأصحابه اختلفوا في أحكام بناء على 

اختلَف أعرافهم، والشافعي لما هبط إلى مصر غير بعض 

الأحكام التي كان قد ذهب إليها وهو في بغداد، لتغير العرف، 

 ولهذا له مذهبان قديم وجديد.

Oleh karena itu para ulama berpendapat: kebiasaan (adat) adalah 

hukum yang legal. Dan kebiasaan memiliki pertimbangan di 

dalam syariat. Imam Malik telah banyak membangun hukum-

hukumnya atas dasar tradisi kebiasaan orang-orang Madinah. 

Sementara Abu Hanifah dan para sahabatnya mereka banyak 

berbeda pendapat dalam persoalan-persolan hukum karena 

didasarkan pada perbedaan-perbedaan kebiasaan (tradadisi) 

mereka. Demikian juga ketika Imam al-Syafi’i pindah ke Mesir,  

beliau melakukan perubahan beberapa hukum yang dulu beliau 

pegangi ketika di Baghdad, karena factor perubahan kebiasaan 



~ 203 ~ 

(adat). Oleh karena itu Imam al-syafii memiliki dua pendapat, 

yaitu lama dan yang baru (qaul qadim dan qaul jadid).237   

Dari pendapat yang dikemukan oleh Abdul Wahab Khallaf 

tersebut, menunjukan bahwa urf digunakan secara luas oleh para 

ulama mujtahid dalam metode pengambilan dan penetapan hukum 

Islam. Dan para ulama yang mendukung penggunaan al-urf sebagai 

metode penetapan hukum, berargumen berdasarkan pada beberapa 

ayat alquran:  

جَاهِلِينَ 
ْ
عْرِضْ عَنِ ال

َ
عُرْفِ وَأ

ْ
مُرْ بِال

ْ
عَفْوَ وَأ

ْ
ذِ ال

ُ
 ﴾٥٢٢﴿خ

Jadilah engkau pemaaf dan suruhlah orang mengerjakan yang 

ma'ruf, serta berpalinglah dari pada orang-orang yang bodoh. 

(QS al-A’raf [7]: 199) 

اسِ  رِجَتْ لِلنَّ
ْ
خ

ُ
ةٍ أ مَّ

ُ
يْرَ أ

َ
نتُمْ خ

ُ
مُرُونَ  ك

ْ
أ
َ
مَعْرُوفِ ت

ْ
نْهَوْنَ عَنِ  بِال

َ
وَت

رِ 
َ
مُنك

ْ
 ﴾٥٥٠عمران: ﴿آلال

Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, 

menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari yang munkar, 

(QS Ali Imron [3]: 110) 

مِنَاتُ بَعْ 
ْ
مُؤ

ْ
مِنُونَ وَال

ْ
مُؤ

ْ
مُرُونَ وَال

ْ
وْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأ

َ
ضُهُمْ أ

مَعْرُوفِ 
ْ
رِ  بِال

َ
مُنك

ْ
 ﴾١٥﴿التوبة: وَيَنْهَوْنَ عَنِ ال

Dan orang-orang yang beriman, lelaki dan perempuan, 

sebahagian mereka (adalah) menjadi penolong bagi sebahagian 

yang lain. Mereka menyuruh (mengerjakan) yang ma'ruf, 

mencegah dari yang munkar, (QS al-Taubah [9]: 71) 

                                                             
237 Abdul Wahab khalaf, Ilm ushul al-Fiqh, hlm. 90. 



~ 204 ~ 

2) Yang tidak memperbolehkan 

Ibnu  Hajar seperti yang disebutkan al-Khayyath, mengatakan 

bahwa para ulama’ Syafi’iyah tidak membolehkan berhujjah dengan 

Al-urf apabila dalam Urf tersebut bertentangan dengan nash. 

3. SYARAT-SYARAT AL-URF (ADAT) 

Menurut Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah, 

bahwa al-urf (adat) dapat menjadi hujah syar’iyyah ketika terpenuhi 

beberapa syarat. Yaitu: 

a) Hendaknya ‘urf itu bersifat umum (ًٍ  .(أنٍيكونٍالعرفٍعاماًٍأوٍغالبا

b) Hendaknya urf itu diterima oleh mayoritas (ًٍأنٍيكونٍالعرفٍمطردا

ًٍ  .(أوٍأكثريا

c) Hendaknya urf itu ada ketika diimplementasikan (ٍأنٍيكونٍالعرف

 .(موجوداًٍعندٍإنشاءٍالتصرف

d) Hendaknya urf itu terpelihara, yaitu perbuatan itu myakinkan 

dalam tuntutan pandangan manusia (ٍأنٍيكونٍالعرفٍملزماً،ٍأي:ٍيتحتم

  .(العملٍبمقتضاهٍفيٍنظرٍالناس

e) Hendahkanya urf itu tidak bertentangan dengan suatu dalil 

yang kuat (أنٍيكونٍالعرفٍغيرٍمخالفٍلدليلٍمعتمد) 

f) Hendahnya urf itu tidak bertentangan dengan urf lain dalam 

satu negara (tempat) (ٍأنٍيكونٍالعرفٍغيرٍمعارضٍبعرُفٍآخرٍفيٍنفس

 238(البلد

4. MACAM-MACAM AL-URF 

1) Dilihat Dari Baik Dan Buruknya 

Jika dilihat dari baik dan buruknya Urf dapat dibagi menjadi dua, 

yaitu : 

a) Urf Sahih 

                                                             
238 Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah, Al-Jami’ Lil Masail Ushul Al-

Fiqh Wa Tatbiqatuha ‘Ala Al-Madzhab Al-Rajih, (Riyad-Saudi: Maktabah Al-

Rusyd, 2000),,hlm.394. 



~ 205 ~ 

Urf sahih adalah kebiasaan atau adat yang benar, yang sesuai 

dengan syara’. Dalam hal ini, Abdul wahab Khallaf Mengatakan: 

فالعرف الصحيح: هو ما تعارفه الناس، ولا يخالف دليل 

،
ً
 ولا يبطل واجبا

ً
 شرعيا ولا يحل محرما

Urf shahi adalah sesuatu yang telah dikenal oleh manusia dan 

tidak bertentangan dengan syara’, dan tidak menghalalkan yang 

telah diharamkan serta tidak mengharamkan yang telah 

dihalalkan oleh Syara’, dan serta tidak membatalkan sesuatu yang 

wajib.239  

Sebagai contoh dari kebiasaan ini adalah sungkeman dalam tradisi 

jawa, kegiatan halal bi halal pada saat idul fitri, memberikan hadiah 

pada momen-momen tertentu seperti ulang tahun, dan sebagainya.  

b) Urf fasid 

Urf fasid (العرف الفاسد) adalah kebiasan yang rusak berdasarkan 

pertimbangan syara’. Abdul Wahab Khallaf mendefiniskan sebagai 

berikut: 

العرف الفاسد: هو ما تعارفه الناس ولكنه يخالف الشرع 

 أو يحل الْحرم أو يبطل الواجب، 

Urf fasid adalah sesuatu yang telah dikenal manusia di antara 

manusia, tetapi bertentangan dengan hukum syara’, atau 

menghalalkan yang telah diharamkan, dan juga mengharamkan 

yang telah dihalalkan oleh Syara’, serta membatalkan sesuatu 

yang telah ditetapkan sebagai kewajiban.240 

 Sebagai contoh budaya judi pada saat pesta pernikahan, minum-

minuman keras pada saat pesta, kumpul kebo, sabung ayam, memakan 

                                                             
239 Abdul Wahab Khallaf, Ilm Ushul al-Fiqh, hlm. 89. 
240 Abdul Wahab Khallaf, Ilm Ushul al-Fiqh, hlm. 89. 



~ 206 ~ 

riba dan sebagainya. Semua itu adalah perbuatan yang diharamkan 

oleh syariat. 

2) Dilihat Dari Materi Yang Menjadi Sumber Kebiasaan 

Sedangkan jika dilihat dari materi yang menjadi kebiasaan, Urf 

terbagi menjadi dua, yaitu :  

a) Urf Perkataan 

Urf qauli (perkataan) adalah kebiasaan yang berlaku dalam 

penggunaan bahasa atau ucapan.  

 

1. Contoh 1: 

مْ فِي 
ُ
هُ يُفْتِيك

َّ
لِ الل

ُ
كَ ق

َ
ةِ يَسْتَفْتُون

َ
ل

َ
لَ

َ
ك
ْ
هُ إِ  ال

َ
يْسَ ل

َ
كَ ل

َ
 هَل

ٌ
نِ امْرُؤ

هَا 
َّ
ن ل

ُ
مْ يَك

َّ
رَكَ وَهُوَ يَرِثُهَا إِن ل

َ
 مَا ت

ُ
هَا نِصْف

َ
ل
َ
تٌ ف

ْ
خ

ُ
هُ أ

َ
دٌ وَل

َ
وَل

 
ً
وَة

ْ
وا إِخ

ُ
ان
َ
رَكَ وَإِن ك

َ
ا ت انِ مِمَّ

َ
ث
ُ
ل
ُّ
هُمَا الث

َ
ل
َ
تَيْنِ ف

َ
ن
ْ
تَا اث

َ
ان
َ
إِن ك

َ
دٌ ف

َ
وَل

 
ّ
لُ حَظِ

ْ
رِ مِث

َ
ك
َّ
لِلذ

َ
 وَنِسَاءً ف

ً
جَالا ن  رِّ

َ
مْ أ

ُ
ك
َ
هُ ل

َّ
نُ الل يَيْنِ يُبَيِّ

َ
نث
ُ ْ
الأ

يْءٍ عَلِيمٌ 
َ

لِّ ش 
ُ
هُ بِك

َّ
وا وَالل

ُّ
ضِل

َ
 ﴾٥١٢﴿النساء: ت

Mereka meminta fatwa kepadamu (tentang kalalah). Katakanlah: 

"Allah memberi fatwa kepadamu tentang kalalah (yaitu): jika 

seorang meninggal dunia, dan ia tidak mempunyai anak dan 

mempunyai saudara perempuan, maka bagi saudaranya yang 

perempuan itu seperdua dari harta yang ditinggalkannya, dan 

saudaranya yang laki-laki mempusakai (seluruh harta saudara 

perempuan), jika ia tidak mempunyai anak; tetapi jika saudara 

perempuan itu dua orang, maka bagi keduanya dua pertiga dari 

harta yang ditinggalkan oleh yang meninggal. Dan jika mereka 

(ahli waris itu terdiri dari) saudara-saudara laki dan perempuan, 

maka bahagian seorang saudara laki-laki sebanyak bahagian dua 

orang saudara perempuan. Allah menerangkan (hukum ini) 



~ 207 ~ 

kepadamu, supaya kamu tidak sesat. Dan Allah Maha Mengetahui 

segala sesuatu. (QS al-nisa [4]: 176) 

Dalam kebiasaan sehari-hari orang arab, kata walad digunakan 

hanya untuk anak laki-laki dan tidak untuk anak perempuan. Sehingga 

dalam memahami kata walad digunakan urf qauli tersebut.  Dengan 

urf qauli, kata kalalah dalam ayat di atas dimaknai dengan orang yang 

tidak meninggalkan anak laki-laki.  

2. Contoh 2 

وا مِنْهُ 
ُ
ل
ُ
ك
ْ
بَحْرَ لِتَأ

ْ
رَ ال ذِي سَخَّ

َّ
حْمًاوَهُوَ ال

َ
رِجُوا  ل

ْ
سْتَخ

َ
ا وَت رِيًّ

َ
ط

وا مِن 
ُ
كَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغ

ْ
فُل

ْ
رَى ال

َ
بَسُونَهَا وَت

ْ
ل
َ
 ت

ً
يَة

ْ
مِنْهُ حِل

رُونَ 
ُ
ك

ْ
ش

َ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
ضْلِهِ وَل

َ
 ﴾٥٤﴿النحل: ف

Dan Dialah, Allah yang menundukkan lautan (untukmu), agar 

kamu dapat memakan daripadanya daging yang segar (ikan), dan 

kamu mengeluarkan dari lautan itu perhiasan yang kamu pakai; 

dan kamu melihat bahtera berlayar padanya, dan supaya kamu 

mencari (keuntungan) dari karunia-Nya, dan supaya kamu 

bersyukur. (QS al-Nahl [16]: 14) 

Dalam ayat ini, bahwa kata daging (لحم) mencakup daging, sapi, 

kambing, Ikan dan hewan lainya.  Namun dalam kebiasaan orang 

Arab bahwa kata daging (لحم) tidak digunakan untuk menyebut daging 

ikan. Sehingga ketika ada seseorang bersumpah dengan mengatakan: 

Demi Allah saya bersumpah tidak akan makan daging, kemudian dia 

memakan ikan. Maka menurut kebiasaan orang orang Arab, orang 

tersebut tidak melanggar sumpah.  

b) Urf Perbuatan. 

Urf fi’li adalah adat kebiasaan yang yang dilakukan dalam wujud 

perbuatan oleh suatu masyarakat. Contoh dalam kebiasaan ini adalah 

kebiasaan orang-orang di Negara maju jual beli dengan cara 



~ 208 ~ 

menggunakan mesin, dimana transaksi dilakukan dengan mesin baik 

menyetor barang dan mengambil barang. Oleh karena itu, kebiasaan 

jual beli yang semacam ini tidak menyalahi aturan aqad dalam syariat.   

3) Dilihat dari sumbernya. 

Dilihat dari sandaran kemunculannya menurut Abdul Karim Bin 

Ali Bin Muhammad Al-Namlah dalam kitabnya, Al-Jami’ Lil Masail 

Ushul Al-Fiqh Wa Tatbiqatuha ‘Ala Al-Madzhab Al-Rajih, al-urf 

dapat dibedakan dalam tiga kategori, yaitu: 

a) Al-urf al-‘am (العرُفٍالعام) 

Al-Urf Al-Am (العرُفٍالعام), yaitu kebiasaan umum; yaitu kebiasaan 

yang telah dikenal oleh umat manusia di berbagai negara. Sebagai 

contoh: transaksi pemesan pembuatan produk barang, seperti 

pemesanan pakaian  dan sebagainya. 

b) Al’urf al-khas (العرُفٍالخاص) 

Al-urf al-khas (ٍالخاص  kebiasaan khusus, yaitu kebiasaan ,(العرُف

yang sudah dikenal oleh sebagaian besar manusia  di sebagian Negara. 

Sebagai contoh pengungkapan kata al-dabah (الدابة) untuk menyebut 

binatang kuda di Iraq, hal ini dapat berbeda makna ketika digunakan 

di Mesir.  

c) Al-‘urf al-Syar’iy 

Al-urf al-Syar’i, yaitu lafal yang digunakan oleh syara’ yang 

dimaksudkan untuk makna yang khusus. Seperti misalnya, kata shalat. 

Sesunggunya kata shalat dalam pengertian bahasa bermakna doa, 

tetapi syara’ menggunakan istilah untuk sesuatu yang khusus.241   

                                                             
241 Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad Al-Namlah, Al-Jami’ Lil Masail Ushul Al-

Fiqh Wa Tatbiqatuha ‘Ala Al-Madzhab Al-Rajih, (Riyad-Saudi: Maktabah Al-

Rusyd, 2000), Hlm. 389 



~ 209 ~ 

5. KAIDAH-KAIDAH AL-URF 

Imam al-Suyuthi dalam kitabnya al-Asybah wa al-nadzair, 

mengutarakan beberapa kaidah terkait dengan al-urf: 

1) Kaidah Pertama: 

 
ٌ
مَة

َّ
 مُحَك

ُ
عَادَة

ْ
 ال

Kebiasaan (adat) itu hukum yang dikuatkan.242 

2) Kaidah Kedua: 

 
َ

لَ
َ
رَبَتْ ف

َ
إِن اضْط

َ
رَدَتْ ف

َّ
ا اط

َ
 إذ

ُ
عَادَة

ْ
عْتَبَرُ ال

ُ
 ت

Adat (kebiasaan) itu diterima sebagai hukum apabila diterima 

oleh banyak orang, jika adat itu saling bertentangan maka tidak 

dapat diterima.243 

3) Kaidah Ketiga: 

ةِ 
َ
غ
ُّ
 مِنْ الل

َ
هُ مِنْهُ وَلا

َ
 ضَابِطٍ ل

َ
قًا بِلَ

َ
ل
ْ
رْعُ مُط

َّ
لُّ مَا وَرَدَ بِهِ الش

ُ
ك

عُرْفِ 
ْ
ى ال

َ
 يُرْجَعُ فِيهِ إل

Setiap aturan syariat yang datang   secara mutlak,244  

4) Kaidah Keempat 

المعروف عرفا كالمشروط شرطا، والثابت بالعرف كالثابت 

 بالنص

Kebiasaan (adat) yang telah dikenal seperti suatu syarat yang 

dipersyaratkan, dan ketentuan yang ditetapkan oleh kebiasaan 

                                                             
242 Imam Jalal al-Din Abdurahman bin Abu bakr al-Suyuthi, al-Asybah wa al-

Nadzair, (TT: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1990), I: 89. 
243 Imam jalal al-Din al-Suyuthi, al-Asybah wa al-Nadzair, I: 92. 
244 Imam jalal al-Din al-Suyuthi, al-Asybah wa al-Nadzair, I: 98. 



~ 210 ~ 

(adat) adalah seperti ketentuan yang ditetapkan berdasarkan 

nash.245 

 

C. ISTISHAB 

1. PENGERTIAN 

Istishab secara etimologi berarti membersamai (المصاحية) dan 

menjadikan sesuatu sebagai teman dan yang ditemani atau menjadikan 

persahabatan (اعتبار المصاحبة).246 Sementara secara istilah, para ulama 

ushul mendefinsikan istishab dalam beragam perspektif.  

1) Umar sulaiman bin Abdullah al-Asyqar: 

وهو في اصطلَح الأصوليين: الحكم به علي الش يء بالحال 

التي كان عليها من قبل, حتي يقوم دليل علي تغيير تلك 

يا ثابتا في الماض ي باق-الحال, أو هو جعل الحكم الذي كان

 في الحال, حتي يقوم دليل علي تغيره.

Istishab dalam istilah para ahli ushul adalah hukum terhadap 

sesuatu pada saat sekarang sebagaimana hukum yang berlaku 

sebelumnya, sampai adanya dalil yang mengubah keadaan itu. 

Atau istihab adalah menjadikan hukum yang berlaku pada era 

sebelumnya, tetap diberlakukan untuk era sekarang sampai 

adanya dalil yang mengubahnya.247  

                                                             
245 Abdul Wahab khalaf, Ilm ushul al-Fiqh, hlm. 90. 
246 Khalid Ramadhan Hasan, Mu’jam fi Ushul al-Fiqh, (Bani Suwaif, Mesir: Ar-

Raudhah, 1998), hlm. Lihat juga Abdul Wahab khalaf, Ilm ushul al-Fiqh, hlm. 
247 Umar Sulaiman Bin Abdullah Al-Asyqar, Nadzarat Fi Ushul Al-Fiqh, (Yordania, 

Dar Al-Nafais, 2015), Hlm. 429. 



~ 211 ~ 

2) Khalid Ramadhan Hasan 

استدامة اثبات ما كان ثابتا أو نفي ما كان منفيا. أو هو بقاء 

 الأمر علي ما كان عليه ما لم يوجد ما يغيره.
Mempertahankan ketetapan segala sesuatu yang sudah tetap, atau 

mempertahankan ketidakadaan segala seuatu yang tidak ada. 

Atau juga, adalah mempertanhkan segala sesuatu sebagaimana 

adanya selama belum ada yang mengubahnya .248  

3) Abdul Wahab Khallaf 

م علي الشيئ بالحال التي كان عليها من قبل, حتي يقوم الحك

دليل علي تغير تلك الحال, أو هو جعل الحكم الذي كان 

 ثابتا في الماض ي باقيا في الحال حتي يقوم دليل علي تغيره.

Hukum terhadap sesuatu yang berlangsung saat ini merupakan 

ketentuan hukum yang berlaku pada masa lalu, sampai adanya 

dalil terhadap perubahan kondisi yang berlangsung saat ini. Atau 

menjadikan hukum yang tetap pada masa lalu, tetap berlangsung 

pada masa kini sampai adanya dalil yang mengubahnya.249 

4) Ali Hasaballah 

صوليين, الحكم علي الش يء بما كان ثابتا له أو وعند الأ 

منفيا عنه, لعدم قيام الدليل علي خلَفه, فمبناه عدم قيام 

                                                             
248 Khalid Ramadhan Hasan, Mu’jam fi Ushul al-Fiqh, (Bani Suwaif, Mesir: Ar-

Raudhah, 1998), hlm. 
249 Abdul Wahab Khallaf, Ilm Ushul al-Fiqh wa Khalashat tarikh Tasyri’, (Mesir: 

Mathba’ah al-madaniy, 1375) 



~ 212 ~ 

الدليل علي تغيير حكم سابق, و لهذا كان أخر ما يلجأ اليه 

 الْجتهد.

Menurut para ahli ushul, istishab adalah hukum terhadap sesuatu 

yang didasarkan pada sesuatu yang sudah tetap atau pada sesuatu 

yang meniadakanya itu, karena tidak adanya dalil yang 

berlawanan terhadapnya, maka pijakanya adalah tidak adanya 

dalil dalam merubah hukum yang lama. Oleh karena itu, inilah 

akhir yang menjadi sandaran seorang mujtahid.250  

Dengan demikian, istishab adalah menetapkan hokum sesuatu 

menurut keadaan yang terjadi sebelumnya sampai ada dalil 

merubahnya dengan penganggapan lain.251 Istishab adalah menjadikan 

hukum satu peristiwa berikutnya, kecuali ada dalil yang mengubah 

ketentuan hukum itu. Istishab berarti menganggap tetapnya status 

sesuatu seperti keadaannya. 

2. KEHUJJAHAN ISTISHAB 

Istishab sesunggunya bukan untuk menetapkan suatu hukum yang 

baru, tetapi melanjutkan berlakunya hukum yang telah ada dan bukan 

untuk menetapkan yang belum ada. Ulama Hanafi menetapkan bahwa 

istishab itu dapat menjadi hujjah untuk menolak akibat-akibat hukum 

yang timbul dari penetapan hukum yang berbeda atau kebalikannya 

dengan penetapan hukum semula, bukan untuk menetapkan suatu 

hukum baru dengan kata lain istishab itu adalah menjadi hujjah untuk 

menetapkan perkara yang belum tetap hukumnya.252 

Pendapat yang lain menyatakan, seperti yang dikemukan oleh 

Abdullah Yusuf bin Isa bin ya’qub al-Jadi’ al-Inziy dalam kitabnya 

Taisir ilm ushul al-Fiqh. Beliau menyatakan sebagai berikut: 

                                                             
250 Ali Hasabalah, Ushul al-tasyri al-islami, hlm. 207.  
251 Satri Efendi, Ushul Fiqh  (Jakarta : Kencana Prenada Media Group, 2008), hlm. 

159 
252 Mukhtar Yahya, op.cit., h. 113-114 



~ 213 ~ 

وجُمهُورُ العُلماءِ على إعمالِ أصلِ )الاستِصحابِ( عندَ فقْدِ 

 إليهِ الفقيهُ في 
ُ
جأ

ْ
ليلِ الخاصِّ في المسألةِ، فهوَ آخرُ ما يَل الدَّ

. رعيِّ
َّ
 استِفادَةِ الحُكمِ الش

Jumhur ulama mengamalkan dasar istishab ketika tidak adanya 

dalil khusus dalam suatu masalah. Dan istishab adalah rujukan 

terakhir para ulama fiqh dalam penetapan hukum syara’ (setelah 

mereka melakukan penelitian terlebih dahulu terhadap landasan 

utama hukum Islam yaitu Alqur’an, sunnah, Ijmak dan qiyas).253 

Abdul Wahab Khallaf dalam kitabnya Ilm Ushul al-Fiqh, juga 

menyatakan hal senada, sebagai berikut: 

الاستصحاب آخر دليل شرعي يلجأ إليه الْجتهد لمعرفة 

حكم ما عرض له ولهذا قال الأصوليون: إنه آخر مدار 

الفتوى وهو الحكم على الش يء بما كان ثابتا له مادام لم 

يقم دليل يغيره. وهذا طريق في الاستدلال قد فطر عليه 

 الناس وساروا عليه في جميع تصرفاتهم وأحكامهم.

Istishab adalah dalil syara’ yang terakhir dimana seorang 

mujtahid bersandar dalam rangka untuk mengetahui suatu hukum 

yang dibawa kepadanya. Dalam hal ini para ulama ushul berkata: 

“sesunggunya (istishab) itu adalah akhir tempat sandaran sebuah 

fatwa, yaitu hukum terhadap sesuatu yang didasarkan pada apa 

yang sudah ada ketetapan sebelumnya, selama belum adanya 

suatu dalil yang mengubah statusnya.  Dan ini adalah suatu 

metode dalam beristidlal, yang mana manusia telah melalui dan 

                                                             
253 Abdullah Yusuf bin Isa bin ya’qub al-Jadi’ al-Inziy, Taisir ilm ushul al-Fiqh, I: 

223. 



~ 214 ~ 

menjalaninya dalam semua aspek kegiatan dan hukum-hukum 

mereka.254   

Dengan demikian, istishab merupakan rujukan terakhir bagi para 

ulama ketika berijtihad, yaitu memberlakukan hukum yang lama 

selama belum ada ketentuan hukum baru yang mengaturnya. Ini 

dilakukan ketika para ulama sudah mengkaji berbagai dalil baik 

Alquran, sunnah, Ijmak, dan qiyas, ternyata dalam kajian itu tidak 

ditemukan ketentuan hukum baru. Dalam konteks inilah ulama 

mujtahid memberlakukan istishab, yaitu memberlangsungkan hukum 

lama yang berlaku.   

3. MACAM-MACAM ISTISHAB 

1) Istishab al-Ibahah al-Ashliyah  

Istishab al-Ibahah al-Ashliyah yaitu istishab yang didasarkan atas 

hukum asal dari sesuatu yaitu mubah (boleh).255 

رْضِ 
َ ْ
ا فِي الأ م مَّ

ُ
ك
َ
قَ ل

َ
ل
َ
ذِي خ

َّ
ى  عًاجَمِيهُوَ ال

َ
مَّ اسْتَوَىَٰ إِل

ُ
ث

يْءٍ عَلِيمٌ 
َ

لِّ ش 
ُ
اهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَهُوَ بِك سَوَّ

َ
مَاءِ ف السَّ

 ﴾٢٢﴿البقرة: 

Dialah Allah, yang menjadikan segala yang ada di bumi untuk 

kamu dan Dia berkehendak (menciptakan) langit, lalu dijadikan-

Nya tujuh langit. Dan Dia Maha Mengetahui segala sesuatu. (QS 

al-Baqarah [2]: 29) 

رَ  نْهُ إِنَّ فِي  وَسَخَّ رْضِ جَمِيعًا مِّ
َ ْ
مَاوَاتِ وَمَا فِي الأ ا فِي السَّ م مَّ

ُ
ك
َ
ل

رُونَ 
َّ
قَوْمٍ يَتَفَك

ّ
يَاتٍ لِ

َ
لِكَ لْ

ََٰ
 ﴾٥٨﴿الجاثية: ذ

                                                             
254 Abdul Wahab Khalaf, Ilm Ushul al-Fiqh, hlm. 92. 
255 Abdullah Yusuf bin Isa bin Ya’qub al-Jadi’ al-Inziy, Taisir Ilm Ushul al-Fiqh, 

(Muassasah al-Riyan lit-taba’ah wa al-nasr, 1997), I: 221-222. 



~ 215 ~ 

Dan Dia telah menundukkan untukmu apa yang di langit dan apa 

yang di bumi semuanya, (sebagai rahmat) daripada-Nya. 

Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat 

tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum yang berfikir. (QS al-

Jatsiyah [25]: 13) 

2) Istishab al-Baraah al-Ashliyah  

Istishab al-Baraah al-Ashliyah yaitu istishab yang didasarkan atas 

prinsip bahwa pada dasarnya setiap orang bebas dari tuntutan beban 

taklif sampai ada dalil yang mengubah statusnya itu.256 Misalnya 

bebas dari utang atau kesalahan sampai ada bukti yang mengubah 

status itu.  seseorang yang menuntut bahwa haknya terdapat pada diri 

seseorang, ia harus mampu membuktikannya karena pihak tertuduh 

pada dasarnya bebas dari segela tuntutan, dan status bebasnya itu tidak 

bisa diganggu gugat kecuali dengan bukti yang jelas. 

ا  نَّ
ُ
بِينَ وَمَا ك

ّ
  مُعَذِ

ً
 رَسُولا

َ
بْعَث

َ
ىَٰ ن  ﴾٥١﴿الإسراء: حَتَّ

Kami tidak akan mengazab sebelum Kami mengutus seorang 

rasul.(QS al-Isra [17]: 15) 

ى 
َ
مْرُهُ إِل

َ
 وَأ

َ
ف

َ
هُ مَا سَل

َ
ل
َ
انتَهَىَٰ ف

َ
هِ ف بِّ ن رَّ  مِّ

ٌ
ة
َ
مَن جَاءَهُ مَوْعِظ

َ
ف

 
َ
هِ وَمَنْ عَادَ ف

َّ
الِدُونَ الل

َ
ارِ هُمْ فِيهَا خ صْحَابُ النَّ

َ
ئِكَ أ

ََٰ
ول
ُ
أ

 ﴾٢١١﴿البقرة: 

Orang-orang yang telah sampai kepadanya larangan dari 

Tuhannya, lalu terus berhenti (dari mengambil riba), maka 

baginya apa yang telah diambilnya dahulu (sebelum datang 

larangan); dan urusannya (terserah) kepada Allah. Orang yang 

kembali (mengambil riba), maka orang itu adalah penghuni-

penghuni neraka; mereka kekal di dalamnya. (QS al-Baqarah [2]: 

275) 

                                                             
256Abdullah Yusuf bin Isa bin Ya’qub al-Jadi’ al-Inziy, Taisir Ilm Ushul al-Fiqh, 

(Muassasah Al-Riyan Lit-Taba’ah Wa Al-Nasr, 1997), I: 220-221. 



~ 216 ~ 

هُ مَا 
َ
ل
َ
انتَهَىَٰ ف

َ
هِ ف بِّ ن رَّ  مِّ

ٌ
ة
َ
مَن جَاءَهُ مَوْعِظ

َ
 ف

َ
ف

َ
ى  سَل

َ
مْرُهُ إِل

َ
وَأ

 
َّ
الِدُونَ الل

َ
ارِ هُمْ فِيهَا خ صْحَابُ النَّ

َ
ئِكَ أ

ََٰ
ول
ُ
أ
َ
هِ وَمَنْ عَادَ ف

 ﴾٢١١﴿البقرة: 

Orang-orang yang telah sampai kepadanya larangan dari 

Tuhannya, lalu terus berhenti (dari mengambil riba), maka 

baginya apa yang telah diambilnya dahulu (sebelum datang 

larangan); dan urusannya (terserah) kepada Allah. Orang yang 

kembali (mengambil riba), maka orang itu adalah penghuni-

penghuni neraka; mereka kekal di dalamnya.  (QS al-Baqarah: 

275) 

دْ 
َ
 مَا ق

َّ
سَاءِ إِلا

ّ
نَ النِ م مِّ

ُ
ك
ُ
حَ آبَاؤ

َ
ك
َ
نكِحُوا مَا ن

َ
 ت

َ
 وَلا

َ
 سَل

َ
هُ  ف إِنَّ

 
ً

 وَمَقْتًا وَسَاءَ سَبِيلَ
ً
ة

َ
احِش

َ
انَ ف

َ
 ﴾٢٢﴿النساء: ك

Dan janganlah kamu kawini wanita-wanita yang telah dikawini 

oleh ayahmu, terkecuali pada masa yang telah lampau. 

Sesungguhnya perbuatan itu amat keji dan dibenci Allah dan 

seburuk-buruk jalan (yang ditempuh). (QS al-Nisa’: 22) 

3) Istishab Al-Hukm 

Istishab al-hukm yaitu istishab yang didasarkan atas tetapnya 

status hukum yang sudah ada selama tidak ada bukti yang 

mengubahnya.257 Misalnya seseorang yang memiliki sebidang tanah 

atau harta bergerak seperti mobil, maka harta miliknya itu tetap 

dianggap ada, selama tidak terbukti ada peristiwa yang mengubah 

status hukum itu, seperti dijual atau dihibakannya kepada pihak lain. 

                                                             
257 Abdullah Yusuf bin Isa bin Ya’qub al-Jadi’ al-Inziy, Taisir Ilm Ushul al-Fiqh, 

(Muassasah al-Riyan lit-taba’ah wa al-nasr, 1997), I: 222. 



~ 217 ~ 

4) Istishab al-Wasf 

Istishab al-Wasf yaitu istishab yang didasarkan atas anggapan 

masih tetapnya sifat yang diketahui ada sebelumnya sampai ada bukti 

yang mengubahnya. Misalnya sifat hidup yang dimiliki seseorang 

yang hilang, ia tetap dianggap masih ada sampai ada bukti bahwa ia 

telah wafat. Seseorang yang mafqud (orang yang bepergian yang tidak 

diketahui kabar beritanya, hidup atau matinya dan dimana 

domisilinya), secara hukum dia dianggap masih hidup berdasarkan 

keadaan semula yang sudah diketahui, yaitu hidup sewaktu bepergian 

sampai ada suatu bukti yang menunjukkan kematiannya. Istishab yang 

menetapkan hukum bahwa si mafqud masih hidup.258  

Demikian pula air yang diketahui bersih, tatap dianggap bersih 

selama tidak ada bukti yang mengubah statusnya itu. Sehingga air itu 

masih bisa digunakan untuk bersuci (taharah).259 

4. KAIDAH-KAIDAH ISTISHAB 

Para ulama ushul telah menetapkan kaidah-kaidah istishab yang 

dapat dijadikan sebagai patokan dalam menentukan hukum. Diantara 

para ulama ushul yang telah menetapka kaidah-kaidah tersebut adalah 

Imam al-Suyuti dalam kitabnya al-Asybah wa al-Nadzair. Berikut ini 

adalah beberapa kaidah yang telah dihimpun dan dirumuskan oleh 

Imam al-Suyuthi dan ditambah dengan beberapa kaidah lain.  

1) Kaidah pertama: 

 راءةعدم الدليل دليل على الب

Tidak adanya dalil adalah dalil terhadap lepasnya tanggung 

jawab. 

                                                             
258 Ketika seseorang dihukumi sebagai sudah mati, maka akibat hukum yang timbul 
karenanya adalah hartanya dipusakai,  perjanjian sewa menyewa yang telah 

diadakannya diputuskan ;dan istrinya diceraikan.  
259 Satri Efendi, Ushul Fiqh, hlm. 160-161 



~ 218 ~ 

2) Kaidah kedua: 

ةِ  مَّ ِ
ّ
 الذ

ُ
صْلُ بَرَاءَة

َ ْ
 الأ

Pada dasarnya, manusia itu   adalah   terbebas (terlepas) dari 

tanggung jawab.260 

3) Kaidah ketiga 

عَدَ 
ْ
صْلُ ال

َ ْ
 مُ الأ

Pada dasarnya tidak ada (pembebanan hukum).261 

4) Kaidah keempat:  

 الأصلُ بقاءُ ما كانَ على ما كانَ 

Tetapnya sesuatu di dasarkan pada apa yang ada sebelumnya.  

5) Kaidah kelima: 

رَبِ زَ 
ْ
ق
َ
قْدِيرُهُ بِأ

َ
لِّ حَادِثٍ ت

ُ
صْلُ فِي ك

َ ْ
 مَنٍ الأ

Pada dasarnya setiap kejadian (peristiwa) ditentukan berdasarkan 

pada waktu yang terdekat.262  

6) Kaidah keenam: 

هُ 
ْ
مْ يَفْعَل

َ
هُ ل نَّ

َ
صْلُ أ

َ ْ
الأ

َ
؟ ف

ً
لا وَّ

َ
يْئًا أ

َ
عَلَ ش

َ
كَّ هَلْ ف

َ
 مَنْ ش

Barangsiapa yang ragu-ragu apakah dia telah melakukan sesuatu 

ataukah belum, maka yang menjadi dasar adalah dia belum 

melakukanya.263 

                                                             
260 Imam jalal al-Din al-Suyuthi, al-Asybah wa al-Nadzair, I: 53. 
261 Imam jalal al-Din al-Suyuthi, al-Asybah wa al-Nadzair, I: 57. 
262 Imam jalal al-Din al-Suyuthi, al-Asybah wa al-Nadzair, I: 59. 
263 Imam jalal al-Din al-Suyuthi, al-Asybah wa al-Nadzair, I: 57. 



~ 219 ~ 

7) Kaidah Ketujuh: 

كِّ 
َّ
 يُزَالُ بِالش

َ
يَقِينُ لا

ْ
 ال

Keyakinan tidak dapat dihilangkan dengan keraguan.264 

8) Kaidah kedelapan: 

يَا
ْ
ش
َ ْ
صْلُ فِي الأ

َ ْ
حْرِيمِ الأ ى التَّ

َ
لِيلُ عَل ى يَدُلُّ الدَّ  حَتَّ

ُ
بَاحَة ِ

ْ
 ءِ الإ

Pada dasarnya, segala sesuatu adalah boleh sampai adanya dalil 

yang menunjukan pada pengharamannya.265  

9) Kaidah kesembilan 

حْرِيمُ  بْضَاعِ التَّ
َ ْ
صْلُ فِي الأ

َ ْ
 الأ

Pada dasarnya, alat kelamin itu adalah haram.266  

10) Kaidah Kesepuluh 

حَرَامُ 
ْ
بَ ال

َ
ل
َ
حَرَامُ غ

ْ
لُ وَال

َ
حَلَ

ْ
ا اجْتَمَعَ ال

َ
 إذ

Apabila perkara yang halal dan yang haram itu terkumpul, maka 

perkara yang haram yang menjadi pemenang (yang 

didahulukan).267  

 

D. QOUL SHAHABI 

                                                             
264 Imam jalal al-Din al-Suyuthi, al-Asybah wa al-Nadzair, I: 50. 
265 Imam jalal al-Din al-Suyuthi, al-Asybah wa al-Nadzair, I: 60. 
266 Imam jalal al-Din al-Suyuthi, al-Asybah wa al-Nadzair, I: 61. 
267 Imam jalal al-Din al-Suyuthi, al-Asybah wa al-Nadzair, I: 105 



~ 220 ~ 

1. PENGERTIAN QOUL SAHABAT 

a) Sahabat Nabi 

Sahabat secara bahasa dari kata sahabah yang bermakna 

menemani dan menyertai. Sementara secara istilah, sahabat Nabi 

didefinisikan sebagai berikut:  

1) Khatib al-Bagdadi 

م سنة أو كل من صحب رسول الله صلى الله عليه وسل

 أو ساعة أو رآه فهو من أصحابه، له من 
ً
 أو يوما

ً
شهرا

 الصحبة على قدر ما صحبه".

Sahabat adalah setiap orang yang menemani rasulullah SAW baik 

setahun, sebulan, sehari, ataupun sejam, atau orang yang melihat 

Nabi SAW maka termasuk dari sahabatnya. Dia berteman sesuai 

dengan apa yang mampu ia untuk berteman dengan rasulullah.268  

2) Imam al-bukhariy 

 ومن صحب النبي أو رآه من المسلمين فهو من أصحابه.

Sahabat adalah orang yang berteman dengan nabi atau 

melihatnya, yang termasuk orang-orang Islam, maka dia termasuk 

sahabat nabi.269  

3) Ibn Hajar 

 به 
ً
أن الصحابي: من لقي النبي صلى الله عليه وسلم مؤمنا

ومات على الإسلَم، فيدخل فيمن لقيه من طالت مجالسته 

                                                             
268 Abu Yasir Muhammad bin Mathar Utsman al-Zahraniy, Ilm al-Rijal nas’atuhu 

wa tathawuru min al-qar al-awwal ila nihayat al-qarni al-tasi’, (Riyadh: Dar al-

Hijrah li al-nasr wa al-Tauzi’, 1996),hlm. 180. 
269 Abu Yasir Muhammad bin Mathar Utsman al-Zahraniy, Ilm al-Rijal, hlm. 180. 



~ 221 ~ 

له أو قصرت، ومن روى عنه أو لم يرو، ومن غزا معه أو لم 

يغز، ومن رآه رؤية ولو لم يجالسه، ومن لم يره لعارض 

 كالعمى.

Sesungguhnya sahabat adalah orang yang bertemu nabi SAW 

sebagai orang mukmin dan meninggal dalam keadaan Islam, dan 

yang termasuk orang yang bertemu dengannya adalah orang yang 

majelisnya lama atau sebentar, orang yang meriwayatkan darinya 

ataupun tidak, orang yang berperang bersamanya ataupun tidak, 

orang yang melihatnya walaupun tidak dalam satu majelis 

bersamanya, dan orang yang tidak melihatnya karena adanya 

halangan seperti buta.270  

4) Zain al-din  al-iraqiy 

 ثم 
ً
الصحابي من لقي النبي صلى الله عليه وسلم مسلما

 
ً
كعبد  مات على الإسلَم، ليخرج بذلك من ارتد ومات كافرا

 الله بن خطل وربيعة بن أمية ومقيس بن ضبابة ونحوهم

Sahabat adalah orang yang bertemu nabi SAW fdalam keadaan 

Muslim kemudian meninggal dalam keadaan Islam, oleh karena 

itu tidak termasuk orang yang murtad dan mati dalam keadaan 

kafir, seperti Abdullah bin Khathal, Rabi’ab bin umayyah, Maqis 

bin Dhababah dan yang lainya.271 

Dari definsi di atas dapat difahami, bahwa sahabat nabi adalah 

orang yang hidup pada masa nabi dalam keadaan muslim dan 

                                                             
270 Dalam kesempatan yang lain, Imam Ibn hajar menyatakan:  

 من صحب النبي صلى الله عليه وسلم أو رآه ولو ساعة من نهار فهو من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم".

Sahabat adalah orang yang bersama nabi atau melihatnya walaupun hanya 

satu jam sehari maka dia termasuk sahabat Nabi SAW. Lihat Abu Yasir Muhammad 

bin Mathar Utsman al-Zahraniy, Ilm al-Rijal, hlm. 181. 
271 Abu Yasir Muhammad bin Mathar Utsman al-Zahraniy, Ilmm al-Rijal, hlm 180.  



~ 222 ~ 

meninggal dalam keadaan Muslim, pernah bertemu dengan Nabi baik 

dalam waktu yang singkat ataupun lama, baik dalam kondisi yang 

masih anak-anak ataupun dewasa, baik meriwayatkan hadis darinya 

ataupun tidak.  

b) Qaul Sahabiy 

Qaul [ أقوال \قول  ] secara bahasa dari kata qala (قال) yang bermakna 

berkata dan berpendapat. Dan qaul sering juga dipertukarkan dengan 

kata mazhab dalam penggunaanya sehari-hari, karena dianggap  

memiliki makna yang sama. Secara etimologi Mazhab (bahasa Arab: 

 madzhab) merupakan sighat isim makan (formula kata benda ,مذهب

untuk tempat) dari kata kerja lampau (fi’il madli) zahaba (ذهب), yang 

memiliki arti pergi. Oleh karena itu mazhab artinya tempat pergi atau 

jalan yang dilalui dan dilewati, sesuatu yang menjadi tujuan seseorang 

baik konkrit maupun abstrak. Kata-kata yang semakna dengan kata 

mazhab ini ialah : maslak (مسلك), thariqah (طريقة) dan sabiil (سبيل) 

yang kesemuanya berarti jalan atau cara.  

Sedangkan secara istilah, yang dimaksud qaul (mazhab) sahabat, 

para ulama mendefinsikan sebagai berikut:  

1) Abdullah  bin Yusuf al-Anzi 

( قولهُ ورأيُهُ فيما لا نصَّ فيه من  حابيِّ
و )مذهبُ الصَّ

ةِ. نَّ  الكتابِ والسُّ

Dan mazhab shohabi adalah pendapat ataupun gagasannya yang 

tidak ada ketentuan nash dari alQuran dan al-sunah.272  

2) Abdul Karim Bin Ali Bin Muhammad al-Namlah 

                                                             
272 Abdullah bin Yusuf bin Isa bin ya’qub al-Jadi’ la-inziy, Taisir Ilm ushul al-Fiqh, 

(Beirut: Muassash al-Riyan li al-tauzi’ wa la-nasr, 1997),hlm. 215. 



~ 223 ~ 

ه صلى الله 
َّ
هو: ما نقل إلينا عن أحد أصحاب رسول الل

عليه وسلم من فتوى، أو قضاء أو رأي أو مذهب في حادثة 

 يحصل عليها إجماع. لم يرد حكمها في نص، ولم
Qaul sahabi adalah apa yang dinukilkan kepada kita dari salah 

seorang sahabat Rasulllah SAW baik dalam bentuk fatwa, 

keputusan, ataupun pendapat (ra’yu atau mazhab) tentang suatu 

peristiwa hukum yang tidak ada ketentuan hukumnya di dalam 

nash, dan tidak sampai dihasilkan Ijmak.273 

3) Said bin nashir bin Muhammad Alu Sarih 

المراد بقول الصحابي هو ما نقل الينا عن أحد من أصحاب 

رسول الله ص م من فتوي, أو قصاء, أو رأي, أو فعل, أو 

 مذهب, في حادثة لم يرد حكمها بنص, أو اجماع.

Yang dimaksudkan dengan qaul sahabi adalah apa yang 

dinukilkan kepada dari salah satu sahabat nabi SAW dari fatwa, 

keputusan, pemikiran, perbuatan, mazhab tentang suatu peristiwa 

yang tidak ada ketetapan hukumnya oleh nash atau ijmak.274 

Dari definsi di atas dapat difahami bahwa mazhab/qaul sahabi 

merupakan pendapat atau fatwa sahabat nabi SAW tentang suatu 

kasus yang tidak jelas hukumnya secara tegas dalam al Qur’an dan 

Sunnah.  

                                                             
273 Abdul Karim bin Ali bin Muhammad al-Namlah, al-Muhadzdzab fi Ilm ushul al-

Fiqh al-Muqaran: (Riyadh: Maktabah al-Rusyd, 1999), III:981. 
274 Alu Sarih, Said bin nashir bin Muhammad, al-Qawaid al-Ushuliyyah al-Muttafaq 

alaiha bain al-madzahib al-arba’ah fi al-Kitab wa al-sunnah wa al-ijma’ wa al-

Adillah al-mukhtalaf fiha, (Saudi: Jami’ah Um al-Qura, 1438 H), hlm.241. 



~ 224 ~ 

2. DASAR DAN KEHUJJAHAN QOUL SAHABAT 

Kajian mengenai mazhab sahabi menjadi salah satu tema menarik 

dikalangna ahli ushul fiqh, meskipun mereka menempatkannya dalam 

bahasan mengenai dalil syara’yang dipersilihkan. Oleh karena itu, di 

kalangan ulama, qaul shahabi ada yang menerimanya sebagai hujjah 

dan yang lainya menolaknya. 

1) Ulama Yang Menerima Sebagai Hujjah 

Pendapat sahabat ada berbagai tingkatan bahkan sampai pada 

tingkat Ijmak sahabi yang mempunyai kedudukannya yang kuat dan 

tinggi sebagai dalil syara’ karena kehujjahannya diterima semua ahli 

ushul fiqh.  

Para Imam mazhab, pada umumnya menjadikan qaul sahabiy 

sebagai hujjah. Hal ini sebagaiman yang diutarakan oleh salah satu 

Imam Mazhab, Imam Syafi’i di dalam kitab Al-Umm (kitab yang 

baru), sebagaimana yang dikutip oleh Muhammad Abu Zahrah, dalam 

kitabnya Ushul al-Fiqh, beliau berkata: 

Jika kami tidak menjumpai dasar-dasar hukum dalam Alquran 

dan As-Sunnah, maka kami kembali kepada pendapat para 

sahabat atau salah seorang dari mereka. Kemudian jika kami 

harus bertaqlid, maka kami lebih senang kembali (mengikuti) 

pendapat Abu Bakar, Umar, atau Utsman. Karena jika kami tidak 

menjumpai dilalah dalam ikhtilaf yang menunjukan pada ikhtilaf 

yang lebih dekat kepada Alquran dan sunnah, niscaya kami 

mengikuti pendapat yang mempunyai dilalah.275  

Para ulama yang menerima qaul shahabi sebagai hujjah, dasar 

argument mereka adalah tentang kemuliaan dan kedudukan para 

sahabat yang disebut dalam berbagai nash baik Alquran maupun 

sunnah.   

a) Alqur’an 

                                                             
275 Muhammad Abu Zahroh, Ushul al-Fiqh, (TT: Dar al-Fikr al-Arabiy, 1957), hlm. 

215. Lihat Imam al-Syafi’I, Al-Umm:  VII: 247. 



~ 225 ~ 

ابِقُونَ  ذِينَ  وَالسَّ
َّ
نصَارِ وَال

َ ْ
مُهَاجِرِينَ وَالأ

ْ
ونَ مِنَ ال

ُ
ل وَّ
َ ْ
الأ

هُمْ 
َ
عَدَّ ل

َ
هُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأ

َّ
يَ الل ض ِ بَعُوهُم بِإِحْسَانٍ رَّ اتَّ

فَوْزُ 
ْ
لِكَ ال

ََٰ
بَدًا ذ

َ
الِدِينَ فِيهَا أ

َ
نْهَارُ خ

َ ْ
حْتَهَا الأ

َ
جْرِي ت

َ
اتٍ ت جَنَّ

عَظِيمُ 
ْ
 ﴾٥٠٠التوبة: ﴿ال

Orang-orang yang terdahulu lagi yang pertama-tama (masuk 

Islam) dari golongan muhajirin dan anshar dan orang-orang yang 

mengikuti mereka dengan baik, Allah ridha kepada mereka dan 

merekapun ridha kepada Allah dan Allah menyediakan bagi 

mereka surga-surga yang mengalir sungai-sungai di dalamnya 

selama-lamanya. Mereka kekal di dalamnya. Itulah kemenangan 

yang besar. (QS al-Taubah [9]: 100) 

b) Al-Sunnah 

 رض ي الله عنهُ قالَ: قال رسول الله 
َ
 -العرباضِ بنِ ساريَة

معِ : ))أوصيكمْ بتقوى الل-صلى الله عليه وسلم  هِ والسَّ

م بعدِي 
ُ
هُ من يعِشْ منك ا، فإنَّ اعة وإنْ كانَ عبدًا حبشيًّ

َّ
والط

لفاءِ 
ُ
ةِ الخ تي وسنَّ ا كثيرًا، فعليكمْ بسُنَّ

ً
فسيرَى اختلَف

واجِذِ،  وا عليها بالنَّ وا بها وعضُّ
ُ
ك ينَ فتمسَّ اشِدينَ المهْدِيِّ الرَّ

اتِ 
َ
م ومُحدث

ُ
اك ةٍ  وإيَّ

َ
لَّ بِدْعةٍ  الأمُورِ، فإنَّ كلَّ محدِث

ُ
، وك

ٌ
بدعة

رمذيُّ  ِ
ّ
 صحيحٌ أخرجه أحمدُ وأبوداودَ والت

ٌ
(( ]حديث

ٌ
ة
َ
ل
َ
ضلَ

 وغيرُهُم[



~ 226 ~ 

Al-Irbadh bin sariyah RA berkata, Rasulullah SAW bersabda: Aku 

wasiatkan kepada kalian untuk bertaqwa kepada Allah, dan 

mendengarkan dan mentaati sekalipun dia sabagai budak habasyi. 

Sesuangguhnya barangsiapa diantara kalian yang hidup setelah 

ku, maka dia akan melihat berabagi perselisihan yang banyak, 

oleh karena itu wajib bagi kalian untuk berpegang teguh dengan 

sunnah ku, dan sunnah khulafa al-rasyidin yang mendapatkan 

petunjuk. Berpeganglah kalian dengan itu secara kokoh dan 

gigitlah dengan gigi graham kalian. Dan jauhilah perkara-

perkara baru, karena setiap perkara baru adalah bid’ah, dan 

setiap bid’ah adalah sesat. (HR Abu Dawud dan Tirmidzi). 

2) Ulama Yang Menolak Sebagai Hujjah. 

Disamping ada yang setuju terhadap kehujjahan qaul sahabi, ada 

juga ulama yang menentang terhadap kehujjahan qaul sahabi ini. Di 

antara ulama yang menentang tersebut menurut Amir Syarifuddin,276  

adalah Imam al-Asnawi dalam bukunya Syarh Minhaj al Ushul dan 

menempatkan mazhab sahabi sebagai dalil syara’ yang ditolak. 

Disamping Imam al-Asnawi, penentang qaul sahabi sebagai hujjah 

adalah Imam al-Syaukani dalam kitabnya Irsyad Al-Fuhul. Beliau 

menyatakan sebagai berikut: 

 الخلفاء الأربعة ليس بحجة لأنهم بعض الأمة 

(Pendapat) Khalifah yang empat itu bukanlah menjadi hujjah, 

karena mereka itu hanya sebagian umat saja.277 

Dari pernyataan Imam al-Syaukani di atas dapat difahami, bahwa 

pendapat empat khalifah saja tidak diterima sebagai hujjah, apalagi 

pendapat sahabat-sahabat yang lain yang kedudukanya berada di 

bawahnya. Kecuali pendapat sahabat itu telah mencapai level Ijmak, 

maka ini dapat dijadikan sebagai hujjah.278 Hujah menurut Imam al-

                                                             
276 Prof Dr. H. Amir Syarifudin, Ushul Fiqh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada 

Media Group, 2008), Cet. Ke-4, hlm. 378. 
277 Imam Muhammad bin Ali bin Muhammad al-Syaukani, Irsyad al-Fuhul Lit- 

tahqiq al-haq min Ilm al-ushul, (TT: Dar al-kitab al-‘arabiy, 1999), 221. 
278 Imam Muhammad bin Ali bin Muhammad al-Syaukani, Irsyad al-Fuhul, hlm. 

217. 



~ 227 ~ 

Syaukani hanya didasarkan kepada Al-Quran dan al-Sunnah, tidak 

kepada pendapat yang lainya. Karena Allah SWT hanya mengutus 

seorang nabi utusan yaitu nabi Muhammad, bukan yang lain, 

demikian juga Allah telah mewahyukan kitab yang satu yaitu Alquran 

bukan yang lain. Dan semua umat diwajibkan untuk mengikuti dua 

sumber itu alquran dan al-Sunnah. Dan Kedudukan sahabat meneurut 

Imam al-Syaukani tidak berbeda dengan umat yang lain, yaitu sama-

sama diberikan tanggung jawab yang sama dalam mengikuti Alquran 

dan sunnah Rasul.279   

3. MACAM-MACAM QOUL SHAHABI 

Dalam pandangan Abu Zahrah, fatwa sahabat bisa terdiri dari 

beberapa bentuk:  

1) Apa yang disampaikan sahabat itu berupa berita yang didengarnya 

dari Nabi, tetapi ia tidak menyatakan bahwa berita itu sabagai 

sunnah Nabi SAW. 

2) Apa yang diberitakan sahabat itu sesuatu yang didengarnya dari 

orang yang pernah mendengarnya dari Nabi, tetapi orang tersebut 

tidak memperjelaskan bahwa yang didengarnya itu berasal dari 

Nabi. 

3) Sesuatu yang disampaikan sahabat itu merupakan hasil 

pemahamannya terhadap ayat-ayat al Qur’an yang orang lain tidak 

memahami. 

4) Sesuatu yang disampaikan sahabat terlalu disepakati 

lingkugannya, namun, yang menyampaikannya hanya sahabat itu 

seorang diri. 

5) Apa yang disampaikan sahabat merupakan hasil pemahamannya 

atas dalil-dalil karena kemapuannya dalam bahasa an dalam 

pengguaan dalil lafal. 

                                                             
279 Muhammad Abu Zahroh, Ushul al-Fiqh, (TT: Dar al-Fikr al-Arabiy, 1957), hlm. 

217. 



~ 228 ~ 

6) Pemahaman sahabat bukan dari apa yang diriwayatkan dari Nabi 

SAW, dan sahabat tersebut mengalami kesalahan dalam 

pemahaman tersebut.280 

Dalam perspektif Abu Zahrah, poin nomor 1 sampai dengan 

nomor 5, fatwa (qaul) sahabat dapat dijadikan sebagai hujjah (dasar 

argumentasi). Hanya saja untuk poin nomor 6, pendapat sahabat 

tersebut tidak dapat dijadikan sebagai hujjah.281  

4. KAIDAH-KAIDAH QAUL SHOHABI 

Zakariya bin Ghulam Qadir al-Bakistani, dalam kitabnya Min 

Ushul Al-Fiqh ‘Ala Manhaj Ahl Al-Hadits, menghimpun kaidah-

kaidah terkait dengan pengambilan pendapat sahabat nabi. Kaidah-

kaidah itu adalah sebagai berikut:282 

1) Kaidah Pertama 

قول الصحابي فيما لا نص فيه يعتبر حجة إذا لم يخالفه 

 غيره

Pendapat sahabat yang tidak ada nash tentang itu, menjadi hujjah 

apabila sekiranya tidak berlawanan dengan yang lainya.  

2) Kaidah Kedua 

 
ً
قول الصحابي إذا اشتهر ولم يخالفه أحد يكون إجماعا

 حجةو 

Pendapat sahabat sekiranya terkenal (mashur), dan tidak 

bertentangan dengan pendapat lainya, maka menjadi Ijmak dan 

hujjah. 

                                                             
280 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh, hlm. 214-215. 
281 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh, hlm. 215. 
282 Zakariya bin Ghulam Qadir al-Bakistani, Min ushul al-Fiqh ‘ala manhaj ahl al-

hadits, (Dar al-Haraz, 2002) Hlm. 88-95. 



~ 229 ~ 

3) Kaidah Ketiga 

إذا اختلف الصحابة في مسألة ما رجع إلى الأصل ولا يقدم 

  قول بعضهم على بعض

Apabila para sahabat berselisih dalam suatu masalah, maka  

dikembalikan ke asal (al-Qura’n dan al-sunnah); dan pendapat 

sebagian sahabat tidak kedepankan (didahulukan) atas sebagian 

yang lainya. 

4) Kaidah Keempat 

إذا اختلف الصحابة في مسألة ما على قولين فإن القول 

 أحد الخلفاء الراشدين أرجح من القول الْخر الذي فيه

Apabila para sahabat berbeda pendapat pada satu masalah yang 

terpecah dalam dua pendapat, maka pendapat yang ada salah 

satu khulafa al-rasyidin adalah lebih rajih (lebih kuat) 

dibandingkan dengan yang lain. 

5) Kaidah Kelima 

 الصحابي أدرى بمرويه من غيره

Sahabat lebih tahu dengan hadis yang ia riwayatkan 

dibandingkan dengan yang lainya.  

6) Kaidah Keenam 

 إذا خالف الصحابي ما رواه فالعبرة بما رواه لا بما رآه

Apabila seorang sahabat berbeda pendapat dengan yang ia 

riwayatkan, maka yang diambil adalah apa yang ia riwayatkan 

bukan pada pendapatnya. 

 

E. EVALUASI / SOAL LATIHAN 



~ 230 ~ 

SELESAIKAN SOAL-SOAL BERIKUT INI: 

1) Jelaskan apa yang dimaksud dengan al-urf dan istishab. 

2) Jelaskan alasan-alasan para ulama yang pro dan kontra terhadap 

al-urf  dan qaul sahabi sebagai dasar ijtihad. 

3) Berikan contoh aplikasi istishab al-hukm dan al-bara’ah al-

ashiliyah dalam ijtihad. 

4) Apa yang dimaksudkan dengan kaidah-kaidah berikut ini: 

 

  إذا اختلف الصحابة في مسألة ما على قولين فإن القول

 الذي فيه أحد الخلفاء الراشدين أرجح من القول الْخر

  َالأصلُ بقاءُ ما كانَ على ما كان 

  
َ

لَ
َ
رَبَتْ ف

َ
إِن اضْط

َ
رَدَتْ ف

َّ
ا اط

َ
 إذ

ُ
عَادَة

ْ
عْتَبَرُ ال

ُ
 ت

  ِة مَّ ِ
ّ
 الذ

ُ
صْلُ بَرَاءَة

َ ْ
 الأ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 231 ~ 

 

BAB 7 
FATWA, IITIBA’, TALFIQ, DAN TAQLID 

 

A. TUJUAN PEMBELAJARAN 

Setelah mengikuti proses pembelajaran, mahasiswa dapat 

memahami dan menjelaskan tentang: 

1) Pengertian fatwa, ittiba’, taqlid, dan talfiq 

2) Hukum ittiba’, taqlid, dan talfiq 

3) Argumentasi pendapat para ulama yang pro dan kontra tentang 

taklid dan talfiq. 

 

B. FATWA 

1. Pengertian Fatwa 

Secara bahasa fatwa (الفتوى) berarti menjelaskan hukum (بيانٍالحكم). 

Sementara secara istilah, para ulama ushul mendefinisikan sebagai 

berikut: 

1) Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani 

 واصطلَحًا: بيان الحكم الشرعي
(Fatwa) secara istilah adalah menjelaskan hukum syara’. 283 

2) Syaikh Muhammad al-Utsaimin 

هو السائل  :والمستفتي هو الْخبر عن حكم شرعي. :المفتي

 عن حكم شرعي.

                                                             
283 Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani, Ma’alim ushul al-Fiqh inda ahl al-

sunnah wal jama’ah, (Madinah-KSA:Dar Ibn al-Jauzi, 1427), hlm. 504. 



~ 232 ~ 

Mufti adalah orang yang memberikan informasi tentang hukum 

syara’. Sementara Mustafti adalah orang yang bertanya tentang 

hukum syara’. 284 

Dari definisi di atas, dapat difahami bahwa yang dimaksud dengan 

fatwa adalah jawaban berdasarkan ijtihad terhadap pertanyaan 

mengenai hukum suatu peristiwa yang belum jelas hukumnya. Orang 

yang menyampaikan fatwa disebut mufti, merupakan seorang ulama. 

Kesimpulan pendapat atau ketetapan hukum yang dikemukakan 

disebut fatwa dan orang yang bertanya tentang persolan hukum 

kepada seorang Mufti disebut dengan Mustafti. 

2. Hukum Fatwa 

Fatwa merupakan hal dibutuhkan oleh masyarakat. Karena fatwa 

merupakan produk ijtihad ulama dalam rangka untuk memberikan 

jawaban dan penerangan hukum kepada masyarakat yang 

membutuhkan. Dalam kaitanya dengan hukum fatwa, para ulama 

membedakan hukum dalam beberapa kategori. Al-Jizani membedakan 

hukum fatwa dalam lima kategori hukum, yaitu: 

a) Fatwa Hukumnya Boleh.  

Hukum asal fatwa adalah boleh. Hal ini didasarkan pada apa yang 

terjadi pada zaman sahabat dan tabi’in. para sahabat memberikan 

fatwa kepada manusia saat itu.  Ada di antara mereka yang banyak 

memberikan fatwa dan ada juga yang sedikit. oleh karena itu, harus 

ada di antara masyarakat itu ulama yang menjadi tambatan orang 

bertanya, atau seorang mufti dimana manusia bisa meminta fatwa 

kepada mereka.285 

وا
ُ
ل
َ
اسْأ

َ
  ف

َ
 ت

َ
نتُمْ لا

ُ
رِ إِن ك

ْ
ك
ّ
هْلَ الذِ

َ
مُونَ أ

َ
﴾ ٤٨﴿النحل: عْل

 ﴾١﴿الأنبياء: 

                                                             
284 Muhammad bin sholeh al-Ustaimin, al-ushul min Ilm al-ushul, hlm. 83. 
285 al-Jizani, Muhammad bin Husain bin Hasan Ma’alim ushul al-Fiqh inda ahl al-

sunnah wal jama’ah, (Madinah-KSA:Dar Ibn al-Jauzi, 1427), hlm.505. 



~ 233 ~ 

maka bertanyalah kepada orang yang mempunyai pengetahuan 

jika kamu tidak mengetahui,  (QS al-Nahl: 43; al-Anbiya’: 7) 

ألا سألوا إذ لم يعلموا، فإنما »قال صلى الله عليه وسلم: 

 رواه أبو داود و ابن ماجه. «ي السؤالمشفاء الع

Rasullah SAW bersabda: ingatlah mereka bertanya ketiak meraka 

tidak tahu, sesungguhnya obatnya ketidaktahuan adalah bertanya. 

(HR Abu dawud dan Ibn Majah) 

b) Fatwa Hukumnya wajib.  

Fatwa terkadang hukumnya wajib. Hal ini ketika seorang mufti itu 

adalah ahli untuk memberikan fatwa dan adanya kebutuhan terhadap 

fatwa, sementara tidak ada mufti lainya selain dirinya. Dengan kondisi 

yang semacam ini, maka fatwa itu menjadi wajib bagi dirinya.286 Hal 

ini sebagaimana firman Allah SWT: 

ذِينَ 
َّ
تُمُونَ إِنَّ ال

ْ
هُدَىَٰ مِن بَعْدِ مَا  يَك

ْ
نَاتِ وَال بَيِّ

ْ
نَا مِنَ ال

ْ
نزَل

َ
مَا أ

عِنُونَ 
َّ

عَنُهُمُ اللَ
ْ
هُ وَيَل

َّ
عَنُهُمُ الل

ْ
ئِكَ يَل

ََٰ
ول
ُ
كِتَابِ أ

ْ
اسِ فِي ال اهُ لِلنَّ نَّ بَيَّ

 ﴾٥١٢﴿البقرة: 

Sesungguhnya orang-orang yang menyembunyikan apa yang telah 

Kami turunkan berupa keterangan-keterangan (yang jelas) dan 

petunjuk, setelah Kami menerangkannya kepada manusia dalam 

Al Kitab, mereka itu dilaknati Allah dan dilaknati (pula) oleh 

semua (mahluk) yang dapat melaknati (QS al-Baqarah [2]: 159). 

                                                             
286 al-Jizani, Muhammad bin Husain bin Hasan Ma’alim ushul al-Fiqh…, hlm.506. 



~ 234 ~ 

 
ْ
 وَإِذ

َ
اسِ وَلا هُ لِلنَّ نُنَّ تُبَيِّ

َ
كِتَابَ ل

ْ
وا ال

ُ
وت

ُ
ذِينَ أ

َّ
اقَ ال

َ
هُ مِيث

َّ
 الل

َ
ذ
َ
خ

َ
أ

هُ 
َ
تُمُون

ْ
ك
َ
سَ  ت

ْ
بِئ

َ
 ف

ً
لِيلَ

َ
مَنًا ق

َ
رَوْا بِهِ ث

َ
ت
ْ
هُورِهِمْ وَاش

ُ
وهُ وَرَاءَ ظ

ُ
نَبَذ

َ
ف

رُونَ 
َ
ت
ْ
 ﴾٥٣١عمران: ﴿آلمَا يَش

Dan (ingatlah), ketika Allah mengambil janji dari orang-orang 

yang telah diberi kitab (yaitu): "Hendaklah kamu menerangkan isi 

kitab itu kepada manusia, dan jangan kamu menyembunyikannya," 

lalu mereka melemparkan janji itu ke belakang punggung mereka 

dan mereka menukarnya dengan harga yang sedikit. Amatlah 

buruknya tukaran yang mereka terima. (QS Ali Imran [3]: 187). 

من سئل من علم فكتمه »صلى الله عليه وسلم:  وقال

رواه أبو داود و  «ألجمه الله بلجام من نار يوم القيامة

 الترمذي

Rasulullah SAW bersabda: barang siapa yang ditanya tentang 

suatu ilmu, kemudian dia menyembunyikanya maka Allah SWT 

mengalungkan kalung dari api neraka pada hari qiyamat. (HR 

abu dawud dan al-Tirmizi). 

c) Fatwa Hukumnya sunnah.  

Fatwa terkadang hukumnya sunnah (mustahab). Hal ini apabila 

seorang mufti itu adalah ahli untuk memberikan fatwa, hanya saja itu 

terjadi di negara lain, dan tidak adanya kebutuhan terhadap fatwa 

tersebut.287  

d) Fatwa Hukumnya haram.  

Kadang menjadi haram bagi seorang mufti untuk memberikan 

fatwa. Hal ini, apabilah seorang mufti itu tidak ahli untuk memberikan 

                                                             
287 al-Jizani, Muhammad bin Husain bin Hasan Ma’alim ushul al-Fiqh…,hlm.506. 



~ 235 ~ 

fatwa, yaitu tidak memiliki kompetensi keilmuan untuk itu.288 Hal ini 

sebagaimana firman Allah: 

يَ  مَ رَبِّ مَا حَرَّ لْ إِنَّ
ُ
فَوَاحِشَ ق

ْ
مَ  ال

ْ
ث ِ

ْ
نَ وَالإ

َ
هَرَ مِنْهَا وَمَا بَط

َ
مَا ظ

انًا 
َ
ط

ْ
لْ بِهِ سُل زِّ

َ
مْ يُن

َ
هِ مَا ل

َّ
وا بِالل

ُ
رِك

ْ
ش

ُ
ن ت

َ
حَقِّ وَأ

ْ
يْرِ ال

َ
يَ بِغ

ْ
بَغ

ْ
وَال

مُونَ 
َ
عْل

َ
 ت

َ
هِ مَا لا

َّ
ى الل

َ
وا عَل

ُ
قُول

َ
ن ت

َ
 ﴾٨٨﴿الأعراف: وَأ

Katakanlah: "Tuhanku hanya mengharamkan perbuatan yang keji, 

baik yang nampak ataupun yang tersembunyi, dan perbuatan 

dosa, melanggar hak manusia tanpa alasan yang benar, 

(mengharamkan) mempersekutukan Allah dengan sesuatu yang 

Allah tidak menurunkan hujjah untuk itu dan (mengharamkan) 

mengada-adakan terhadap Allah apa yang tidak kamu ketahui".  
(QS al-A’raf: 33). 

هِ وُجُوهُهُم 
َّ
ى الل

َ
بُوا عَل

َ
ذ
َ
ذِينَ ك

َّ
رَى ال

َ
قِيَامَةِ ت

ْ
 وَيَوْمَ ال

ٌ
ة سْوَدَّ  مُّ

رِينَ  بِّ
َ
مُتَك

ْ
ل
ّ
وًى لِ

ْ
مَ مَث يْسَ فِي جَهَنَّ

َ
ل
َ
 ﴾٢٠ر: ﴿الزمأ

Dan pada hari kiamat kamu akan melihat orang-orang yang 

berbuat dusta terhadap Allah, mukanya menjadi hitam. Bukankah 

dalam neraka Jahannam itu ada tempat bagi orang-orang yang 

menyombongkan diri?  (QS al-Zumar: 60). 

e) Fatwa hukumnya Makruh 

Fatwa yang dikeluarkan oleh seorang mufti kadang hukumnya 

makruh. Hal ini ketika seorang mufti memberikan fatwa dalam 

kondisi marah, lapar, ketakutan, kondisi ngantuk berat. Karena 

keadaan tersebut akan berimplikasi pada ketidakadilan dalam 

memberikan fatwa.289  

                                                             
288 al-Jizani, Muhammad bin Husain bin Hasan Ma’alim ushul al-Fiqh…,hlm.506. 
289 al-Jizani, Muhammad bin Husain bin Hasan Ma’alim ushul al-Fiqh…,hlm.507. 



~ 236 ~ 

3. Syarat-Syarat dan Karakter seorang Mufti 

Mufti menjadi panutan masyarakat kaum muslimin, maka ia harus 

memiliki syarat-syarat tertentu yang harus dipenuhi. Menurut  al-

Jizani, dalam kitabnya Ma’alim ushul al-Fiqh inda ahl al-sunnah wal 

jama’ah, bahwa seorang mufti harus memenuhi dua syarat utama 

yaitu: 

a) Seorang yang berilmu, yang dimaksudkan berilmu di sini adalah 

terpenuhi syarat-syarat ijtihad.  

b) Seorang yang adil, yaitu yang memiliki karakter sidiq dan 

amanah.290   

 

Sementara al-Utsaimin dalam kitabnya al-Ushul min ilm al-ushul, 

mensyaratkan dua hal, yaitu: 

a) Seorang mufti hendaklah dia orang yang mengetahui tentang 

hukum secara meyakinkan, atau persangkaan yang sangat kuat, 

jika sekiranya tidak mengetahui sampai dalam batas tersebut, 

maka hendaklah dia berhenti (tidak memutuskan hukum).  

b) Hendaknya pertanyaan yang diajukan dapat digambarkan secara 

jelas, sehingga dapat dicarikan ketetapkan hukum terhadap 

persoalan tersebut. Oleh karena itu, ketika pertanyaan yang 

diajukan itu tidak jelas dan sulit, maka seorang mufti harus 

menanyakan ulang kepada orang yang meminta fatwa itu sehingga 

pertanyaan itu menjadi jelas.291 

 

Disamping syarat-syarat di atas, ada beberapa karakter yang harus 

dimiliki oleh seorang mufti. Menurut Imam Ahmad bin Hanbal 

sebagaimana yang dikutip oleh al-Jizani, bahwa seorang mufti harus 

memiliki lima karakter, yaitu sebagai berikut: 

a) Hendaklah dia memiliki niat, ketika dia tidak memiliki niat, 

maka dia tidak memiliki cahaya dalam diri dan perkataanya.  

                                                             
290 al-Jizani, Muhammad bin Husain bin Hasan Ma’alim ushul al-Fiqh inda ahl al-

sunnah wal jama’ah, (Madinah-KSA:Dar Ibn al-Jauzi, 1427), hlm. 509. 
291 al-Utsaimin, Muhammad bin sholeh, al-Ushul min ilm al-Ushul, (Damam-KSA: 

Dar Ibn al-Jauzi, 1426H), hlm. 83. 



~ 237 ~ 

b) Hendaklah dia memiliki ilmu, kebijaksanaan, kewibawaan, 

ketenangan. 

c) Hendaklah dia adalah orang yang kuat terutama dalam 

kaitanya dengan pengetahuan yang ia miliki.  

d) Memiliki kecukupan (الكفاية), sekiranya tidak memiliki itu, 

maka dia menjadi santapan manusia.  

e) Mengetahui tentang manusia.292 

 

C. ITTIBA’ 

1. Definisi Ittiba’ 

Secara bahasa, ittiba’ (  الإت بِااع) berasal dari kata tabi’a –yatba’u ( تبع

يتبع - ) yang berarti mengikuti, menambah. Sementara secara istilah, 

para ulama ushul memberikan definisi ittiba’ sebagai berikut: 

1) Abdul hamid Hakim 

هُ 
ُ
ذ
ُ
خ

ْ
يْنَ مَأ

َ
دْرِى مِنْ أ

َ
تَ ت

ْ
ن
َ
قَائِلِ وَأ

ْ
وْلِ ال

َ
بُولُ ق

َ
بَاعُ: هُوَ ق ِ

ّ
 وَالإت

Itiba’ adalah menerima perkataan (pendapat) seseorang, 

sedangkan engkau mengetahui dari mana pendapat itu diambil.293  

2) Abdul hamid Muhammad bin Badis al-shanhaji. 

هو أخذ قول الْجتهد مع معرفة دليله ومعرفة  الاتباع:

 كيفية أخذه للحكم من ذلك الدليل، 

Ittiba’ adalah mengambil pendapat mujtahid dengan mengetahui 

dalilnya dan mengetahui metode mujtahid dalam mengambil 

hukum dari dalil itu.294  

                                                             
292 al-Jizani, Muhammad bin Husain bin Hasan Ma’alim ushul al-Fiqh…, hlm. 509 
293 Abdul Hamid Hakim, mabadi’ Awaliyyah, (Jakarta: Penerbit Sa’adiyah Putra, tt), 

hlm. 14. 
294 Abdul hamid Muhammad bin badis al-shanhaji, Mabadi’ al-Ushul, ditahqiq oleh 

Dr. Amar Thalibiy, (TTp: al-Syirkah al-wathaniyah li al-nasr wa al-tauzi’,1980), 



~ 238 ~ 

2. Wajibnya Ittiba’ 

Ittiba’ adalah menempuh jalan orang yang (wajib) diikuti dan 

melakukan apa yang dia lakukan.295  

Seorang muslim wajib ittiba’ kepada Rasulullah SAW dengan 

menempuh jalan yang beliau tempuh dan melakukan apa yang beliau 

lakukan. Demikian banyak ayat Alquran dan hadis yang 

memerintahkan setiap muslim untuk ittiba’ kepada sahabat Nabi 

SAW. 

1) Al-Quran 

سُولَ  هَ وَالرَّ
َّ
طِيعُوا الل

َ
لْ أ

ُ
 يُحِبُّ  ۚ   ق

َ
هَ لا

َّ
إِنَّ الل

َ
وْا ف

َّ
وَل

َ
إِنْ ت

َ
ف

افِرِينَ 
َ
ك
ْ
 ال

Katakanlah: “Taatilah Allah dan Rasul-Nya; jika kamu berpaling, 

makasesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang kafir” [Ali 

lmran/3 : 32] 

ذِ 
َّ
هَا ال يُّ

َ
هِ وَرَسُولِهِ يَا أ

َّ
مُوا بَيْنَ يَدَيِ الل قَدِّ

ُ
 ت

َ
قُوا  ۚ   ينَ آمَنُوا لا وَاتَّ

هَ 
َّ
هَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ  ۚ   الل

َّ
 إِنَّ الل

Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mendahului 

Allah dan Rasul-Nya dan bertaqwalah kepada Allah. 

Sesungguhnya Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui” 

[Al-Hujurat/49 : 1] 

                                                                                                                                               
Hlm. 47-48. Lebih jauh Muhammad bin badis al-shanhaji menjelaskan tentang 
kemampuan seorang yang ittiba’ yaitu: 

حسب القواعد المتقدمة، وأهله هم المتعاطون للعلوم الشرعية واللسانية الذين حصلت لهم ملكة صحيحة فيهما، 

واستثمار فيمكنهم عند اختلاف المجتهدين معرفة مراتب الأقوال في القوة والضعف، واختيار ما يترجح منها، 

المفيدة في إنارة العقول وتزكية النفوس وتقويم الأعمال. ولهذا كان  ما في الآيات والأحاديث من أنواع المعارف

حقا على المعلمين والمتعلمين للعلوم الشرعية واللسانية أن يجروا في تعليمهم وتعلمهم على ما يوصل إلى هذه 

 الرتبة على الكمال.
295  Ibn al-Qayyim, I’Iamul Muwaqqi’in, 2:171. 



~ 239 ~ 

مْرِ 
َ ْ
ولِي الأ

ُ
سُولَ وَأ طِيعُوا الرَّ

َ
هَ وَأ

َّ
طِيعُوا الل

َ
ذِينَ آمَنُوا أ

َّ
هَا ال يُّ

َ
يَا أ

مْ 
ُ
سُولِ إِنْ  ۚ   مِنْك هِ وَالرَّ

َّ
ى الل

َ
وهُ إِل رُدُّ

َ
يْءٍ ف

َ
نَازَعْتُمْ فِي ش 

َ
إِنْ ت

َ
ف

يَ 
ْ
هِ وَال

َّ
مِنُونَ بِالل

ْ
ؤ
ُ
نْتُمْ ت

ُ
خِرِ ك

ْ
  ۚ   وْمِ الْ

ً
وِيلَ

ْ
أ
َ
حْسَنُ ت

َ
يْرٌ وَأ

َ
لِكَ خ

ََٰ
 ذ

Hal orang-arang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah 

Rasul(Nya), dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu 

berlainan pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah Ia 

kepoda Allah (AlQur ‘an) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu 

benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian Yang 

demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya. [An-

Nisa/4 :59]. 

مْ 
ُ
ك
َ
فِرْ ل

ْ
هُ وَيَغ

َّ
مُ الل

ُ
بِعُونِي يُحْبِبْك اتَّ

َ
هَ ف

َّ
ونَ الل حِبُّ

ُ
نْتُمْ ت

ُ
لْ إِنْ ك

ُ
 ق

مْ 
ُ
وبَك

ُ
ن
ُ
فُورٌ رَحِيمٌ  ۚ   ذ

َ
هُ غ

َّ
 وَالل

Katakanlah: “Jika kamu (benar-benar) mencintal Alloh, ikutilah 

aku, niscaya Allah mengasihi dan mengampuni dosa-dosamu. 

Alloh Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. [Ali lmran/3 :31] 

Demikian juga Alloh memerintahkan setiap muslim agar ittiba’ 

kepada sabilil mukminin yaitu jalan para sahabat Rasulullah dan 

mengancam dengan hukuman yang berat kepada siapa saja yang 

menyeleweng darinya: 

يْ 
َ
بِعْ غ

َّ
هُدَىَٰ وَيَت

ْ
هُ ال

َ
نَ ل بَيَّ

َ
سُولَ مِنْ بَعْدِ مَا ت اقِقِ الرَّ

َ
رَ وَمَنْ يُش

مَ  صْلِهِ جَهَنَّ
ُ
ىَٰ وَن

َّ
وَل

َ
هِ مَا ت ِ

ّ
وَل

ُ
مِنِينَ ن

ْ
مُؤ

ْ
 وَسَاءَتْ مَصِيرًا ۚ   سَبِيلِ ال

Dan barangsiapa yang menentang Rasul sesudahjelas kebenaran 

baginya, dan mengikuti jalan yang bukan jalan orang-orang 

mukmin, Kami biarkan Ia leluasa terhadap kesesatan yang telah 

dikuasainya itu dan Kami masukkan Ia ke dalam jahanam, dan 

jahannam itu seburuk-buruk tempat kembali. [An-Nisa’/4: 115] 



~ 240 ~ 

2) Hadis 

Rasulullah SAW bersabda: 

نْ 
َ
 أ

َّ
ا , مَا وَسِعَهُ إِلا انَ حَيًّ

َ
ى ك نَّ مُوس َ

َ
وْ أ

َ
ي بِيَدِهِ , ل فْس ِ

َ
ذِي ن

َّ
وَال

بِعَنِييَ 
َّ
 ت

Demi Dzat yang jiwaku di tangan-Nya seandainya Musa hidup 

maka tidak boleh baginya kecuali mengikutiku. (HR Ahmad)296 

Hadits ini merupakan dalil yang qath‘i atas wajibnya ittiba’, dan 

ini merupakan konsekuensi syahadat anna Muhammadan rasulullah, 

karena itulah Alloh sebutkan dalam ayat di atas (Ali lmran : 31) 

bahwa ittiba’ kepada Rasulullah bukan kepada yang lainnya adalah 

dalil kecintaan Alloh kepadanya.  

Al-Imam Asy-Syafi’i berkata, “Aku tidak pernah mendebat 

seorang pun kecuali aku katakan: Ya Alloh jalankan kebenaran pada 

hati dan lisannya, jika kebenaran bersamaku maka dia ittiba’ kepadaku 

dan jika kebenaran bersamanya maka aku ittiba’ padanya” Taqlid 

Bukanlah Ittiba’297 

 

D. TAQLID DAN TALFIQ 

 

1. Taklid 

1) Definisi Taklid 

Taklid secara bahasa adalah meletakkan kalung (القلادة) ke leher. 

Dipakai juga dalam hal menyerahkan perkara kepada seseorang 

                                                             
296 Dikeluarkan oleh Abdur Razzaq dalamMushannafnya 6/Fl 3, lbnu Abi Syaibah 

dalam Mushannafnya 9/47, Ahmad dalam Musnadnya 3/387, dan lbnu Abdil Barr 

dalam Jami’ Bayan Ilmi 2/805, Syaikh Al-Albani berkata dalam Irwa’ 6/34, “Hasan” 
297Al-’Izz bin Abdis Salam, Qawa’idul Ahkam fi Mashalihil Anam 2/I 36 



~ 241 ~ 

seakan-akan perkara tersebut diletakkan di lehernya seperti kalung. 

Dalam hal ini, al-Utsaimin menyatakan sebagai berikut: 

 به كالقلَدة
ً
 وضع الش يء في العنق محيطا

Meletakkan sesuatu di leher dengan melilitkan padanya seperti 

tali kekang.298 

Secara istilah, para ulama ushul mendefinikan dengan beragam 

perspektif. 

a) Perspektif Pertama 

1. Muhammad bin sholeh al-Utsaimin: 

 اتباع من ليس قوله حجة
Mengikuti perkataan orang yang perkataannya bukan hujjah.299 

2. al-Sulami 

Pengertian yang senada juga diungkapkan oleh ulama yang lain, 

al-Sulami. Beliau mengungkapan sebagai berikut: 

بُول قولِ الغير من غير حجةٍ.
َ
 ق

Menerima perkataan orang lain yang tidak memiliki hujjah.300  

Menurut al-Sulami, bahwa definisi ini banyak diikuti dan 

disebutkan oleh para ulama, diantaranya: Imam al-Ghazali, Imam al-

Amidi, Ibn Qudamah, ibn al-Hajib, Ibn al-Hamam, Imam al-Syaukani, 

dan sebagainya.  

                                                             
298 Muhammad bin sholeh Al-Utsaimin, al-Ushul fi Ilm al-Ushul, hlm. 87. Lisanul 

Arab 3/367 dan Muhammad al-Amin al-Sinqithi, Mudzakarah fi Ushul al-fiqh, 

(Madinah KSA: Maktabah al-ulum wa al-hikam, 2001), hal.314 
299 Al-Imam Abu Abdillah bin Khuwaiz Mindad, Jami’ Bayanil Ilmi waAhlihi, 2/993 

dan lihat juga imam Ibn al-Qayim al-jauziyah, I’lamul Muwaqqi’in,  2:178. 
300 ‘Iyadh Bin Nami Bin ‘Audh Al-Sulami, Ushul Al-Fiqh Alladzi La Yasa’u Al-

Faqih Jahlahu, (Riyadh-Saudi: Dar al-Tadmiriyah, 2005), hlm.476. 



~ 242 ~ 

b) Perspektif Kedua 

1. Abdul Hamid Hakim: 

هُ.
ُ
ذ
ُ
خ

ْ
يْنَ مَأ

َ
دْرِى مِنْ أ

َ
تَ لا ت

ْ
ن
َ
قَائِلِ وَأ

ْ
وْلِ ال

َ
بُولُ ق

َ
قْلِيْدُ: ق  التَّ

Taqlid adalah menerima pendapat seseorang sedangkan engkau 

tidak tahu dari mana pendapat itu diambil. 301 

2. Al-Sulami 

 مذهب الغير بلَ معرفةِ دليله
ُ
 أخذ

Mengambil mazhab (pendapat) lain tanpa mengetahui dalilnya.302  

Menurut Al-Sulami, pengertian ini banyak diungkapkan dan 

diikuti oleh para ulama, diantaranya adalah Imam al-Qaffal al-Syasyi, 

al-Mardawi, dan Ibn najar.303 

c) Perspektif Ketiga 

Perspektif ketiga disampaikan oleh Abdul malik bin Abdullah bin 

Yusuf Muhammad al-Juwaini. Imam al-Juwaini mencoba untuk 

mengkombinasikan kedua perspektif di atas. Beliau menyatakan: 

ى 
َ
ند إِل

َ
ة، وَلم يسْت بَاع من لم يقم باتباعه حجَّ ِ

ّ
قْلِيد هُوَ ات التَّ

 علم.

Taklid adalah mengikuti orang yang tidak didasarkan pada hujjah 

(alasan) dalam mengikutinya, dan tidak disandarkan pada 

pengetahuan.304  

                                                             
301 Abdul Hamid hakim, Mabadi Awaliyah, (Jakarta: Penerbit Sa’adiyah Putra, tt), 

hlm. Lihat juga Muhammad al-Amin al-Sinqithi, Mudzakarah fi Ushul al-fiqh, 

(Madinah KSA: Maktabah al-ulum wa al-hikam, 2001), hlm. 314 
302 ‘Iyadh Bin Nami Bin ‘Audh Al-Sulami, Ushul Al-Fiqh Alladzi…, hlm.477. 
303 ‘Iyadh Bin Nami Bin ‘Audh Al-Sulami, Ushul Al-Fiqh Alladzi…, hlm.477. 



~ 243 ~ 

2) Hukum Taklid 

Dalam kaitanya dengan hukum taklid, para ulama berbeda 

pendapat, yaitu ada ulama yang merelatifkan hukum taklid dan ada 

ulama uang tidak memperbolehkan taklid sama sekali. 

a. Relativitas Hukum taklid  

Imam al-Sulami, salah seorang yang berpendapat bahwa hukum 

taklid adalah sangat bergantung pada beberapa keadaan; tidak bisa 

dihukumi secara tunggal, yaitu dilarang atau diperbolehkan. Dalam 

perspektif al-Sulami, bahwa hukum taklid itu dapat dipisahkan dalam 

dua kategori, yaitu ada yang dilarang dan ada yang diperbolehkan.  

1) Yang dilarang. 

Menurut al-Sulami, yang dilarang untuk bertaklid ada dua hal 

yaitu dari sisi objek taklid dan subjek taklid.  

a) Dari sisi objeknya, bahwa yang dilarang adalah pada ranah 

ushuliyah (pokok-pokok agama); yaitu persoalan yang menjadikan 

sesorang itu bisa masuk atau keluar dari agama ini. Seperti 

keimanan kepada Allah SWT, keyakinan bahwa Allah itu adalah 

zat satu-satunya yang berhak diibadahi, keimanan pada kebenaran 

risalah kenabian Muhammad SAW. Dalam hal ini al-Sulami 

menyatakan: 

فهذه الأصولُ هي التي قال جمهور العلماء: إنها لا يجوزُ 

تها 
ّ
التقليدُ فيها، وإنما يجبُ على كلّ مسلمٍ أنْ ينظرَ في أدل

ه بها لأدنى شبهة.
ُ
 حتّى ترسخَ في قلبه، فلَ يتزعزعُ إيمان

Ini adalah persolan ushuliyah yang dikatakan oleh jumhur ulama, 

yaitu sesungguhnya tidak boleh taklid dalam masalah ini, dan 

sesungguhnya wajib bagi setiap muslim untuk melihat dalil-

                                                                                                                                               
304 Abdul malik bin Abdullah bin Yusuf Muhammad al-Juwaini, Kitab Al-Talkhish 

Fi Ushul Al-Fiqh, ditahqiq oleh Abdullah Julam al-Nabali dan Basyir Ahmad al-

Umari, (Bairut: Dar al-Basyair al-Islamiyah, tt), hlm. 425.  



~ 244 ~ 

dalinya (argumentasinya) sehingga tertanam (keyakinan) dalam 

hatinya, sehingga imanya tidak mengalami kegoncangan terhadap 

masalah ushul ini, karena adanya keragu-raguan.305   

Pernyataan senada, diungkapakan oleh Imam al-syaukani, dalam 

kitabnya Irsyad al-Fuhul. Beliau menyatakan sebagai berikut: 

واستدل الجمهور بأن الأمة أجمعت على وجوب معرفة الله 

عز وجل، وأنها لا تحصل بالتقليد؛ لأن المقلد ليس معه إلا 

 الأخذ بقول من يقلده، ولا يدري أهو صواب أم خطأ.

Jumhur ulama berdalil bahwa sesungguhnya umat ini telah 

berIjmak terhadap kewajiban untuk ma’rifah (mengetahui) Allah 

SWT. Dan ma’rifah itu tidak akan diperoleh dengan jalan taklid. 

Karena seorang muqallid tidak memiliki apapun kecuali sekedar 

mengambil pendapat orang yang ia taklidi itu. Dan dia tidak 

mengetahui apakah pendapat itu benar atau salah.306  

b) Dari sisi subjeknya, yang dilarang untuk taklid adalah orang yang 

sudah sampai pada martabat mujtahid. Menurut al-Sulami, tidak 

diperbolehkan seorang mujtahid untuk taklid secara mutlak. Dan 

ini menurut al-Sulami adalah pendapat jumhur ulama. Beliau 

menyatakan: 

فاقَ على أن الْجتهدَ إذا نظر في 
ّ
نقل كثيرٌ من الأصوليين الات

الواقعة وتوصّلَ فيها إلى ظنٍّ غالبٍ بحكم الله، لا يجوزُ له 

 أنْ يتركَ ما غلب على ظنه ويعملَ بظنِّ غيره.

Banyak kalangan dari para ahli ushul telah meriwayatkan tentang 

kesepakatan bahwa sesungguhnya seorang mujtahid tatkala 

                                                             
305 Iyadh bin namiy bin ‘Audh al-Sulami, Ushul Fiqh Alladzi …, hlm. 480. 
306 Imam Muhammad bin ali bin Muhammad al-Syaukani, Irsyad al-Fuhul Litahqiq 

al-haq min ‘ilm al-Ushul, (TT: Dar al-Kitab al-‘arabiy, 1999),II: 241. 



~ 245 ~ 

melihat suatu peristiwa hukum, dan kemudian ia (melakukan 

pembahasan) sehingga sampai pada satu kesimpulan hukum 

bersifat dhanni yang kuat dengan hukum Allah SWT; maka ia 

tidak diperbolehkan untuk meninggalkan hukum bersifat dhanni 

itu, dan mengamalkan hukum dhani dari ulama lainnya.307   

2) Yang diperbolehkan 

Menurut perspektif al-Sulami, bahwa persoalan yang 

diperbolehkan untuk taklid adalah persolan-persoalan furu’iyyah. 

Yang dimaksudkan dengan persoalan furu’iyyah adalah segala sesuatu 

yang tidak masuk dalam masalah ushul, yaitu yang tidak menjadikan 

seseorang itu bisa dianggap masuk atau keluar dari agama ini. dan 

persoalan furu’iyyah ini termasuk di dalamnya adalah persoalan-

persoalan I’tiqad, ushul fiqh, dan fiqh. Menurut al-Sulami, bahwa 

jumhur memperbolehkan orang awam untuk melakukan taklid. Hal ini 

menurut al-Sulami, didasarkan pada argumentasi Ijmak sahabat, yaitu 

para sahabat memberikan fatwa kepada orang-orang awam ketika 

mereka bertanya. Dan hal ini didasarkan pada ketentuan bahwa 

seorang yang bodoh wajib untuk bertanya kepada seorang ulama.308 

Hal ini sebagaimana firman Allah SWT. 

يْهِمْ 
َ
وحِي إِل  نُّ

ً
 رِجَالا

َّ
بْلِكَ إِلا

َ
نَا مِن ق

ْ
رْسَل

َ
واوَمَا أ

ُ
ل
َ
اسْأ

َ
هْلَ  ف

َ
أ

 
َ

نتُمْ لا
ُ
رِ إِن ك

ْ
ك
ّ
مُونَ الذِ

َ
عْل

َ
 ﴾٤٨﴿النحل:  ت

Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, kecuali orang-orang 

lelaki yang Kami beri wahyu kepada mereka; maka bertanyalah 

kepada orang yang mempunyai pengetahuan jika kamu tidak 

mengetahui. (QS al-Nahl [27]: 43) 

Para ulama yang memperbolehkan taklid berdasarkan argument 

pada realitas umat islam yang tidak semuanya memahami tentang 

hukum-hukum agama. Ketidakmampuan orang awam untuk belajar 

agama mengharuskan mereka untuk ikut dalam pengamalan agama 

                                                             
307 Iyadh bin namiy bin ‘Audh al-Sulami, Ushul Fiqh Alladzi …, hlm. 484. 
308 Iyadh bin namiy bin ‘Audh al-Sulami, Ushul Fiqh Alladzi…, hlm.481. 



~ 246 ~ 

yang dilakukan oleh para ulama. Umat awam bahkan diharuskan 

untuk taklid kepada para ulama yang memahami dan mengerti tentang 

agama, dengan cara bertanya kepada orang yang lebih tahu (ulama). 

b. Dilarang Secara Mutlak 

Salah seorang ulama yang sangat keras terhadap praktek taklid 

adalah Ibn Hazm al-Andalusi, Imam al-Syaukani, dan Imam al-

Jashash. Sementara imam al-Syaukani juga salah seorang yang sangat 

kristis terkait dengan praktek taklid. Beliau menyatakan, sebagai 

berikut: 

الأئمة الأربعة المصرحة بالنهي عن  قد ذكرت نصوص

التقليد في الرسالة التي سميتها "القول المفيد في حكم 

التقليد" فلَ نطول المقام بذكر ذلك. وبهذا تعلم أن المنع 

 من التقليد إن لم يكن إجماعا، فهو مذهب الجمهور،

Dan saya telah menyebutkan beberapa pendapat empat imam 

mazhab yang menerangkan tentang larangan taklid di dalam 

tulisan saya yang aku beri judul “al-Qaul al-Mufid fi hukm al-

taqlid”. Oleh karena itu, kami tidak berpanjang lebar untuk 

mendiskusinya lagi. Oleh karena itu, kamu mengetahui 

sesungguhnya ada larangan bertaklid sekalipun tidak sampai 

pada level Ijmak, tetapi itu adalah pendapat jumhur.309  

Kemudian, Imam al-Syaukani menegaskan pendapatnya bahwa 

bertaklid kepada pendapat seseorang yang tidak disertai dalil, maka 

sesungguhnya orang yang taklid itu telah terjebak kepada menjadikan 

orang yang ditaklidi itu seperti Nabi, pembuat syariat.  Dan inilah 

bahaya agama baru yang tidak disyariatkan oleh Allah SWT. Imam al-

Syaukani menyatakan sebagai berikut:  

                                                             
309 Imam Muhammad Bin Ali Bin Muhammad Al-Syaukani, Irsyad Al-Fuhul 

litahqiq al-Haq min ‘ilm al-ushul, (TT: Dar al-Kitab al-‘arabiy, 1999), II: 244. 



~ 247 ~ 

يل، واعلم: أنه لا خلَف في أن رأي الْجتهد، عند عدم الدل

إنما هو رخصة له، يجوز له العمل بها عند فقد الدليل، ولا 

يجوز لغيره العمل بها بحال من الأحوال، ولهذا نهى كبار 

الأئمة عن تقليدهم، وتقليد غيرهم، وقد عرفت "من 

تحقيق"** حال المقلد أنه إنما يأخذ بالرأي، لا بالرواية، 

ل: إن ويتمسك بمحض الاجتهاد غير مطالب بحجة، فمن قا

رأي الْجتهد يجوز لغيره التمسك به، ويسوغ له أن يعمل به، 

فيما كلفه الله، فقد جعل هذا الْجتهد صاحب شرع، ولم 

يجعل الله ذلك لأحد من هذه الأمة، بعد نبينا صلى الله 

عليه وسلم ولا يتمكن كامل ولا مقصر أن يحتج على هذا 

 بحجة قط.

Ketahuilah sesungguhnya tidak ada perbedaan dalam kaitanya 

dengan pendapat seorang mujtahid, ketika tidak adanya dalil, 

maka sesungguhnya merupakan rukhsah baginya. Boleh baginya 

untuk mengamalkanya (pendapat) itu ketika tidak ada dalil, tetapi 

tidak diperbolehkan bagi yang lainya untuk mengamalkan itu 

dalam kondisi apapun. Oleh karena itu, para imam besar (imam 

mazhab) telah melarang untuk bertaklid kepada mereka dan 

bertaklid kepada yang lainya. Dan engkau telah mengetahui 

penelitian keadaan orang yang bertalkid (muqallid) sesungguhnya 

dia mengambil pendapat (orang), bukan mengambil riwayat, dan 

berpegang semata-mata pada ijtihad tanpa mencari dasar 

argumentasinya. Maka barang siapa mengatakan: “sesungguhnya 

pendapat mujtahid boleh dipegangi oleh yang lainya,     maka 



~ 248 ~ 

terus apa yang dibebankan oleh Allah SWT? Maka sungguh dia 

telah menjadikan mujtahid tersebut sebagagi pemiliki syariat, 

padahal Allah tidak menjadikan hal itu kepada salah seorang dari 

umat ini, setelah nabi Muhammad SAW.310 

Senada dengan apa yang diungkapkan oleh Imam al-Syaukani, 

seorang ulama mazhab hanafi, Ahmad Bin Ali Abu Bakar Al-Raziy 

yang dikenal dengan Imam Al-Jashas, dalam kitabnya Al-Fushul Fi 

Al-Ushul, menyatakan sebagai berikut: 

يْرِ مَوْضِعٍ مِنْ 
َ
قْلِيدَ فِي غ ى التَّ

َ
عَال

َ
هُ ت

َّ
مَّ الل

َ
دْ ذ

َ
كِتَابِهِ، وَجَاءَتْ  وَق

حُجَجِ 
ْ
رِ فِي ال

َ
ظ ى النَّ

َ
قْلِيدِ، وَإِل رْكِ التَّ

َ
ى ت

َ
دْعُو إل

َ
بِيَاءُ ت

ْ
ن
َ ْ
الأ

ئِلِ،
َ

لا  وَالدَّ

Dan sunnguh Allah SWT telah mencela perbuatan taklid tidak 

hanya di satu tempat di dalam kitab-Nya, dan para Nabi diutus 

dalam rangka untk menyeru meninggalkan taklid, dan beralih 

menggunakan akal fikiran di dalam berargumentasi dan 

berdalil.311 

Lebih lanjut, Imam al-Jashas menyampaikan bahwa orang 

berhujjah tetang taklid sesungguhnya telah menyalahi karunia yang 

besar berupa akal fikiran. Oleh karena itu Imam al-Jashash merujuk 

kepada banyak firman Allah SWT sebagai berikut: 

ةٍ  مَّ
ُ
ى أ

َ
ا عَل

َ
ا آبَاءَن

َ
ا وَجَدْن ى: }إنَّ

َ
عَال

َ
قَالَ ت

َ
قْلِيدِ ف مَّ مَنْ احْتَجَّ بِالتَّ

َ
وَذ

ارِهِمْ مُقْتَدُونَ{ ]الزخرف: 
َ
ى آث

َ
ا عَل لْ 23وَإِنَّ

ُ
ى: }ق

َ
عَال

َ
الَ ت

َ
[ وَق

نْتُمْ صَادِقِينَ{ ]البقرة: 
ُ
مْ إنْ ك

ُ
ك
َ
وا بُرْهَان

ُ
هُ 555هَات

َّ
[ وَجَعَلَ الل

                                                             
310 Imam Muhammad Bin Ali Bin Muhammad Al-Syaukani, Irsyad Al-Fuhul..., II: 
242. 
311 Ahmad Bin Ali Abu Bakar Al-Raziy Al-Jashas, Al-Fushul Fi Al-Ushul, (Kuwait: 

Wizaratul Auqaf Al-Kuwaitiyyah, 1994), III: 379. 



~ 249 ~ 

ارِكِ 
َ
قَالَ ت

َ
مِ. ف

ْ
بُك

ْ
مِّ وَال

ةِ الصُّ
َ
زِل
ْ
بَهَائِمِ، وَبِمَن

ْ
ةِ ال

َ
زِل
ْ
رِ بِمَن

َ
ظ ي النَّ

{ ]الفرقان:  ضَلُّ
َ
عَامِ بَلْ هُمْ أ

ْ
ن
َ ْ
الأ

َ
 ك

َّ
ى: }إنْ هُمْ إلا

َ
عَال

َ
الَ 11ت

َ
[ وَق

ونَ{ ]البقرة: 
ُ
 يَعْقِل

َ
هُمْ لا

َ
مٌ عُمْيٌ ف

ْ
ى: }صُمٌّ بُك

َ
عَال

َ
 [ 555ت

Dan (Allah SWT) telah mecela orang yang berhujjah dengan 

taklid, maka Allah berfirman: “Katakanlah, datangkanlah hujah 

kalian jika sekiranya kalian termasuk orang yang benar” (QS 

albaqarah:11). Dan Allah SWT telah menjadikan orang yang 

meninggalkan akal fikiran berkedudukan seperti binatang ternak, 

dan juga berkedudukan sebagai orang yang tuli dan bisu. Allah 

berfirman: Tidaklah mereka itu kecuali seperti binatang ternak, 

bahkan mereka lebih sesat (QS al-Furqon: 44). Allah berfiman: 

(Mereka itu) tuli, bisu, buta, maka mereka itu tidak memiliki akal 

fikiran (QS al-Baqarah).312  

Sementara itu, Ibn Hazm mendiskusikan taklid dengan panjang 

lebar yang disertai dengan berbagai dalil, dalam kitabnya yang 

terkenal, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam. Dengan bab khusus dalam 

kitabnya tersebut, yang diberi judul Fi Ibthal Al-Taqlid (tetang 

pembatalan/penolakan terhadap taklid), Ibn Hazm menguraikan 

beberapa dalil baik Alquran maupun al-sunnah, dimana Alloh SWT 

telah mencela taqlid.313 Dan inti dari yang diungkapkan oleh Ibn 

Hazm adalah bahwa bertaklid kepada seseorang yang tidak disertai 

dalil adalah telah melakukan masksiyat kepada Allah SWT. Beliau 

menyatakan sebagai berikut: 

                                                             
312 Ahmad Bin Ali Abu Bakar Al-Raziy Al-Jashas, Al-Fushul Fi Al-Ushul, III: 379. 
313 Abu Muhammad Ali bin Ahmad bin Sa’id bin Hazm al-Andalusiy, al-Ihkam Fi 

Uhsul al-Ahkam, ditahqiq oleh Syaikh Ahmad Muhammad Syakir, (Bairut: Dar al-

Afaq al-Jadidah, tth), VI: 59-182. 



~ 250 ~ 

فإنهم ما داموا آخذين بالقول لأن فلَنا قاله دون النبي  …

 صلى الله عليه وسلم فهم عاصون لله تعالى لأنهم اتبعوا من

 لم يأمرهم الله تعالى باتباعه

Mereka masih yang konsisten untuk berpegang dengan pendapat, 

yaitu pendapat diungkapkan oleh seseorang yang bukan Nabi 

SAW, maka sesungguhnya mereka itu telah bermaksiyat kepada 

Allah SWT.  Karena mereka itu mengikuti orang yang tidak 

diperintahkan oleh Allah untuk diikuti.314  

2. Talfiq 

1) Pengertian Talfiq 

Talfiq berasal dari bahasa arab yang berarti menyamakan atau 

merapatkan dua tepi yang berbeda, seperti perkataan talfiqil hadits 

berarti menghiasi suatu cerita dengan yang salah atau bohong. Atau 

perkataan talfiq tsaub (تلفيق الثوب) artinya mempertemukan dua tepi 

kain kemudian menjahitnya.  

يُطلقُ التلفيقُ في الفقه وأصوله ويُرادُ به في الغالب: الإتيانُ 

وافقُ قولَ أحدٍ من الْجتهدين 
ُ
في مسألةٍ واحدةٍ بكيفيةٍ لا ت

 السابقين.

Ungkapan talfiq dalam fiqh dan ushul fiqh dimaksudkan pada 

umumnya adalah mengambil satu masalah dengan suatu cara 

yang tidak cocok dengan pendapat salah satu dari para mujtahid 

terdahulu.315 

                                                             
314 Abu Muhammad Ali bin Ahmad bin Sa’id bin Hazm al-Andalusiy, al-Ihkam Fi 

Uhsul al-Ahkam, VI: 60. 
315 Iyadh bin namiy bin ‘Audh al-Sulami, Ushul Fiqh Alladzi …, hlm. 489. 



~ 251 ~ 

Dengan ungkapan lain, talfiq ialah mengambil atau mengikuti 

hukum dari suatu peristiwa atau kejadian dengan mengambilnya dari 

berbagai macam mazhab.  

Contoh: dua orang laki-laki dan perempuan melaksanakan akad 

nikah, tanpa wali dan saksi, cukup dengan iklan saja. Dasar pendapat 

mereka ialah dalam hal wali mereka mengikuti pendapat Hanafi. 

Menurut pendapat Hanafi sah nikah tanpa wali. Sedang mengenai 

persaksian, mereka mengikuti pendapat Maliki. Menurut pendapat 

Maliki sah akad nikah tanpa saksi, cukup dengan iklan (pengumuman) 

saja. Dasar pendapat ini adalah talfiq dengan mengambil pendapat 

beberapa mazhab dalam satu masalah. 

2) Hukum Talfiq 

a) Dilarang Secara Mutlak 

Larangan terhadap talfiq berawal ketika dunia Islam mengalami 

kejumudan dalam bidang pemikiran fiqh. Larangan talfiq sebenarnya 

merupakan upaya untuk mempertahan mazhab yang sudah ada saat 

itu. Kecenderungan larangan talfiq disamping untuk mempertahankan 

kelompok, juga kecenderungan ta’ashub yang begitu kuat dikalangan 

mazhab.  

Secara sederhana, argumentasi mereka adalah seorang muqallid 

harus mengikuti pendapat seorang mujtahid dalam kasus tertentu, 

sehingga amaliyah dan ibadahnya itu dibenarkan. Bahkan sebagian 

pendapat di kalngan mazhab menyatakan, bahwa shalatnya seseorang 

itu menjadi batal ketika ia bermakmun dengan orang yang berbeda 

mazhab. Hal ini sebagaimana yang dinukilkan oleh al-Sulami sebagai 

berikut: 

 أن الذين أنكروا التقليدَ بمعنى التمذهبِ حملهم على إنكارِه

ب الممقوت الذي يصدُّ عن  ما رأوه في عصرهم من التعصُّ



~ 252 ~ 

، حتى أصبح الدينُ كأنه مللٌ شتّى. ومن 
َ
الحقّ، ويفرِّقُ الأمة

 
َ
مظاهره: قولُ بعضِ أتباع المذاهب ببطلَن الصلَة خلف

 المذهبَ؛ لاحت
ُ
 من نواقض مَن يُخالف

ً
مال أنه فعلَ ناقضا

 الوضوء.

Sesungguhnya orang-orang yang mengingkari taklid dengan 

pengertian tamazhab (berganti-ganti) mazhab, membawa mereka 

pada keinggkaran terhadap yang mereka lihat pada masa itu,yaitu 

ta’ashub ekstrem yang menolak kebenara, mencabik-cabik umat, 

sampai-sampai agama ini seoalah-olah menjadi agama yang 

terpecah-pecah. Diantara salah satu fenomena itu adalah 

pendapat sebagian pengikut mazhab  yang menyatakan bahwa 

shalat di belakang orang yang berbeda mazhab adalah batal, 

karena adanya kemungkinan bahwa yang bersangkutan telah 

perbuatan yang membatalkan wudhu.316  

Dengan demikian, larangan perpindahan mazhab yang terjadi saat 

itu, adalah karena nalar berfikir kritis sudah tidak ada lagi. Sehingga 

orang diwajibakan untuk terus mengikuti satu mazhab saja, dan 

diharamkan itu beralih ke mazhab yang berbeda.  

b) Diperbolehkan 

Pendapat kedua ini, diikuti oleh para ulama seperti al-Kamāl bin 

al-Hamām serta muridnya; Ibn Amīr al-Hāj, al-Sulami, dan Amir 

Badsyah. Mereka berpendapat bahwa seorang muqallid diperbolehkan 

untuk bertaklid pada siapapun yang diinginkan, karena tidak ada dalil 

akal dan teks yang menghalangi hal tersebut. Hal ini diungkapkan 

oleh Amir al-hajj. 

                                                             
316 al-Sulami, Iyadh bin namiy bin ‘Audh, Ushul Fiqh Alladzi La Yasa’u Al-Faqih 

Jahlahu, (al-riyadh-KSA: Dar al-tadmiyah, 2005) , hlm.483-484. 



~ 253 ~ 

 
َّ

 وَاجِبَ إلا
َ

 لا
ْ
زِمٍ إذ

ْ
يْرُ مُل

َ
تِزَامَهُ غ

ْ
نَّ ال

َ
هُ لِأ

ُ
هُ وَرَسُول

َّ
وْجَبَهُ الل

َ
 مَا أ

هَبَ 
ْ
نْ يَتَمَذ

َ
اسِ أ حَدٍ مِنْ النَّ

َ
ى أ

َ
هُ عَل

ُ
 رَسُول

َ
هُ وَلا

َّ
مْ يُوجِبْ الل

َ
وَل

ةِ  مَّ
ُ ْ
هَبِ رَجُلٍ مِنْ الأ

ْ
 بِمَذ

Karena sesungguhnya menetapi satu mazhab adalah bukan 

keharusan, karena tidak ada kewajiban apapun kecuali Allah dan 

rasul-Nya mewajibkan itu. Dan Allah dan rasul-Nya tidak 

mewajibkan kepada seseorang untuk bermazhab dengan mazhab 

salah seorang imam.317  

Bila seseorang merasa bahwa dalil mazhab lain pada bagian 

tertentu lebih kuat dari dalil mazhabnya, maka sama sekali tidak ada 

masalah dengan itu. Karena kemampuan seorang muqallid yang 

kurang sehingga tidak mampu mentarjih, maka dia berhak untuk 

bertaklid pada siapapun yang layak tanpa bisa disalahkan. Hal 

sebagaimana yang diutarakan oleh al-Sulami, sebagai berikut: 

د  ِ
ّ
 على قول مَن يُوجبُ على المقل

ّ
وهذا لا يُمكنُ منعُه، إلا

الالتزامَ بمذهبٍ واحدٍ في جميع ما يفعلُ أو يتركُ. وهو قولٌ 

 في التقليد. وقد قام 
ُ
فاسدٌ لا دليلَ عليه، أوقع فيه الإفراط

د أنْ يسألَ الإجماعُ في عهد الصحابة والتابعين عل ِ
ّ
ى أن للمقل

 في مسألةٍ لا يُمنعُ 
ً
مَن شاءَ من العلماء، وأن مَن سأل عالما

 من سؤال غيره في مسألةٍ أخرى.

                                                             
317al-Hajj, Syamsudin Muhammad bin Muhammad bin Amir, Al-Taqrir Wa Al-

Takhbir, (Beirut: Dar al-Kutib al-‘ilmiyah, 1983) , III:350. 



~ 254 ~ 

Ini tidak mungkin untuk melarangnya (bertalfiq). Hanya saja 

adanya suatu pendapat yang menwajibkan seorang muqallid 

harus mengikuti satu mazhab untuk semua aspek yang dilakukan 

ataupun yang harus ditinggalkanya. Dan ini adalah pendapat 

yang fasid (tdk benar), yang tidak didasarkan pada satu 

argumentasi (dalil) apapun, dan berlebih-lebih dalam bertaklid. 

Dan sungguh telah ada Ijmak pada masa sahabat dan tabi’in 

bahwa seoarng muqallid bisa bertanya kepada siapa saja ulama 

yang ia kehendaki. Dan sesungguhnya orang yang bertanya 

kepada seorang ulama tetang suatu masalah, maka dia tidak 

dicegah (dilarang) untuk bertanya kepada ulama lainya tentang 

suatu masalah lain.318   

Senada dengan al-Sulami, Amir Badsyah, dalam kitabnya Taisir 

al-Tahrir berpendapat bahwa talfiq adalah boleh, dengan beragumen 

sebagai berikut: 

قْلِيد لغير  تَار جَوَاز التَّ
ْ
خ
ُ ْ
م الْ

َ
لَ

َ
ك
ْ
قْدِير ال

َ
قطع( ت

ْ
يره )لل

َ
ه فِي غ

ي المستفتين فِي كل عصر من زمن 
َ
هُم( أ نَّ

َ
بالاستقراء )بِأ

ة  جْتَهدين )وَمرَّ
ُ ْ
وا يستفتون مرّة وَاحِدًا( من الْ

ُ
ان
َ
حَابَة )ك الصَّ

ونهم )غير ملتزمين مفتيا 
َ
جْتَهد الأول حَال ك

ُ ْ
ي غير الْ

َ
يره( أ

َ
غ

كِير
َ
لِك من غير ن

َ
 وَاحِدًا( وشاع ذ

Penentuan pendapat yang terpilih adalah kebolehan bertaklid 

kepada mazhab yang berbeda dalam hukum yang berbeda. 

Karena dengan sangat meyakinkan berdasarkan penelitian, 

bahwa mereka (orang-orang islam/sahabat) yang meminta fatwa 

pada setiap masa pada zaman sahabat nabi SAW; mereka 

meminta fatwa suatu kali kepada para mujtahid tertetentu, dan 

suatu kali minta fatwa kepada yang lainya, yakni bukan kepada 

mujtahid yang pertama. Ini memberikan gambaran bahwa mereka 

(para sahabat) tidak secara terus menerus mengikuti salah 

                                                             
318  Iyadh bin namiy bin ‘Audh al-Sulami, Ushul Fiqh Alladzi …, hlm.489. 



~ 255 ~ 

seorang mufti saja. Dan yang demikian ini tersebar luas tanpa 

ada pengingkaran sama sekali.319  

Dengan argumentasi di atas, yakni realitas pada zaman sahabat, 

banyak kaum muslimin yang mengambil pendapat hukum dari 

berbagai sahabat, tidak membatasi diri pada salah seorang sahabat, 

merupakan alasan terhadap kebolehan talfiq bagi kaum muslimin 

kapanpun. 

c) diperbolehkaan Dalam Konteks Terbatas 

Kebolehan melakukan talfiq ini tidak bersifat mutlak, tetapi 

terbatas dalam ruang lingkup tertentu. Karena ada bentuk talfiq yang 

serta merta batil menurut bentuknya, seperti bila talfiq tersebut 

menjurus kepada penghalalan perkara-perkara yang diharamkan 

(secara qath’i atau pasti) seperti khamr (miras), zina dan sebagainya. 

Dan ada yang dilarang bukan menurut dzatnya, tetapi karena ada 

sesuatu yang mencampurinya (sehingga yang asalnya boleh, menjadi 

terlarang).  

Menurut Wahbah al-Zuhaily, kebolehan bertalfiq ini dibatasi 

dengan tiga syarat, yaitu menghindari hal-hal berikut: 

1) Mencari yang teringan saja dengan sengaja tanpa ada darurat 

atau uzur (tatabbu’ ar rukhash). Ini dilarang untuk menutup 

pintu kerusakan dengan lepasnya taklif. 

Al Ghazali berkata,"Tidak boleh seseorang mengambil 

madzhab lain dengan seenaknya, dan seorang awam –juga- 

tidak boleh memilih yang menurutnya paling enak dari setiap 

madzhab dalam setiap masalah, lalu dia memperlebarnya (ke 

semua masalah dengan tanpa ada keterpaksaan). Dan tentunya 

masuk ke dalam macam ini, yaitu mencari-cari hukum yang 

paling ringan dengan seenaknya dan mengambil pendapat 

yang lemah dari setiap madzhab demi mengikuti syahwat dan 

hawa nafsunya. 
                                                             
319 Muhammad Amin bin Mahmud al-bukhari Amir Badsyah, Taisir al-Tahrir, 

(Beirut: Dar al-Fikr, tth), IV: 253. 



~ 256 ~ 

2) Talfiq yang mengakibatkan penolakan hukum (ketetapan atau 

keputusan) hakim (pemerintah), karena ketetapannya dapat 

menghilangkan perselisihan untuk mengantisipasi terjadinya 

kekacauan.  

3) Talfiq yang mengakibatkan seseorang meninggalkan apa yang 

telah diamalkannya secara taklid, atau meninggalkan perkara 

yang telah disepakati disebabkan oleh adanya perkara yang 

ditaklidinya, seperti dalam kasus-kasus mu’āmalah, hudūd, 

pembagian harta rampasan dan pajak dan pernikahan. Dalam 

hal-hal tersebut dilarang talfiq karena menjaga maslahah.320  

Disamping tiga syarat yang diajukan oleh Wahbah al-Zuhaili di 

atas, Al-Sulami mempersyaratkan talfiq sebagai berikut: 

1) Talfiq tidak bertentangan dengan nash alquran, sunnah dan 

Ijmak. 

2) Bukan dalam rangka untuk melepaskan tanggungjawab yang 

menjadi bebannya. 321 

Dari ulasan di atas, dapat disimpulkan bahwa bermazhab adalah 

konsekuensi dari ketidakmampuan untuk berijtihad sendiri. Dengan 

demikian, tidak ada celaan bagi mereka yang bermazhab. Bermazhab 

juga tidak harus tertentu pada satu mazhab saja, namun boleh 

berpindah-pindah pada mazhab manapun dalam mazhab empat atau 

mazhab lainnya bila sumber yang diikuti valid dan dapat 

dipertanggungjawabkan. 

Pada dasarnya talfiq ini diperbolehkan oleh agama, selama tujuan 

melaksanakan talfiq itu semata-mata untuk melaksanakan pendapat 

yang paling benar dalam arti setelah meneliti dasar hukum dari 

pendapat itu dan mengambil apa yang dianggap lebih kuat dasar 

hukumnya. Tetapi ada talfiq yang tujuannya untuk mencari yang 

ringan-ringan saja dalam arti bahwa yang diikuti adalah pendapat 

                                                             
320 Wahbah Al-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami Wa Adillatuh,  
321 Iyadh bin namiy bin ‘Audh al-Sulami, Ushul Fiqh Alladzi …, hlm. 491. 



~ 257 ~ 

yang paling mudah dikerjakan, sekalipun dasar hukumnya lemah. 

Talfiq yang seperti inilah yang dicela para ulama. 

 

E. EVALUASI / SOAL LATIHAN 

Selesaikan Soal-Soal Berikut Ini dengan Jawaban Yang Benar: 

1) Jelaskan apa yang dimaksud dengan fatwa, mufti dan mustafti? 

2) Apa yang anda ketahui tentang pengertian taklid dan talfiq? 

3) Jelaskan perbedaan pendapat di kalangan para ulama terkait 

dengan hukum taklid, apa alasanya? 

4) Jelaskan pendapat para ulama yang pro dan kotra dengan talfiq? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 258 ~ 

 



~ 259 ~ 

  

DAFTAR PUSTAKA 

 

al-Adzami, Muhammad Dhiya al-rahman, Dirasat fi al-Sunnah al-

nabawiyah, (Madinah KSA: Majallah Al-Jamiah al-

Islamiyah bil madinah al-Munarah, tt). 

al-Amidi, Abu Al-Hasan Sayid Al-Din Ali Bin Abi Ali Bin 

Muhammad Bin Salim Al-Tsa’labiy, al-Ihkam fi ushul al-

Ahkam, ditahqiq oleh Abdurazaq Afifi, (Beirut-Libanon, 

al-Maktab al-Islamiy, tth), Vol.I-4. 
al-Andalusi, Abu Muhammad Ali bin Ahmad bin Sa’id bin Hazm, al-

Ihkam Fi Uhsul al-Ahkam, ditahqiq oleh Syaikh Ahmad 

Muhammad Syakir, (Bairut: Dar al-Afaq al-Jadidah, tth), 

VI 

al-Anzi, Abdullah bin Yusuf bin Isa bin Ya’qub al-jadi’, Taisir Ilm 

Ushul Al-Fiqh, (Beirut: Muassasat al-riyan lithaba’ah, wa 

al-nasr wa al-tauzi’, 1997). 

al-Asfahani, Al-Raghib, Al-mufradat Fi Gharib Alquran.. 

al-Asyqar, Umar Sulaiman bin Abdullah, Nadharat fi Ushul al-Fiqh, 

(Yordania: Dar al-Nafais, 2015). 

al-Bakistani, Zakariya bin Ghulam Qadir, Min ushul al-Fiqh ‘ala 

manhaj ahl al-hadits, (Dar al-Haraz, 2002). 

al-Bani, Muhammad nasirudin, Sahih imam al-Tirmidzi, hadis no 

2627. 

al-Bani, Muhammad nasirudin, Sahih Sunan Ibn majah, no hadis: 629-

775. 

al-Bazdawi, Abdul Aziz bin Ahmad bin Muhammad ‘Ala al-din al-

Bukhari, Kasyfu al-asrar ‘an Usul Fahr al-Islam al-

Bazdawi, ditahqid Abdullah Mahmud Muhammad Umar, 

(Beirut: Dar al-kitab al-‘Ilmiyyah, 1997).  

al-Ghazali Abu Hamid Muhammad bin Muhammad, al-Mustasfa min 

Ilmi al-Ushul, ditahqiq dan diterjemahkan kedalam bahasa 

inggris oleh Ahmad Zaki hamad, (Riyadh KSA: Dar al-

Maiman linasr wa al-tauzi’, tt). 

al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad bin Muhammad, al-Mustasfa min 

ilm al-‘Ushul, ditahqiq oleh Muhammad bin Sulaiman al-

Asqar (Beirut: Muassasah al-risalah, 1997).  



~ 260 ~ 

al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad bin Muhammad, Mustasfa min 

Ilm al-ushul, ditahqi oleh Muhammad bin Abdusalam bin 

Abd al-safi,(ttp: Dar al-kutub al-‘ilmiyah, 1993). 

al-Ghazali, Muhammad Bin Muhammad Abu Hamid, Al-Mankhul 

Min Ta’liqati Al-Ushul, Ditahqiq Oleh Muhammad Hasan 

Haitu, (TT: Dar Al-Fikr, 1999). 
al-Hajj, Syamsudin Muhammad bin Muhammad bin Amir, Al-Taqrir 

Wa Al-Takhbir, (Beirut: Dar al-Kutib al-‘ilmiyah, 1983), I-

III. 

al-Iraqi, Waliyudin Abu Zur’ah Ahmad bin Abdurahim, Al-Ghaits Al-

Hami’ Syarkh Jami’ Al-Jawami’, ditahqiq oleh 

Muhammad Tamir Hijazi, (Ttp: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 

2004).  

al-Jashash, Ahmad Bin Ali Abu Bakar Al-Raziy, Al-Fushul Fi Al-

Ushul, (Kuwait: Wizaratul Auqaf Al-Kuwaitiyyah, 1994), 

Vol. I-IV. 

al-Jauziyah, Muhammad bin Abi bakr Ibn al-Qayim, I’lamul 

Muwaqqi’in, ditahqiq oleh Thaha bin Abd al-rauf saad, 

(Kairo: maktabah al-Kulliyat al-azhariyah, tth),  I-IV. 

al-Jizani, Muhammad bin Husain bin Hasan Ma’alim ushul al-Fiqh 

inda ahl al-sunnah wal jama’ah, (Madinah-KSA:Dar Ibn 

al-Jauzi, 1427). 

al-Jurjani, Ali bin Muhammad, Risalah Fi Ushul Al-Hadits, (Riyadh-

KSA: Maktabah al-Rusyd, 1407). 

al-Juwaini, Abdul malik bin Abdullah bin Yusuf Muhammad, Kitab 

Al-Talkhish Fi Ushul Al-Fiqh, ditahqiq oleh Abdullah 

Julam al-Nabali dan Basyir Ahmad al-Umari, (Bairut: Dar 

al-Basyair al-Islamiyah, tt).  

al-Khan, Muhammad Mu’ad Mustafa, Al-Qath’i Wa Al-Dzanni Fi Al-

Tsubut Wa Al-Dalalti Inda Al-Ushuliyin, (Damaskus: Dar 

al-kalam al-thayib, 2007). 

al-Mardawi, ‘Ala Al-Din Abul Hasan Ali Bin Sulaiman Al-Hanbali, 

al-Takhbir Syarh al-Takhrir fi Ushul al-Fiqh, ditahqiq 

oleh Abdurahman al-Jibrin, ‘Iwad al-qarni, dan Ahmad al-

Sirakh (Riyad: Maktabah al-Rusyd, 2000). 

al-Namlah, Abdul karim bin Ali bin Muhammad, Al-Jami’ Limasail 

Ushul Al-Fiqh Wa Tathbiqatiha ‘Ala Al-Madzhab Al-

Rajih, (al-Riyadh: Dar al-Rusyd, 2000).  



~ 261 ~ 

al-Namlah, Abdul Karim bin Ali bin Muhammad, Al-Muhadzab Fi 

Ilm Ushul Al-Fiqh Al-Muqaran, (Riyadh: Maktabah al-

Ruyd, 1999), Vol I-V. 

al-Nasimi, Ujail jasim, Thuruqul Istinbath Al-Ahkam Min Alquran, 

(Kuwait: Muassastu al-kuwait litaqadumi al-ilmi, 1998). 

al-Qaththan, Manna’, Pengantar Studi Ilmu Alquran, alih bahasa oleh 

Aunur Rafiq el-mazni, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2006) 

al-Sa'di, Syaikh Abdurrahmân bin Nâshir, al-Qawâid wa al-Ushûl al-

Jâmi'ah wa al-Furûq wa at-Taqâsim al-Badi'ah an-

Nâfi'ah. ditahqiq Syaikh DR. Khâlid bin ‘Ali al-

Musyaiqih. Cet. II, (Riyadh: Dâr al-Wathan li an-Nasyr, 

1422 H/2001 M).  

al-Salam, Al-’Izz bin Abd, Qawa’idul Ahkam fi Mashalihil Anam 2/I 

36 

al-Sarakhsi, Ushul al-Sarakhsi, ditahqiq oleh Abu al-Wafa’ al-

Afghani, (Haidarabad-India: Lajnah Ihya al-ma’arif al-

Nu’maniyah, 1372), Vol I-V. 

al-Sayis, Muhammad Ali, Tarikhul fiqhil Islami (Vol. I). Beirut, 

Lebanon: Darul Kutubil ilmiyyah.1990. 

al-Shalih, Dr. Subhi, Ulum al-hadits wa Mustalahuh, (Beirut- 

Libanon: Dar al-Ilm wa al-Malayin, 1988) 

al-Shanhaji, Abdul hamid Muhammad bin badis, Mabadi’ al-Ushul, 

ditahqiq oleh Dr. Amar Thalibiy, (TTp: al-Syirkah al-

wathaniyah li al-nasr wa al-tauzi’,1980). 

al-Sinqithi, Ahmad Bin Mahmud Bin Abdul Wahhab, Al-Washf Al- 

Munasib Li Syar’i Al-Hukm, (Madinah Munawarah: 

‘Amadatul Bahtsiy Ilmiy  Bi Al-Jami’ah Al-

Islamiyah,1415). 

al-Sinqithi, Muhammad al-Amin Mudzakarah fi Ushul al-fiqh, 

(Madinah KSA: Maktabah al-ulum wa al-hikam, 2001). 

al-Sulami, Iyadh bin namiy bin ‘Audh, Ushul Fiqh Alladzi La Yasa’u 

Al-Faqih Jahlahu, (al-riyadh-KSA: Dar al-tadmiyah, 

2005). 

al-Suyuthi, Imam Jalal al-Din Abdurahman bin Abu bakr, al-Asybah 

wa al-Nadzair, (TT: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1990), I: 

105 

al-Suyuthi, Jalal al-Din Abd al-Raham bin Abi Bakr, Al-Itqan Fi Ulum 

Alquran, (Beirut: Dar al-Fikr, tth) 



~ 262 ~ 

al-Syafi’i, Abu Abdullah Muhammad Bin Idris Bin Al-Abbas, Al-

Risalah, ditahqiq oleh Ahmad Syakir, (Mesir: Maktabah 

al-halabiy, 1940), 

al-Syafi’i, Abu Abdullah Muhammad Bin Idris Bin Al-Abbas, Al-

Umm:  VII: 247. 

al-Syatibi, Ibrahim Bin Musa Bin Muhammad Al-Lahmiy, Al-

Muwafaqat, Ditahqiq Oleh Abu Ubaidah Masyhur Bin 

Hasan Ali Salman, (TT: Dar Ibn Affan, 1997), Vol. I-VI. 
al-Syaukani, Irsyadul Fuhul, (al-Riyadh-KSA:Dar al-Fadhilah,2001 ).  

Alu Sarih, Said bin nashir bin Muhammad Ali Sarih, al-Qawaid al-

Ushuliyyah al-Muttafaq alaiha bain al-madzahib al-

arba’ah fi al-Kitab wa al-sunnah wa al-ijma’ wa al-

Adillah al-mukhtalaf fiha, (Saudi: Jami’ah Um al-Qura, 

1438 H), 

al-Utsaimin, Muhammad bin sholeh, al-Ushul min ilm al-Ushul, 

(Damam-KSA: Dar Ibn al-Jauzi, 1426H). 

al-Utsaimin, Muhammad bin Sholeh, Mustalahul hadis, (Kairo: 

Maktabah al-Ilm, 1994). 

al-Utsaimin, Muhammad bin sholeh, Syarh Al-Ushul Min Ilm Al-

Ushul, (Damam-KSA: Dar Ibn al-Jauzi, 1435). 

al-Walati, Muhammad Yahya bin Muhammad al-Mukhtar, Ishal al-

salik ila Ushul Madzhab al-imam malik, ditahqiq oleh 

Murad Budhayah, (Bairut-Lebanon: Dar Ibn Hazm, 2006). 

al-Zahrani, Abu Yasir Muhammad bin Mathar Utsman, Ilmm al-Rijal 

nas’atuhu wa tathawuru min al-qar al-awwal ila nihayat 

al-qarni al-tasi’, (Riyadh: Dar al-Hijrah li al-nasr wa al-

Tauzi’, 1996). 

al-Zarkasyi, Abu Abdullah badrudin Muhammad bin Abdullah bin 

Bahadir, Al-Bahrul Muhith Fi Ushul Al-Fiqh, (TT: Dar al-

Kutubiy, 1994), Vol. I-VIII. 
al-Zuhaili, Wahbah, al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh, (Baerut: Dar al-Fikr al-

Mu’ashir, 1999). 

Amal, Taufik Adnan, Rekonstruksi sejarah Alquran, (Yogyakarta: 

Forum Kajian Budaya dan Masyarakat (FKBA), 2001) 

Amir Badsyah, Muhammad Amin bin Mahmud al-bukhari, Taisir al-

Tahrir, (Beirut: Dar al-Fikr, tth), I-IV 



~ 263 ~ 

Arief, Dr. H. Abd. Salam, Pembaharuan Pemikiran Hukum Islam 

Antara fakta dan realita: kajian Pemikiran Hukum Syaikh 

Mahmud Syaltut, (Yogyakarta: LESFI, 2003) 

Azhar, Hisyam bin Sa’ad, Maqasid Al-Syariah Inda La-Haramain Wa 

Atsaruha Fi Al-Tasharafat Al-Maliyyah, (Riyad-KSA: 

Maktabah al-Rusyd, 2010). 

Badjeber, Abu Zuhdi Munir A, Dhaif Riyadhus Shalihin: Hadis-Hadis 

Dhaif Dalam Kitab Riyadus Shalihin, (Solo: Pustaka 

Azam, Tth). 

Djazuli, Prof. Dr. A. dan Dr. I .Nurol Aen, MA, Ushul Fiqh: 

Metodologi Hukum Islam (Jakarta: Rajawali Pers, 2000). 

Efendi, Satri, Ushul Fiqh Cet. 1 ; (Jakarta : Kencana Prenada Media 

Group, 2008). 

Firdaus, Ushul Fiqh (Metode Mengkaji Dan Memahami Hukum Islam 

Secara Komprehensif. (Jakarta: Zikrul Hakim, 2004). 

Hakim, Abdul Hamid, al-Bayan, (Jakarta: Penerbit Sa’adiyah Putra, 

tt). 

Hakim, Abdul Hamid, Mabadi Awaliyah, (Jakarta: Penerbit Sa’adiyah 

Putra, tt). 

Hasaballah, Ali, Ushul Al-Tasyri’ Al-Islami, (Kairo-Mesir: dar al-

ma’arif, 1976).  

Hasan, Khalid Ramadhan, Mu’jam fi Ushul al-Fiqh (1 ed.). Bani 

Suwaif, Mesir: Ar-Raudhah, 1998. 

Khallaf, Abdul Wahab, Ilm Ushul al-Fiqh wa Khalashat tarikh 

Tasyri’, (Mesir: Mathba’ah al-madaniy, 1375). 

Khallaf, Abdul Wahab, Ilmu Ushul al-Fiqh, (Mesir: Maktabah al-

Dakwah al-Islamiyah-Sabab al-Azhar, tt).  

Khudhari Bik, Muhammad, ushul al-Fiqh, (Lebanon-Beirut: dar al-

fikr, 1988). 

Mindad, Al-Imam Abu Abdillah bin Khuwaiz, Jami’ Bayanil Ilmi wa 

Ahlihi, 2/993  

Muchtar, Kamal, Ilmu Ushul Fiqh, (Yogyakarta: Dana Bakti Wakaf 

UII, 1995). 

Rais, Dr. Isnawati, Pemikiran Fiqh Abdul Hamid Hakim, (Jakarta: 

Ditjen Bimas Islam Dan Penyelenggaraan Haji 

Departemen Agama RI, 2005) 

Suhartini, Andewi. Ushul Fiqh (2 ed.). Jakarta, Indonesia: Direktorat 

Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2012. 



~ 264 ~ 

Syarifudin, Prof Dr. H. Amir, Ushul Fiqh, Jilid 2, Cet. Ke-4 (Jakarta: 

Kencana Prenada Media Group, 2008).  
Zahrah, Muhammad Abu Ushul al-Fiqh. Cairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, 

1958. 

Zuhri, Muh. Ilmu Hadis Dan Metode Penentuan Status Hadis, 

Makalah Pelatihan Kader Tarjih Tingkat Nasional di 

Universitas Muhammadiyah Magelang, Tanggal 26 Safar 

1433 H / 20 Januari 2012 

 



~ 265 ~ 

 

 

 

 

INDEKS 

 
‘illat, 127 

Abdul Wahhab Khallaf, 26 

Ahad, 75, 76, 103 

al-Adzami, 62, 257 

al-Amidi, 34, 42, 92, 240, 257 

al-Andalusi, 245, 257 

al-Anzi, 257 

al-Asfahani, 28, 34, 257 

al-Asyqar, 93, 199, 200, 210, 257 

al-Bakistani, 257 

al-Bani, 257 

al-Bazdawi, 257 

al-Farra, 41 

al-Ghazali, 12, 16, 24, 40, 139, 140, 153, 

177, 180, 181, 240, 257, 258 

al-Hajj, 252, 258 

al-Iraqi, 258 

al-Jarh, 70, 71 

al-Jashash, 245, 247, 258 

al-Jauziyah, 187, 188, 189 

Al-Jauziyah, 197, 258 

al-Jizani, 100, 101, 102, 103, 104, 177, 

230, 231, 232, 233, 234, 235, 236, 258 

al-Jurjani, 21, 258 

al-Juwaini, 37, 39, 241, 242, 258 

al-Khan, 28, 37, 39, 40, 95, 258 

al-Mardawi, 258 

al-Namlah, 135, 136, 137, 138, 144, 186, 

258, 259 

al-Nasimi, 259 

al-Qaththan, 55, 56, 259 

al-Qur’an, 31, 37, 44, 56, 68, 85, 86, 88, 

89, 121, 126 

Alquran, 17, 31, 41, 42, 43, 44, 51, 59, 

62, 93, 109, 110, 145, 226 

al-Salam, 259 

al-Sarakhsi, 259 

al-Sayis, 259 

al-Shalih, 61, 259 

al-Shanhaji, 259 

al-Sinqithi, 109, 110, 132, 170, 176, 240, 

241, 259 

al-Sulami, 242, 243, 244, 251, 252, 253, 

259 

al-Suyuthi, 45, 51, 208, 209, 217, 218, 

219, 259 

al-Syafi’i, 16, 18, 38, 202, 260 

Al-Syatibi, 260 

al-Syaukani, 225, 226, 240, 243, 245, 

247, 260 

al-ta'dil, 71 

al-Urf, 199 

al-Utsaimin, 72, 73, 76, 77, 109, 230, 

235, 240, 260 

al-Walati, 260 

al-Zahrani, 260 

al-Zarkasyi, 16, 24, 34, 140, 143, 260 

al-Zuhaili, 11, 19, 26, 42, 56, 61, 73, 96, 

109, 150, 166, 167, 169, 255, 260 

Amal, 42, 48, 52, 53, 54, 55, 65, 260 

Amir Badsyah, 251, 253, 254, 260 

Amr, 49 

Arief, 17, 18, 38, 261 

as-Syafi’I, 41 

Azhar, 26, 43, 57, 150, 151, 153, 154, 

186, 261 



~ 266 ~ 

dalil, 11, 19, 26, 31, 32, 37, 125, 132, 

139, 152, 172, 178, 211, 214, 223, 

227, 239, 252 

Dalil, 25, 26, 27, 28, 31, 33, 34, 35, 36, 

37, 39, 59, 120, 189 

Dhaif, 83, 84, 261 

Djazuli, 142, 190, 261 

dzanni, 27, 28, 32, 34, 36, 37, 39, 95, 104, 

105 

Efendi, 212, 217, 261 

Fiqh, 94, 110, 210, 261, 262, 270 

Firdaus, 261 

Hakim, 13, 15, 16, 17, 94, 236, 241, 261 

Hasaballah, 110, 162, 201, 211, 261 

Hasan, 61, 72, 80, 81, 94, 100, 101, 102, 

103, 104, 177, 178, 183, 210, 230, 

231, 232, 233, 234, 235, 236, 239, 

257, 258, 260, 261 

Ijmak, 92, 94, 95, 100, 101, 102, 103, 

104, 117 

ijtihad, iv, 11, 12, 14, 16, 19, 48, 97, 231 

Ijtihad, 11, 12, 13, 17, 19, 21, 22, 23 

Istihsan, 92, 131, 132, 135, 136, 137, 138, 

139, 140, 142, 143, 144, 145 

istishab, 199, 210, 211, 212, 213, 214, 

216, 217, 229 

Ittiba’, 236, 237, 239 

Jumhur, 120 

kaidah, 67, 147, 193 

Kaidah, 20, 21, 22, 23, 41, 59, 60, 63, 64, 

65, 66, 67, 68, 92, 104, 105, 106, 107, 

108, 129, 130, 131, 149, 183, 184, 

196, 199, 208, 209, 217, 218, 219, 

227, 228, 229 

Khallaf, 25, 26, 42, 43, 57, 58, 61, 73, 75, 

89, 90, 91, 95, 112, 114, 132, 172, 

185, 186, 200, 202, 204, 205, 211, 

213, 261 

Khudhari, 261 

maqashid al-syari`ah, 149 

maslahlah, 161, 163 

Mazhab, 219, 223 

Mindad, 240, 261 

Muchtar, 261 

Mutawatir, 72, 74, 103 

qath’i, 25, 27, 28, 31, 33, 34, 35, 40, 59, 

97, 254 

qiyas, 14, 19, 92, 97, 108, 109, 111, 112, 

113, 114, 119, 120, 121, 124, 125, 

126, 127, 128, 129, 130, 131, 132, 

133, 135, 136, 137, 138, 142, 143, 

147, 148, 174, 181, 212, 213 

Rais, 17, 261 

Sanad, 72, 77, 79, 81, 82 

Shahih, 77, 80, 81, 136 

sighat, 221 

Suhartini, 261 

sunah, 60, 126, 222 

Sunnah, 14, 16, 19, 61, 62, 63, 72, 85, 89, 

90, 109, 223 

Syarat, 235 

Syarifudin, 132, 133, 134, 135, 194, 225, 

262 

Taklid, 241, 242 

Talfiq, 249, 250, 255, 256 

taqlid, 248 

Tarjih, 269 

Ushul Fiqh, iv, 95, 212, 217, 261 

Zahrah, 110, 223, 226, 227, 262 

Zuhri, 70, 71, 72, 77, 78, 80, 81, 262 

 

 

 

 

 



~ 267 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 268 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 269 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 270 ~ 

BIOGRAFI PENULIS 

 

Pak Agus, begitu biasa dipanggil sehari-hari, 

dari nama lengkap Agus Miswanto. 

Dilahirkan dan dibesarkan di lampung, 17 

Maret 1972, dari keluarga suku Jawa petani 

yang berasal dari Wonosari Gunungkidul, 

Yogyakarta.  Pendidikannya dari SD sampai SMA di selesaikan di 

Bumi Rua Jurai (Lampung). Semuanya di Madrasah. Dan pengalaman 

yang sangat mengesankan adalah ketika hidup di Asrama pada saat di 

MAPK. Pengalaman di Asrama Madrasah inilah yang kemudian 

memutar haluan hidupnya untuk terus cinta pada keilmuan hingga 

sampai saat ini.  

Pada tahun 1994, setelah selasai dari MAPK, kemudian melanjutkan 

ke Perguruan Tinggi di Yogyakarta. Di yogyakarta, mengambil studi 

S1 (Hukum Islam), dari Fakultas Syariah IAIN Sunan kalijaga, 

Yogyakarta (selesai thn 2000). Kemudian melanjutkan ke S2, 

Ekonomi Islam di PPS UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta (tidak 

selesai). Dan tahun 2009, mengambil S2 (MA), Human Rights, 

Development, and Social Justice dari The International Institute of 

Social Studies, Erasmus University, the Hague, Netherlands (selesai 

thn 2010).  

Bekerja pertama kali, Tahun 2000, sebagai staff di Pusat Studi Islam 

Universtas Muhammadiyah Magelang. Kemudian, tahun 2002-2006 

dan 2006-2010, diangkat sebagai Sekretaris Pusat Studi Islam 

Universitas Muhammadiyah Magelang. Tahun 2012-2016 dipercaya 

sebagai Ketua Pusat Studi Islam Universitas Muhammadiyah 

Magelang. 

Pengalaman Organisasi, pernah menjabat sebagai Ketua Majelis 

Tarjih PDM kabupaten Magelang, 2016-2020; Sekretaris Majelis 

Tarjih Pimpinan Daerah Muhammadiyah Kabupaten Magelang, 2011-

2015, Wakil ketua PCIM (Pimpinan cabang istimewa 



~ 271 ~ 

Muhammadiyah) Belanda 2009-2011, KAHMI (Korps Alumni HMI) 

Magelang, Bidang Pemberdayaan Umat, Sekretaris Majelis Tarjih 

Pimpinan Daerah Muhammadiyah Kota Magelang, tahun 2001-2005, 

Sekretaris Lembaga Amil zakat Muhammadiyah Pimpinan daerah 

Muhammadiyah kota Magelang, tahun 2002-2005), Jama’ah Ibn 

Abbas IAIN Sunan kalijaga Yogyakarta sebagai pendiri dan pengurus 

tahun 1996-1999, HMI Komisariat Fakultas Syariah IAIN Sunan 

Kalijaga, 1995-1997 

Karya Buku yang sudah dihasilkan adalah Agama, Keyakinan dan 

Etika, diterbitkan oleh P3SI UMM, tahun 2012, Pranata Sosial dalam 

Islam, diterbitkan oleh P3SI UMM, tahun 2012, Sejarah Islam dan 

Kemuhammadiyahan diterbitkan oleh P3SI UMM tahun 2012, 

Pedoman Hidup Islami: Serial Khutbah Jum’at, diterbitkan oleh P3SI 

tahun 2005, Fiqh Muamalah (diktat) Fakultas Agama Islam UMM 

tahun 2011, Mentoring Al-Islam diterbitkan oleh P3SI UMM tahun 

2002, Perawatan jenazah, (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 

2006). Sementara karya tulis lainya adalah The Introducing Human 

rights education in Indonesia: The Muhammadiyah Eksperience, 

diterbitkan oleh Hurights Osaka, Asia Pacific Human Rights Journal, 

Osaka Jepang, tahun 2012, Reinterpretasi Hukum Waris Islam: 

Analisis terhadap pemikiran Hukum David Powers, diterbitkan oleh 

Majalah Ilmiah Universitas Muhammadiyah Magelang, tahun 2004 

Grand dan Penghargaan yang pernah didapatkan adalah Juara MTQ 

bidang Fahmil Qur’an Tingkat propinsi Lampung tahun 1992 dan 

1994, Juara pidato bahasa Inggris Dikbud Lampung 1993, dan juara 

cerdas cermat Agama Islam dan P4 Departemen Agama propinsi 

Lampung 1994, Beasiswa Pendidikan Gratis di MAPK dari 

Departemen Agama RI, Beasiswa S2 Departemen Agama (tidak 

selesai), dan Beasiswa S2 Ford Foundation  

Domisili/Tinggal saat ini di  Karangan RT 03, RW 01, Bondowoso, 

Mertoyudan,   Kab. Magelang, Jawa Tengah, kode pos: 56172 

e-mail: 

agus_miswanto@ummgl.ac.id 



~ 272 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


