
See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/324122310

Ekonomi Islam Suatu Pengantar

Book · March 2016

CITATION

1
READS

23,037

2 authors, including:

Some of the authors of this publication are also working on these related projects:

Ekonomi Islam View project

Faozan Amar

Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka

11 PUBLICATIONS   12 CITATIONS   

SEE PROFILE

All content following this page was uploaded by Faozan Amar on 31 March 2018.

The user has requested enhancement of the downloaded file.

https://www.researchgate.net/publication/324122310_Ekonomi_Islam_Suatu_Pengantar?enrichId=rgreq-37c0704e2e7a65457c4880f68c5d337a-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyNDEyMjMxMDtBUzo2MTAxMzc4Mjc5ODMzNjBAMTUyMjQ3OTYwMjE0MA%3D%3D&el=1_x_2&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/publication/324122310_Ekonomi_Islam_Suatu_Pengantar?enrichId=rgreq-37c0704e2e7a65457c4880f68c5d337a-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyNDEyMjMxMDtBUzo2MTAxMzc4Mjc5ODMzNjBAMTUyMjQ3OTYwMjE0MA%3D%3D&el=1_x_3&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/project/Ekonomi-Islam?enrichId=rgreq-37c0704e2e7a65457c4880f68c5d337a-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyNDEyMjMxMDtBUzo2MTAxMzc4Mjc5ODMzNjBAMTUyMjQ3OTYwMjE0MA%3D%3D&el=1_x_9&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/?enrichId=rgreq-37c0704e2e7a65457c4880f68c5d337a-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyNDEyMjMxMDtBUzo2MTAxMzc4Mjc5ODMzNjBAMTUyMjQ3OTYwMjE0MA%3D%3D&el=1_x_1&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Faozan_Amar?enrichId=rgreq-37c0704e2e7a65457c4880f68c5d337a-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyNDEyMjMxMDtBUzo2MTAxMzc4Mjc5ODMzNjBAMTUyMjQ3OTYwMjE0MA%3D%3D&el=1_x_4&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Faozan_Amar?enrichId=rgreq-37c0704e2e7a65457c4880f68c5d337a-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyNDEyMjMxMDtBUzo2MTAxMzc4Mjc5ODMzNjBAMTUyMjQ3OTYwMjE0MA%3D%3D&el=1_x_5&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/institution/Universitas_Muhammadiyah_Prof_Dr_Hamka?enrichId=rgreq-37c0704e2e7a65457c4880f68c5d337a-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyNDEyMjMxMDtBUzo2MTAxMzc4Mjc5ODMzNjBAMTUyMjQ3OTYwMjE0MA%3D%3D&el=1_x_6&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Faozan_Amar?enrichId=rgreq-37c0704e2e7a65457c4880f68c5d337a-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyNDEyMjMxMDtBUzo2MTAxMzc4Mjc5ODMzNjBAMTUyMjQ3OTYwMjE0MA%3D%3D&el=1_x_7&_esc=publicationCoverPdf
https://www.researchgate.net/profile/Faozan_Amar?enrichId=rgreq-37c0704e2e7a65457c4880f68c5d337a-XXX&enrichSource=Y292ZXJQYWdlOzMyNDEyMjMxMDtBUzo2MTAxMzc4Mjc5ODMzNjBAMTUyMjQ3OTYwMjE0MA%3D%3D&el=1_x_10&_esc=publicationCoverPdf


iEkonomi Islam : Suatu Pengantar

EKONOMI ISLAM 
Suatu Pengantar

Faozan Amar



ii Ekonomi Islam : Suatu Pengantar



iiiEkonomi Islam : Suatu Pengantar

EKONOMI ISLAM: SUATU PENGANTAR

Karya:
Faozan Amar

Copyright @ Faozan Amar, 2016
Hak Cipta dilindungi undang-undang

All rights reserved

Editor : Edi Setiawan
Pewajah sampul: Dinan Hasbuddin AR

Penyelaras isi : Iwan Setiawan

Diterbitkan oleh:
UHAMKA PRESS

Anggota IKAPI, Jakarta
Jl. Gandaria IV, Kramat Pela, Kebayoran Baru, Jakarta Selatan
Telp. (021) 7398898/ext: 112, Website: www.uhamkapress.com

E-mail: uhamkapress@yahoo.co.id

Perpusatakaan Nasional : Katalog Dalam Penerbitan (KDT)
Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

ISBN : 978-602-1078-38-9

Oleh Faozan Amar

Cetakan I: Maret 2016 M/Jumadil Akhir 1437 H
xii + 128 hlm, 23 x 15,5 cm

1. Ekonomi Islam. Judul
2. Pengantar

Maklumat
Dalam upaya meningkatkan kepuasan pelanggan, jika mendapatkan 

produk buku UHAMKA Press dalam kondisi rusak, 
silahkan menghubungi Telp. 081906091083



iv Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Pengantar Penerbit

Diskursus ekonomi Islam dewasa ini merupakan hal yang amat 
penting. Harus diakui bahwa riset, teori, termasuk publikasi berkenaan 
dengan ekonomi Islam masih kalah jauh jika dibandingkan dengan 
ekonomi konvensional ala Barat yang notabene mempunya paradigma 
ekonomi yang berbeda. Padahal baik sumber normatif maupun praktik 
sejarah berkenaan dengan ekonomi Islam jelas ada. Katertinggalan ini 
kemudian menyebabkan munculnya arus islamisasi ilmu/integrasi ilmu. 
Arus ini di satu sisi menandakan kesadaran umat Islam, tapi di sisi lain 
juga respon terhadap teori dan sistem Barat yang sudah mapan. 

Hal ini terjadi termasuk dalam sektor ekonomi. Hal ini dapat 
dilihat misalnya dengan munculnya  bank syariah, asuransi syariah, dan 
berbagai hal lain yang berlabel syariah. Fenomena ini jelas menuntut 
adanya percepatan riset dan kajian tentang ekonomi Islam untuk 
mendapatkan basis teoritis yang kuat sekaligus menjadi jawaban atas 
tuntutan realitas yang dihadapai saat ini. Ekonomi konvensional yang 
bercorak kapitalistik telah melahirkan berbagai kesenjangan dan 
problematika sosial. Karenanya, dalam konteks ini, kehadiran ekonomi 
Islam bisa menjadi tawaran alternatif dan solusi problematika ini. 

Berkenaan dengan hal ini, riset dan publikasi jelas sangat  dibutuhkan 
untuk menunjang agenda ini. Penerbitan buku yang berjudul “Ekonomi 
Islam; Suatu Pengantar” karya Faozan Amar S.Ag. MM.  menjadi sangat 
penting dan strategis bukan hanya untuk kepentingan akademik, tapi 
sebagai upaya untuk memberikan solusi dan posisi tawar (bargaining 
position) terhadap paradigma Barat dalam diskursus ekonomi. 

	 Jakarta, Maret 2016



vEkonomi Islam : Suatu Pengantar

Pengantar Penulis

Puji syukur kehadirat Allah SWT bahwasannya buku ajar Ekonomi 
Islam dengan juduI Ekonomi Islam: Suatu Pengantar ini bisa terselesaikan. 
Shalawat dan salam senantiasa kita panjatkan kepada Nabi Muhammad 
Saw, junjungan dan tauladan kita hingga akhir zaman. 

Islam merupakan agama yang ajarannya paling komprehensif. Ia 
mengatur tidak hanya menyangkut aspek aqidah, ibadah dan akhlak, 
tetapi juga aspek muamalah yang didalamnya juga termasuk mengatur 
ekonomi. Dalam hal ekonomi, ajaran Islam tidak hanya memberikan 
petunjuk berupa perintah dan larangan, tetapi juga guidance agar 
setiap pemeluknya senantiasa berada di jalan yang benar dan diridhoi 
Allah Swt.

 Oleh karena itu, mempelajari ekonomi islam, bagi umat Islam 
seharusnya merupakan sebuah kebutuhan, apalagi bagi mahasiswa 
Fakultas Ekonomi dan Bisnis, yang nantinya akan terjun ke masyarakat. 
Dan ternyata, ketika dipelajari secara mendalam, baik dalam aspek 
teori maupun praktek, ada begitu banyak ilmu yang dapat kita peroleh. 
Diantaranya adalah tentang perintah melakukan jual beli dan larangan 
riba.  

Perintah dan larangan riba tersebut, jika benar-benar ditegakkan 
dengan sungguh-sungguh, tidak hanya menguntungkan secara 
ekonomi dan bisnis, tetapi juga membawa keberkahan bagi para 
pelakunya. Sehingga, apa yang menjadi tujuan ekonomi Islam, yakni 
falah, kemenangan dan barokah, keberkahkan dalam hidup di dunia 
dan akherat dapat terwujud. Contohnya adalah pada saat krisis 
ekonomi tahun 1998, bank-bank konvensial banyak yang mengalami 
kebangkrutan akibat bunga bank yang menyebabkan negative spread, 
bank-bank syariah justru eksis dan bertahan dari badai hantaman krisis 
ekonomi tersebut.



vi Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Meskipun, baik isi maupun penulisannya, belum sempurna sebagai 
suatu buku yang lengkap untuk mempelajari Ekonomi Islam. Buku 
ini menguraikan pengetahuan mengenai ekonomi Islam, mulai dari 
madzab Ekonomi Islam, keberadaan ekonomi Islam pada masa lampau 
sampai kemunculan kembali ekonomi Islam yang ada saat ini. 

Disamping itu juga menjelaskan bagaimana sistem ekonomi 
Islam terbentuk, pilar-pilar ekonomi Islam, konsep kepemiIikan dan 
pengaturan harta yang dimiIiki baik oleh individu, masyarakat umum, 
maupun oleh negara yang disertai dengan kaidah-kaidah syara’ untuk 
memberikan penjelasan yang lebih lengkap dalam setiap aspek dalam 
ekonomi Islam. 

Dalam buku ini juga dijelaskan pentingnya Pengajaran Ekonomi 
Islam di Perguruan Tinggi, sistem ekonomi Islam, ruang lingkup Ekonomi 
Islam, sejarah pemikiran ekonomi Islam, konsep kepemilikan harta dan 
pemanfaatan dalam Islam, harta dalam kehidupan manusia; pandangan 
Islam terhadap harta, prinsip-prinsip ekonomi Islam, akhlak dalam 
perekonomian Islam, haramnya riba, model-model ekonomi Islam: Bank 
Syariah, model-model ekonomi Islam: Asuransi Syariah/Takaful, model-
model ekonomi Islam: Pasar Modal dan Reksadana Syariah, model-
model ekonomi Islam: Gadai Syariah, social justice in Islam: Manajemen 
Zakat, Infaq-Shodaqah.

Akhirulkalam, terima kasih untuk semua pihak yang telah membantu 
dalam penerbitan buku ini, terutama kepada teman-teman civitas 
akademika Fakultas Ekonomi dan Bisnis Universitas Muhammadiyah 
Prof. Dr. HAMKA, khususnya mas Nuryadi Widjiharjono, selaku Dekan. 
Juga kepada keluarga tercinta yang senantiasa memotivasi untuk selalu 
berkarya bagi kejayaan bangsa. 

Penulis menyadari sepenuhnya, bahwa sebagai manusia yang 
memiliki keterbatasan, tentu buku ini masih banyak kekurangan. Oleh 
karena itu, kritik dan saran yang bersifat membangun, sangat penulis 
harapkan demi untuk penyempurnaan dalam penerbitan selanjutnya. 
Kepada UHAMKA Press yang telah bersedia menerbitkan buku ini, 
semoga menjadi amal jariyah untuk kita semua. Wallahua’lam bishowab.

Jakarta, Maret 2016 

				    Penulis



viiEkonomi Islam : Suatu Pengantar

Sambutan 
Dekan Fakultas Ekonomi dan Bisnis  

Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. HAMKA

Setidaknya kita sudah mulai berfikir bahwa orang Islam itu butuh 
operasionalisasi dari aplikasi ekonomi Islam. Kita tentu mengetahui 
bahwa bangsa Indonesia dengan mayoritas penduduknya Islam masih 
belum sejahtera akibat sistem ekonomi yang sangat kapitalisme. Tentu 
ini menjadi tantangan bagi kita sebagai Muslim untuk bangkit dari 
sistem yang telah menyengsarakan umat. Untuk itu Muslim Indonesia 
dituntut untuk bisa keluar dari sistem ekonomi liberal dan beralih 
menuju sistem ekonomi Islam. 

Kenapa orang  Islam harus kembali pada sistem ekonomi Islam? 
Sistem ekonomi Islam sudah di anjurkan Al-Qur’an dan Sunnah yang 
bermanfaat bagi umatnya. Sistem ekonomi Islam sesuai yang diajarkan 
ketiaka Nabi Muhammad Saw melakukan perniagaan. 

Secercah harapan muncul dengan hadirnya buku Ekonomi Islam 
karya Faozan Amar, seorang pemikir dan juga aktifis, yang mencoba 
menyajikan sistem ekonomi secara Islami. Buku ini menguak mutiara-
mutiara tersembunyi tentang bagaimana sistem ekonomi secara Islami 
yang sebagian orang Muslim sering lupakan. Penulis buku ini telah 
berhasil menggali dan menemukan mutiara itu dan menghadirkan 
kepada kita bagaimana sistem ekonomi Islam sangat bermanfaat 
bagi ekonomi umat. Kemudian meneropong kekuatan Ilahiah dalam 
membangkitkan cara baru dalam menjalankan ekonomi baik mikro dan 
makro yang sesuai etika Islam.

Satu hal yang lebih penting adalah buku ini menyarikan sebuah 
intisari dari kebangkitan ekonomi Islam. Sebuah sistem ekonomi Islam 



viii Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

yang disarikan dengan sebuah tulisan yang khas agar mudah difahami. 
Penuangan kata-kata yang renyah menjadikan bukunya cepat diserap 
dan mudah untuk dipraktekan bagi mahasiswa.

Dimensi yang dibangun buku ini mengilhami nuansa religius dari 
ekonomi Islam. Banyak cerita bisnis Islami yang terus dibangun sehingga 
membawa alam bawah sadar kita untuk bisa lari mengejar kesuksesan 
yang belum tercapai sesuai syar’i. Buku yang dibaca ringan ini sudah 
sepantasnya dijadikan referensi pengetahuan ekonomi secara Islami. 
Banyak testimoni baru yang disajikan dengan gamblang dan tidak 
bertele-tele sehingga memungkinkan orang tidak bosan membacanya. 

Saya yakin buku ini akan sangat bermanfaat bagi mahasiswa yang 
ingin melakukan perubahan dalam hidupnya. Buku ini diharapkan 
menjadi basic knowledge lahirnya sumber daya manusia (SDM) ekonomi 
syariah yang berkualitas, tidak hanya pengetahuanya, kemampuannya, 
dan terlebih lagi akhlaknya.

Saya berharap semua Dosen FEB Universitas Muhammadiyah Prof. 
Dr. HAMKA bisa melakukan hal serupa. Karena pengalaman berharga 
ini menjadi solusi bagi perkembangan sistem ekonomi Islam. Semoga 
buku ini menjadi inspirasi semua dosen agar bisa menjadi teladan bagi 
perkembangan Sistem ekonomi Islam yang lebih maju. 

Jakarta,   Maret 2016

Nuryadi Widjiharjono, SE., MM



ixEkonomi Islam : Suatu Pengantar

DAFTAR ISI

Pengantar Penerbit..........................................................................iv
Pengantar Penulis............................................................................v
Sambutan Dekan FEB UHAMKA .....................................................vii
DAFTAR ISI.........................................................................................viii

BAGIAN I PENGANTAR EKONOMI ISLAM.........................................3
1.	 Pentingnya Pengajaran Ekonomi Islam Di Perguruan Tinggi.......3
2.	 Tujuan Pembelajaran Mata Kuliah Ekonomi Islam...........................5

BAGIAN II SISTEM EKONOMI ISLAM................................................7
1.	 Ruang Lingkup Ekonomi Islam................................................................7
2. 	 Sistem Ekonomi Sebagai Bagian Sistem Islam..................................10
3. 	 Ekonomi Islam; Normatif atau Positif....................................................12
4. 	 Ilmu Ekonomi dan Sistem Ekonomi.......................................................14

BAGIAN III SEJARAH PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM........................16
1. 	 Masa Pra Islam...............................................................................................16
2.	 Masa Rasulullah............................................................................................18
3.	 Masa Khulafur Rasyidin..............................................................................20

BAGIAN IV KONSEP KEPEMILIKAN HARTA DAN 
PEMANFAATAN DALAM ISLAM........................................................28
1.	 Kepemilikan dan Pemanfaatan Individu (private proverty)........28
2. 	 Kepemilikan dan Pemanfaatan Umum (collective proverty)......31
3. 	 Kepemilikan dan Pemanfaatan Negara (state proverty)...............32

BAGIAN V HARTA DALAM KEHIDUPAN MANUSIA..........................34
1.	 Pandangan Islam terhadap Harta .........................................................34
2.	 Fungsi Harta...................................................................................................43
3.	 Pengelolaan Harta Dalam Islam..............................................................46



x Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN VI PRINSIP-PRINSIP EKONOMI ISLAM...............................49
1. 	 Keadilan Dan Memerangi Kedzaliman Dan Kebatilan....................49
2. 	 Pemerataan Kesempatan..........................................................................49
3.	 Kesejahteraan Masyarakat........................................................................50
4.	 Pertumbuhan Riil Masyarakat..................................................................51

BAGIAN VII AKHLAK DALAM PEREKONOMIAN ISLAM...................53
1.	 Kedudukan Akhlak dalam Islam.............................................................53
2.	 Akhlak Mulia dalam Ekonomi Islam.......................................................55
3.	 Akhlak Islam dalam Bidang Produksi....................................................57

BAGIAN VIII HARAMNYA RIBA.........................................................59
1.	 Definisi Riba ...................................................................................................59
2.	 Pandangan Para Pakar Mengenai Riba.................................................61
3.	 Macam-Macam Riba....................................................................................62
4. 	 Larangan Riba dalam Al-Qur’an dan Hadits.......................................62
5.	 Riba dalam Perspektif  Ekonomi Islam..................................................66
6.	 Hikmah Diharamkannya Riba..................................................................67

BAGIAN IX  MODEL-MODEL EKONOMI ISLAM: BANK SYARIAH.....68
1.	 Definisi Bank Syariah...................................................................................68
2.	 Sejarah dan Perkembangn Bank Syariah.............................................70
3.	 Produk-Produk Bank Syariah....................................................................76

BAGIAN X MODEL-MODEL EKONOMI ISLAM: ASURANSI 
SYARIAH/TAKAFUL...........................................................................83
1.	 Definisi Asuransi Syariah............................................................................83
2.	 Dasar Hukum Asuransi Syariah................................................................85
3.	 Prinsip-Prinsip Dasar Asuransi Syariah.................................................90

BAGIAN XI MODEL-MODEL EKONOMI ISLAM: PASAR MODAL 
DAN REKSADANA SYARIAH.............................................................93
1. 	 Definisi Pasar Modal dan Reksadana Syariah.....................................93
2. 	 Sistem Beroperasinya Pasar Modal dan Reksadana Syariah.........94
3. 	 Bentuk Investasi yang dibenarkan dalam Islam ...............................95

BAGIAN XII MODEL-MODEL EKONOMI ISLAM: GADAI SYARIAH...98
1. 	 Definisi Gadai Syariah.................................................................................98
2.	 Sistemnya Beroperasinya Gadai Syariah..............................................101
3.	 Ketentuan Gadai Syariah...........................................................................104



xiEkonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN XIII  SOCIAL JUSTICE IN ISLAM: MANAJEMEN ZAKAT, 
INFAQ-SHODAQAH DAN WAKAF.....................................................106
1. 	 Definisi Zakat, Infaq-Shodaqah dan Wakaf.........................................106
2. 	 Manajemen Amil Zakat dan Wakaf........................................................108
3.	 Zakat dan Pajak.............................................................................................113

DAFTAR PUSTAKA.............................................................................115

Indeks................................................................................................117

Tentang Penulis................................................................................119

Biodata Editor...................................................................................122



xii Ekonomi Islam : Suatu Pengantar



1Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN I 
PENGANTAR EKONOMI ISLAM

1.	 Pentingnya Pengajaran Ekonomi Islam Di Perguruan Tinggi
Hubungan pendidikan dan masyarakat bagaikan dua sisi mata 

uang. Berbeda tapi tidak bisa dipisahkan. Pendidikan mempengaruhi 
masyarakat.  Baik dari sisi pola fikir, sikap dan juga perilaku masyarakat. 
Karena itu, salah satu cara mengukur kemajuan suatu bangsa adalah 
dengan melihat Indeks  Pembangunan Manusia (Human Development 
Index). Semakin tinggi tingkat pendidikan suatu bangsa, maka semakin 
maju pula bangsa tersebut. Jepang dan Singapura adalah contoh negara 
yang pendidikannya maju dikawasan Asia, sehingga berdampak pada 
kemajuan negara tersebut.

Hal tersebut sejalan dengan perintah Allah Swt  dalam Surat Al 
Mujadilah ayat 11 : 

حُواْ فِي ٱلمَۡجَلٰسِِ ِينَ ءَامَنُوٓاْ إذَِا قيِلَ لَكُمۡ تَفَسَّ هَا ٱلَّذ يُّ
َ
أ  يَٰٓ

ُ واْ يرَۡفَعِ ٱللَّه ُ واْ فَٱنشُز ُ ُ لَكُمۡۖ وَإِذَا قيِلَ ٱنشُز  فَٱفۡسَحُواْ يَفۡسَحِ ٱللَّه
بمَِا  ُ وَٱللَّه دَرَجَتٰٖۚ  ٱلۡعِلۡمَ  وتوُاْ 

ُ
أ ِينَ  وَٱلَّذ مِنكُمۡ  ءَامَنُواْ  ِينَ   ٱلَّذ

 تَعۡمَلوُنَ خَبيِرٞ ١١



2 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Artinya : Wahai Orang-orang yang beriman, apabila dikatakan 
kepada kalian “ Luaskanlah tempat duduk “ di dalam Majlis-majlis maka 
luaskanlah(untuk orang lain), Maka Allah SWT akan meluaskan Untuk 
kalian, dan apabila dikatakan “berdirilah kalian” maka berdirilah, Allah 
mengangkat derajat orang-orang yang beriman dan orang-orang yang 
berilmu beberapa derajat, Allah maha mengetahui atas apa-apa yang 
kalian kerjakan.

Begitu juga masyarakat juga mempengaruhi pendidikan. Tentu 
kebutuhan masyarakat akan dunia pendidikan, dalam suatu disiplin 
dan keterampilan menguasai ilmu pengetahuan dan teknologi, harus 
dijawab secara cerdas oleh dunia pendidikan. Jika tidak, maka dunia 
pendidikan, khususnya lembaga pendidikan, akan ditinggalkan oleh 
masyarakat.

Masalah ekonomi merupakan masalah yang universal, karenanya 
seluruh dunia menaruh perhatian yang besar terhadap permasalahan 
ekonomi. Dalam realita kehidupan, manusia berusaha mengerahkan 
tenaga dan juga pikirannya untuk memenuhi berbagai keperluan 
hidupnya, seperti sandang, pangan dan tempat tinggal. Pengerahan 
tenaga dan pikiran ini penting untuk menyempurnakan kehidupannya 
sebagai individu maupun sebagai seorang anggota suatu masyarakat. 
Segala kegiatan yang bersangkutan dengan usaha yang bertujuan 
untuk memenuhi keperluan ini dinamakan ekonomi.

Islam memandang masalah ekonomi tidak dari sudut pandang 
kapitalis, tidak dari sudut pandang sosialis, dan juga tidak merupakan 
gabungan dari keduanya. Islam memberikan perlindungan hak 
kepemilikan individu, sedangkan untuk kepentingan masyarakat 
didukung dan diperkuat, dengan tetap menjaga keseimbangan 
kepentingan publik dan individu serta menjaga moralitas. Islam adalah 
satu-satunya agama yang sempurna yang mengatur seluruh sendi 
kehidupan manusia dan alam semesta.

Islam memperbolehkan seseorang  mencari kekayaan sebanyak 
mungkin. Islam menghendaki adanya persamaan, tetapi tidak 
menghendaki penyamarataan. Kegiatan ekonomi harus diatur 
sedemikian rupa sehingga tidak terlalu banyak harta dikuasai pribadi. Di 
dalam bermuamalah, Islam menganjurkan untuk mengatur muamalah 
di antara sesama manusia atas dasar amanah, jujur, adil, dan memberikan 
kemerdekaan bermuamalah serta jelas-jelas bebas dari unsur riba. Islam 



3Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

melarang terjadinya pengingkaran dan pelanggaran larangan-larangan 
dan menganjurkan untuk memenuhi janji serta menunaikan amanat.

Ekonomi Islam, dalam negara Indonesia yang mayoritas menganut 
agama Islam, tidak hanya diajarkan, tetapi juga dipraktekkan melalui 
lembaga pendidikan dan unit usaha ekonomi secara tradisional dan 
turun temurun. Karena itu, ketika Ekonomi Islam dipraktekan dalam 
bisnis modern dan berhasil, maka tentu memerlukan sumber daya 
manusia yang berkualitas. Disinilah peran penting lembaga dituntut 
untuk menyediakan sumber daya manusia yang berkualitas tersebut.

2.	 Tujuan Pembelajaran Mata Kuliah Ekonomi Islam
Mempelajari mata kuliah Ekonomi Islam itu penting untuk tujuan 

agar memiliki makanan yang lebih baik dan yang paling penting 
keagamaan yang lebih baik. Dunia Islam berada dalam keadaan yang 
kurang maju dan terbelakang ketika dibandingakan dengan negara-
neagara Barat yang maju. Hal ini membuat beberapa ahli ekonomi Islam 
membantu negara-negara yang kurang maju untuk keluar dari lingkaran 
kemiskinan, ketidaktahuan, dan kebutahurufan.

Situasi sosial dan ekonomi global teridentifikasi adanya sekularisasi 
system dibuktikan dengan munculnya “hyper-consumption”. Semua 
teori mengenai penanganan kemiskinan ketika tingkat pertumbuhan 
nasional naik ternyata gagal. Konsep Barat tentang kesejahteraan 
sekarang berganti menjadi “pemerintahan yang sedikit adalah 
pemerintahan yang paling baik”. Sistem ini menghasilkan lebih banyak 
kemiskinan.

Sistem ekonomi Islam peduli terhadap kemiskinan dan keadilan 
sosial-ekonomi, mempelajari ekonomi Islam merupakan srategi bagi 
para ahli ekonomi dan pembuat kebijakan. Sistem ekonomi Islam 
dapat dipelajari dengan baik pada konteks jalan hidup Islam. Selain itu, 
kita hendaknya membuka mata, bahwasannya banyak orang-orang 
dari dunia barat yang gencar mempelajari ilmu ekonomi syariah. Kita 
yang ngakunya dan memang faktanya memiliki penduduk Muslim 
terbesar di dunia kalah? Dalam artian tidak acuh atau kurang antusias 
terhadap geliat perkembangan  maupun berbagai hambatan terhadap 
pelaksanaan ekonomi Islam khususnya di Indonesia.



4 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Yang paling mendasar adalah sejatinya kita adalah makhluk Allah 
yang berkewajiban menegakkan hukum Islam di semua lini kehidupan. 
Islam sendiri justru telah sempurna, termasuk dalam menyikapi masalah 
ekonomi. Bukankah sebaik-baik hukum adalah hukum Allah? Hukum 
dari Sang Pencipta kita yang Maha Mengetahui mana yang paling baik 
dan mana yang tidak baik buat kita, serta Maha Mengetahui berbagai 
hikmah yang terkadang masih tersembunyi di balik hukum-hukum 
Nya, yang karena kebodohan dan kemalasan kita, terkadang kita belum 
dapat menangkap hikmah-hikmah luhur di balik hukum-hukum-Nya.

Sekedar untuk memotivasi diri kita dalam mempelajari ekonomi 
Islam, adalah masih terbukanya peluang besar bagi lululsan akademis 
yang mumpuni dalam bidang syariah. Mengingat laju pertumbuhan 
asset maupun minat masyarakat terhadap konsep ini semakin lama 
semakin luas. Jadi jangan takut untuk belajar ekonomi syariah.

Berdasarkan uraian tersebut, tujuan pembelajaran Ekonomi Islam 
adalah:
1.	 Mahasiswa mampu memahami ekonomi Islam, baik dalam tataran 

konsep maupun aplikasinya dalam ekonomi dan bisnis.
2.	 Mahasiswa mampu mengamalkan ekonomi islam, baik dalam 

kehidupan diri, keluarga maupun dalam kehidupan bermasyarakat, 
berbangsa dan bernegara.

3.	 Menyiapkan sumber daya manusia yang sesuai dengan tuntutan 
kebutuhan masyarakat, khususnya dalam dunia kerja.

	 Dengan demikian, alumni Fakultas Ekonomi dan Bisnis, pada 
akhirnya mampu mandiri dan berdikari, sesuai dengan bekal ilmu 
pengetahuan yang diperolehnya dari lembaga pendidikan yang 
telah meluluskannya.  



5Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN II 
SISTEM EKONOMI ISLAM

1.	 Ruang Lingkup Ekonomi Islam
Ekonomi Islam merupakan ilmu yang mempelajari perilaku 

ekonomi manusia yang perilakunya diatur berdasarkan aturan agama 
Islam dan didasari dengan tauhid sebagaimana dirangkum dalam rukun 
iman dan rukun Islam. Bekerja merupakan suatu kewajiban karena Allah 
SWT memerintahkannya, sebagaimana firman-Nya dalam surat At 
Taubah ayat 105:

َدُّونَ  ُۥ وَٱلمُۡؤۡمِنُونَۖ وسََتُر ُ عَمَلَكُمۡ وَرسَُولُه َى ٱللَّه وَقُلِ ٱعۡمَلُواْ فَسََري
هَدَٰةِ فَيُنبَّئُِكُم بمَِا كُنتُمۡ تَعۡمَلوُنَ ١٠٥  ٰ عَلٰمِِ ٱلۡغَيۡبِ وَٱلشَّ إلَِى

«Bekerjalah kamu, Maka Allah dan Rasul-Nya serta orang-orang 
mukmin akan melihat pekerjaanmu itu Karena kerja membawa pada 
keampunan, sebagaimana sabada Rasulullah Muhammad Saw:
“Barang siapa diwaktu sorenya kelelahan karena kerja tangannya, 
maka di waktu sore itu ia mendapat ampunan”. (HR.Thabrani dan 
Baihaqi)

Beberapa ahli mendefinisikan Ekonomi Islam sebagai suatu ilmu 
yang mempelajari perilaku manusia dalam usaha untuk memenuhi 
kebutuhan dengan alat pemenuhan kebutuhan yang terbatas dalam 
lingkup syariah.



6 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Beberapa cendekiawan muslim juga mendefinisikan Ekonomi 
Islam sebagai berikut:

Hasanuzzaman (1984) bahwa ekonomi islam adalah ilmu dan 
aplikasi petunjuk dan aturan syariah yang mencegah ketidakadilan dalam 
memperoleh dan menggunakan sumberdaya material agar memenuhi 
kebutuhan manusia dan agar dapat menjalankan kewajibannya kepada 
Allah dan masyarakat.

Muhammad Abdul Mannan (1986) mendefinisikan bahwa Ekonomi 
Islam adalah ilmu sosial yang mempelajari masalah masalah ekonomi 
masyarakat dalam perspektif nilai-nilai Islam. 

Khurshid Ahmad (1992) bahwa Ekonomi Islam adalah suatu upaya 
sistematik untuk memahami masalah ekonomi dan perilaku manusia 
yang berkaitan dengan masalah itu dari perspektif islam.

Nejatuallah Siddiqi (1992) bahwa Ekonomi Islam adalah tanggapan 
pemikir-pemikir Muslim terhadap tantangan ekonomi pada jamannya. 
Dimana dalam upaya ini mereka dibantu oleh Al-Qur’an dan As-Sunnah 
disertai dengan argumentasi dan pengalaman empirik. 

Khan (1994) bahwa Ekonomi Islam adalah suatu upaya yang 
memusatkan perhatian pada studi tentang kesejahteraan manusia 
yang dicapai dengan mengorganisir sumber daya di bumi atas dasar 
kerjasama dan partisipasi.

Chapra (1996) bahwa Ekonomi Islam adalah cabang ilmu yang 
membantu merealisasikan kesejahteraan manusia melalui alokasi 
dan distribusi sumberdaya yang langka yang sejalan dengan syariah 
Islam tanpa membatasi kreativitas individu ataupu menciptakan suatu 
ketidakseimbangan ekonomi makro atau ekologis.

Beberapa ekonom memberikan penegasan bahwa ruang lingkup 
dari Ekonomi Islam adalah masyarakat Muslim atau negara Muslim 
sendiri. Artinya, ia mempelajari perilaku ekonomi dari masyarakat 
atau Negara Muslim di mana nilai-nilai ajaran Islam dapat diterapkan. 
Ruang lingkup ekonomi islam yang tampaknya menjadi administrasi 
kekurangan sumber-sumber daya manusia dipandang dari konsepsi 
etik kesejahteraan dalam Islam.

Namun, pendapat lain tidak memberikan pembatasan seperti 
ini, melainkan lebih pada umumnya. Dengan kata lain, titik tekan ilmu 
Ekonomi Islam adalah bagaimana Islam memberikan pandangan dan 
solusi atas berbagai persoalan ekonomi yang dihadapi umat manusia 
secara umum.



7Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Pada hakikatnya Ekonomi Islam adalah metamorfosa nilai-nilai 
Islam dalam ekonomi dan dimaksudkan untuk menepis anggapan 
bahwa Islam adalah agama yang hanya mengatur persoalan ubudiyah 
atau komunikasi vertikal antara manusia (makhluk) dengan Allah 
(khaliq) nya.

Dengan kata lain, kemunculan Ekonomi Islam merupakan satu 
bentuk artikulasi sosiologis dan praktis dari nilai-nilai Islam yang selama 
ini dipandang doktriner dan normatif. Dengan demikian, Islam adalah 
suatu dien (way of life) yang praktis dan ajarannya tidak hanya merupakan 
aturan hidup yang menyangkut aspek ibadah dan muamalah sekaligus, 
mengatur hubungan manusia dengan rabb-Nya (hablum minallah) dan 
hubungan antara manusia dengan manusia (hablum minannas).

Ilmu ekonomi Islam dapat didefinisikan sebagai suatu cabang 
pengetahuan yang membantu merealisasikan kesejahteraan manusia 
melalui alokasi dan distribusi sumber-sumber daya langka yang seirama 
dengan maqasid syariah yaitu menjaga agama (li hifdz al din), jiwa 
manusia (li hifdz al nafs), akal (li hifdz al ‹akl), keturunan (li hifdz al nasl), 
dan menjaga kekayaan (li hifdz al mal) (Syatibi, tt. 12) tanpa mengekang 
kebebasan individu.1 

Salah satu definisi yang mengakomodasi unsur-unsur maqasyid asy 
syariah di atas adalah definisi Ekonomi Islam yang dirumuskan Yusuf al 
Qardhawi. Ia mengatakan ekonomi Islam memiliki karakteristik tersendiri. 
Dan keunikan peradaban Islam yang membedakannya dengan sistem 
ekonomi lain. Ia adalah ekonomi rabbaniyah, ilahiyah (berwawasan 
kemanusiaan), ekonomi berakhlak, dan ekonomi pertengahan.

Sebagai ekonomi ilahiyah, Ekonomi Islam memiliki aspek 
transendensi yang sangat tinggi suci (holy) yang memadukannya 
dengan aspek materi, dunia (profanitas). Titik tolaknya adalah Allah dan 
tujuannya untuk mencari fadl Allah melalui jalan (thariq) yang tidak 
bertentangan dengan apa yang telah digariskan oleh Allah.

Ekonomi Islam seperti dikatakan oleh Shihab (1997) diikat oleh 
seperangkat nilai iman dan ahlak, moral etik bagi setiap aktivitas 
ekonominya, baik dalam posisinya sebagai konsumen, produsen, 
distributor, dan lain-lain maupun dalam melakukan usahanya dalam 
mengembangkan serta menciptakan hartanya.

1  Chapra, M. Umer, 2001, “Masa Depan Ilmu Ekonomi Sebuah Tinjauan Islam” (terjemahan 
dari: The Future of Economics: An Islamic Perspective), Gema Insani Press, Jakarta hal 5



8 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Sebagai ekonomi kemanusiaan, Ekonomi Islam melihat aspek 
kemanusiaan (humanity) yang tidak bertentangan dengan aspek 
ilahiyah. Manusia dalam ekonomi Islam merupakan pemeran utama 
dalam mengelola dan memakmurkan alam semesta disebabkan karena 
kemampuan manajerial yang telah dianugerahkan Allah kepadanya. 
Artinya, Allah telah memuliakan anak Adam dan mendesainnya untuk 
menjadi khalifah di muka bumi. 

Dengan desain itu pula Allah menyertakan kepada manusia orientasi 
spiritual (ruh al ilahiyat) sebagai aspek yang sangat fundamental dalam 
diri manusia yang disebut dengan fitrah manusia sebagai «al makhluk 
al hanief» atau mahluk oleh Syed Heidar Nawab Naqvi (1981) disebut 
«Teomorfis».

Manusia sebagai manajer yang diberi mandat untuk memakmurkan 
dunia beserta isinya di dalam perspektif ekonomi Islam telah diberi jalan 
terbaik untuk merealisasikan potensi dan fitrahnya sebagai makhluk 
teomorfis dalam aspek ekonomi dengan selalu bersandar pada nilai 
moral dan spiritual. Atas dasar maksud tersebut ekonomi Islam tidak 
mengizinkan adanya marginalisasi atau alienasi spiritual lantaran aspek 
material.

Sebagai ekonomi pertengahan, Ekonomi Islam dalam istilah 
Rahardjo (1993) disebut sistem ekonomi yang mendayung antara dua 
karang, kapitalisme dan sosialisme. Tapi itu bukan kapitalisme yang 
mengkultuskan kebebasan dan kepentingan individu secara mutlak 
dalam kepemilikan. Bukan pula sosialisme yang mematikan kreativitas 
individual lantaran adanya prinsip sama rata dan sama rasa.2

2. 	 Sistem Ekonomi Sebagai Bagian Sistem Islam
Ada yang menganggap Ekonomi Islam sebagai suatu “sistem“, 

dan ada pula yang menganggapnya sebagai suatu kekhususan dapat 
diperlakukan terhadapnya sebagai suatu “ilmu”. Perkataan “sistem“ 
diartikan sebagai suatu “keseluruhan yang kompleks: suatu susunan 
hal atau bagian yang saling berhubungan, “ilmu“ adalah pengetahuan 
yang dirumuskan secara sistematis. Demikain pula, perkataan “ilmu“ 
didefinisikan sebagai suatu wadah pengetahuan yang terorganisasi 
mengenai dunia fisik, baik yang bernyawa maupun tidak bernyawa. 

Sejalan dengan definisi tentang “sistem“ ini dengan mudah kita 

2   Yusuf Al-Quradhawi, Fatawa Qardhawi Permasalahan, Pemecahan dan Hikmah, 
(Surabaya: Risalah Gusti, 199), hlm 25



9Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

dapat mengatakan bahwa Ekonomi Islam itu sesungguhnya adalah 
bagian dari suatu tata kehidupan lengkap, berdasarkan empat bagian 
nyata dari pengetahuan, yaitu: “pengetahuan yang diwahyukan“ 
(yakni Al-Qur’an), praktek-praktek yang berlaku pada waktu itu dalam 
masyarakat sebagaimana yang dicontohkan oleh Rasulullah Saw dan 
ucapan-ucapannya yang bernas yakni sunnah dan hadits, deduksi 
analogik. Penafsiran berikutnya dan konsensus yang tercapai kemudian 
dalam masyarakat, atau oleh para ulama yaitu ijma’. Sistem ini memuat 
suatu mekanisme yang built-in untuk pemikiran jernih yaitu ijtihad’ 
tentang persoalan dan masalah baru sehingga penyelesaian dapat 
dicapai. Ini dibolehkan selama tidak bertentangan dengan komponen 
dasar dari sistem itu, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah. Dengan begitu 
terlihatlah bahwa suatu “sistem“ memuat prinsip yang mengatur seluruh 
tata kehidupan.3

Kajian tingkah laku ekonomi manusia merupakan ibadah kepada 
Allah. Kekayaan ekonomi adalah satu alat untuk memenuhi hajat 
dan kepuasan hidup dalam rangka meningkatkan kemampuannya 
agar dapat mengabdi lebih baik kepada Allah. Mencari dan menimba 
kekayaan atau pendapatan yang lebih baik untuk dinikmatinya tidaklah 
dikutuk Allah sepanjang diakui sebagai karunia dan amanat Allah. 
Yang terkutuk ialah apabila kekayaan itu diletakkan atau dijadikan 
sesembahan yang utama dalam kehidupannya.

Iman dan takwa kepada Allah memberi corak pada dunia ekonomi 
dengan segala aspeknya. Corak ini menampilkan arah dan model 
pembangunan yang menyatu antara pembangunan ekonomi dan 
pembangunan agama sebagai sumber nilai (central/core value). Dengan 
demikian, maka kegiatan-kegiatan ekonomi produksi, distribusi, dan 
konsumsi haruslah menggunakan pertimbangan nilai agama dan 
bukan oleh determinisme mekanistis ekonomi lainnya seperti pada 
kapitalisme dan marxisme.

Islam sejak risalah Muhammad Saw. sampai kepada suatu zaman 
yang disebut the Golden Age of Islam, lalu ke zaman pembekuan dan 
kegelapan (the Dark Age), merupakan pengalaman empiris dan sebagai 
batu uji bagi pemikir muslim era globalisasi untuk membangkitkan 

3  Lihar buku Mannan, M. Abdul, Teori Dan Praktek Ekonomi Islam, Yogyakarta, P.T Dana 
Bhakti Yasa, 1997. dan

Lubis, Suhrawardi K, Hukum Ekonomi Islam, Jakarta, Sinar Grafika, 2000.



10 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

kembali Islam yang akan mewarnai abad ekonomi modern dewasa 
ini, baik ditingkat nasional, regional, maupun global. Pertemuan para 
ahli ekonomi Muslim sedunia dalam International Conference for Islamic 
Economics yang pertama di Mekah tahun 1976 telah mendorong gairah 
untuk menggali nilai Islam bagi ekonomi bangsa sedunia di tengah-
tengah krisis kehidupan akibat sistem ekonomi kapitalis-individualistis 
dan marxis-sosialistis. 

Konsep Ekonomi Islam mampu mengentas kehidupan manusia 
dari ancaman pertarungan, perpecahan akibat persaingan, kegelisahan 
dan kesirnaan akibat kerakusan, dan ancaman-ancaman keselamatan, 
keamanan serta ketenteraman hidup manusia, kepada kehidupan yang 
damai dan sejahtera. 

3. 	 Ekonomi Islam; Normatif atau Positif
Menurut pengertian umum, ilmu ekonomi positif mempelajari 

problema-problema ekonomik seperti apa adanya. Ilmu ekonomi 
normatif mempersoalkan bagaimana seharusnya sesuatu itu. Sering 
dikemukakan bahwa penelitian ilmiah dalam ilmu ekonomi barat lebih 
banyak membatasi diri pada persoalan-persoalan positif daripada 
membatasi persoalan-persoalan normatif, yang tergantung pada 
penilaian tentang apa yang baik dan apa yang buruk. Setidak-tidaknya 
pada tingkatan perumusan teoritik. 

Para ekonom Muslim telah banyak melakukan kajian tentang 
metodologi ilmu ekonomi Islam. Masing-masing memiliki pendekatan 
berbeda namun tujuannya tetap sama. Sehingga hal ini menyebabkan 
terdapatnya beberapa mazhab dalam Ekonomi Islam.4

Beberapa ahli Ekonomi Islam juga telah berusaha untuk 
mempertahankan perbedaan antara ilmu pengetahuan positif dan 
normatif, sehingga dengan begitu mereka menuangkan analisa ilmu 
Ekonomi islam dalam kerangka intelektual dunia barat.

Dalam ilmu Ekonomi Islam, aspek-aspek yang normatif dan positif 
itu saling berkaitan erat, sehingga setiap usaha untuk memisahkannya 
akan berakibat menyesatkan dan tidak produktif. Ini berarti bahwa ilmu 
Ekonomi Islam tidak berisi komponen-komponen normatif dan positif 

4	   HRA Rivai Wirasasmita et. al,  Kamus Lengkap Ekonomi  (Bandung: CV. Pionir 
Jaya, 2002), hlm. 142



11Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

yang tidak dapat dibedakan sama sekali. Tetapi berdasarkan ini saja 
kita tidak dapat mengatakan bahwa ilmu Ekonomi Islam adalah ilmu 
pengetahuan positif atau normatif.

Perbedaan antara ilmu pengetahuan positif dan normatif 
merupakan hal yang tidak penting, baik pada tingkatan teori maupun 
kebijaksanaan. Karena nilai-nilai dapat dicerminkan baik dalam teori 
maupun dalam kebijakan. Karena teori memberikan kerangka bagi 
pilihan kebijakan, nilai-nilai tidak hanya dicerminkan dalam kebijakan 
dengan mengabaikan teori itu. Dipandang dari segi ini, pemisahan 
yang positif dan yang normatif tidak toleran dalam ilmu Ekonomi Islam, 
karena kedua-duanya terjalin erat dengan kehidupan islam, filsafat, 
lembaga kebudayaan serta agama islam.

Setiap usaha untuk membedakan antara yang positif dan normatif 
akan berakibat buruk, dalam arti hal itu akhirnya akan menyebabkan lahir 
dan tumbuhnya “sekularisme“ dalam Ekonomi Islam. Kecenderungan 
untuk menguji segala sesuatu dengan pengetahuan manusia yang 
terbatas dan prasangka akan merusak asas-asas dasar ekonomi islam.

Setiap usaha untuk menggolongkan Ekonomi Islam sebagai ilmu 
yang positif dan normatif justru akan merusak tujuan untuk apa ilmu itu 
sebenarnya diciptakan. Ini sama halnya bila kita mencoba memisahkan 
badan manusia yang untuk delapan puluh persennya terdiri dari air; tak 
pelak lagi badan itu akan binasa. Jadi, masalah dalam Ekonomi Islam, 
harus dipahami dan dinilai dalam rangka ilmu pengetahuan sosial yang 
terintegrasi, tanpa memisahkannya dalam kpmponen normatif dan 
positif.

Para positivis mengemukakan bahwa tidak perlu mengembangkan 
suatu teori Ekonomi Islam yang aktual untuk menguji ide terhadap 
masalah aktual. Dikatakannya bahwa pula teori harus menjelaskan 
fakta sebagaimana adanya. Dengan begitu, menurut mereka, tidak 
ada tempat untuk teori Ekonomi Islam, karena ia tidak dapat dijelaskan 
dan diramalkan dari realitas sosio-ekonomi dari masyarakat Muslim 
kontemporer yang ada sekarang. Jadi, bagi mereka, ujian bagi suatu teori 
terletak pada kemampuannya untuk menjelaskan dan menerangkan 
realitas, walaupun sebenarnya dengan menyederhanakannya setiap 
teori menyimpang dari realitas.

Periode cepat dari inovasi yang terjadi setelah berkembangnya 
islam adalah suatu contoh spektakuler tentang bagaimanakah inovasi 
dalam agama dan nilai ekonomi membebaskan suatu masyarakat dari 



12 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

keseimbangan semula dan menghadapkannya pada segala konsekuensi 
dari dinamika kehidupan ekonomik. 

Jadi, larangan Islam mengenai bunga diserta perintah mengeluarkan 
zakat berpengaruh besar terhadap perkembangan teori Islam mengenai 
uang dan keuangan negara.

Keberadaan suatu ekonomi aktual yaitu realitas di mana ide 
dapat diuji terhadap problema aktual, sesungguhnya tidak terlalu 
diperlukan untuk penyusunan suatu teori sosial dan ekonomi yang 
pengembangannya dibutuhkan untuk menjelaskan baik realitas 
sekarang maupun realitas yang diharapkan.

Di masyarakat kontemporer, banyak teori ekonomi seperti konsep 
perbankan Islami, zakat, dan sebagainya sedang dilaksanakan. Ada tiga 
alasan untuk mengembangkan teori ekonomi islam:
a.	 Untuk belajar dari pengalaman terdahulu dengan 

mengidentifikasikan alasan tentang kewajaran atau ketidakwajaran 
penjelasan perilaku dan praktek ekonomi yang lampau, dengan 
teori Ekonomi Islam.

b.	 Untuk menjelaskan keadaan ekonomi yang aktual betapapun 
berkeping-kepingnya (fragmented) keadaan itu.

c.	 Untuk mengidentifikasi “kesenjangan“ antara teori Ekonomi Islam 
yang ideal dan praktek-praktek masyarakat Muslim kontemporer, 
sehingga usaha untuk mencapai suatu keadaan yang ideal dapat 
diadakan.

4. 	 Ilmu Ekonomi dan Sistem Ekonomi
Dunia telah mengalami polarisasi dari dua kekuatan sistem ekonomi, 

ditandai dengan adanya dua negara adidaya sebagai representasi dari 
dua sistem ekonomi tersebut, Amerika dan Sekutu Eropa Baratnya 
merupakan bagian kekuatan dari Sistem Ekonomi Kapitalis, sedangkan 
Sistem Ekonomi Sosialis diwakili oleh Rusia dan Eropa Timur serta negara 
China dan Indochina seperti Vietnam dan Kamboja.

Dua Sistem Ekonomi ini lahir dari dua muara ideologi yang 
berbeda sehingga persaingan dua sistem ekonomi tersebut, hakikatnya 
merupakan pertentangan dua ideologi politik dan pembangunan 
ekonomi. Posisi negara Muslim setelah berakhirnya Perang Dunia 
ke-2 menjadi objek tarik menarik dua kekuatan ideologi tersebut, hal 
ini disebabkan tidak adanya visi rekonstruksi pembangunan ekonomi 



13Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

yang dimiliki para pemimpin Negara Muslim dari sumber Islami orisinil 
pasca kemerdekaan sebagai akibat dari pengaruh penjajahan dan 
kolonialisme barat.

Dalam perjalanannya dua Sistem Ekonomi tersebut  jatuh 
bangun, Sistem Kapitalis– yang berorientasi pada pasar–sempat hilang 
pamornya setelah terjadi Hyper Inflation di Eropa tahun 1923 dan masa 
resesi 1929–1933 di Amerika Serikat dan negara Eropa lainnya. Sistem 
Kapitalis dianggap gagal dalam menciptakan kesejahteraan masyarakat 
dunia akibat dampak sistem yang di kembangkannya5.

Dengan hancurnya komunisme dan sistem ekonomi sosialis 
pada awal tahun 90-an membuat sistem ekonomi kapitalis disanjung 
sebagai satu-satunya sistem ekonomi yang sahih, tetapi ternyata 
sistem ekonomi kapitalis membawa akibat negatif dan lebih buruk, 
karena banyak Negara miskin bertambah miskin dan Negara kaya yang 
jumlahnya relatif sedikit semakin bertambah kaya.  Dengan kata lain 
kapitalis gagal meningkatkan harkat hidup orang banyak terutama 
di Negara-Negara berkembang, bahkan menurut Joseph E. stiglitz 
(2006) kegagalan ekonomi Amerika dekade 90-an karena keserakahan 
kapitalisme ini, ketidak berhasilan secara penuh dari system-sistem 
ekonomi yang ada disebabkan karena masing-masing sistem ekonomi 
mempunyai kelemahan atau kekurangan yang lebih besar dibandingkan 
dengan kelebihan masing-masing. Kelemahan atau kekurangan dari 
masing-masing sistem ekonomi tersebut lebih menonjol ketimbang 
kelebihannya. Itulah yang menyebabkan timbulnya pemikiran baru 
tentang sistem Ekonomi Islam/syariah terutama dikalangan Negara-
Negara Muslim atau Negara-negara yang mayoritas penduduknya 
beragama Islam. Negara-negara yang berpendudukkan masyarakat 
Muslim mencoba untuk mewujudkan suatu sistem ekonomi yang 
didasarkan pada Al-Qur’an dan Hadits yaitu sistem ekonomi syariah.

5 Mengakibatkan  jutaan  pekerja menganggur, pailit bank-bank di dunia, terhentinya 
sektor produksi dan terjadi depredsi ekonomi dunia



14 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar



15Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN III
 SEJARAH PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM

1. 	 Masa Pra Islam
Kondisi masyarakat Arab pra-Islam secara garis besar, kondisi 

masyarakat Arab pra-Islam bisa dikatakan lemah dan buta, dalam 
artian kebodohan mewarnai segala aspek kehidupan, khurafat tidak 
bisa dilepaskan, manusia hidup layaknya binatang. Menurut para ahli 
ilmu bangsa, bangsa Arab termasuk golongan bangsa sumit yakni dari 
keturunan “Sam bin Nuh”.

Bangsa Arab adalah salah satu dari bangsa-bangsa Samiah (atau 
keturunan Sam Ibnu Nuh as). Awalnya bangsa Samiah bertanah air di 
Mesopotamia, yaitu negeri yang teletak antar sungai Dajlah (Tigris) dan 
Furat (Euphrates). Setelah negeri ini sempit mereka pindah ke Jaziratu’l 
Arab.

Kepercayaan bangsa Arab sebelum datangnya Islam, mayoritas 
mengikuti dakwah Isma’il ‘Alaihis Salam, yaitu menyeru kepada agama 
bapaknya Ibrahim AS yang intinya menyeru menyembah Allah, meng-
Esakan-Nya dan memeluk agama-Nya. Waktu terus bergulir sekian lama, 
hingga banyak diantara mereka yang melalaikan agama.

Kondisi politik internal wilayah Arabia di masa Jahiliyah menjelang 
kedatangan Islam pada dasarnya terpecah-pecah,  tidak mengenal 
kepemimpinan sentral ataupun persatuan. Kepemimpinan politik 
di sana didasarkan pada suku-suku atau kabilah-kabilah guna 
mempertahankan diri dari serangan suku-suku yang lain6. Seluruh 
kesetiaan terserap dalam kelompok yang bertindak sebagai sebuah 

6	   Moh. Nurhakim, Sejarah dan Peradaban Islam, (Malang: Universitas 
Muhammadiyah Malang, 2004), 14.



16 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

kolektivitas untuk mempertahankan individu warganya dan untuk 
menghadapi tanggung jawab bersama. Jika seorang warga teraniaya, 
maka klan menuntut balas atas penganiayaan tersebut. Jika seseorang 
melakukan penganiayaan, maka hal itu menjadi tanggung jawab klan. 
Sebagai konsekuensi solidaritas kelompok, yang disebut asabiyah. 
Sebuah klan dipimpin oleh syaikh yang biasanya dipilih oleh warga klan 
yang tua-tua dari salah satu keluarga berpengaruh dan ia senantiasa 
bertindak setelah meminta saran-saran mereka. Mereka menyelesaikan 
perselisihan internal sesuai dengan tradisi kelompok, namun ia tidak 
berhak mengatur ataupun memerintah. 

Syaikh haruslah seorang yang kaya dan suka berderma kepada 
fakir miskin dan kepada pendukungnya; ia haruslah seorang yang 
berperilaku adil dan bijak, sabar, pemaaf dan rajin bekerja. Di atas 
segalnya, ia haruslah seorang yang memiliki keputusan yang adil untuk 
menghindarkan pertentangan di kalangan pengikutnya7.

Pada masa itu, bangsa Arab tidak memiliki sistem atau norma yang 
secara ketat mengatur wilayah kehidupan sosial dan ekonomi baik 
antar individu maupun kelompok (kabilah). Tidak ada hukuman bagi 
pelanggar hukum. Yang ia terima hanya sebatas kebencian atau sikap 
acuh dari kelompoknya8.

Sumber ekonomi utama yang menjadi penghasilan orang Arab 
adalah perdagangan dan bisnis. Orang-orang Arab dimasa jahiliyah 
sangat dikenal dengan bisnis dan perdagangannya. Perdagangan 
menjadi darah daging orang-orang Quraisy sepeti yang Allah sebutkan 
dalam Al-Qur’an: 

يلَفِٰ قُرَيشٍۡ ١ ِ لِإ

يۡفِ ٢  تَاءِٓ وَٱلصَّ إۦِلَفِٰهِمۡ رحِۡلَةَ ٱلشِّ
“Karena kebiasaan orang-orang Quraisy, yaitu kebiasaan mereka 
bepergian pada musim dingin dan musim panas.” (Quraisy: 1-2).

7  Ira M. Lapidus; Penerjemah, Ghufron A. Mas’adi, Sejarah Sosial Umat Islam, (Jakarta: PT. 
Raja Grafindo 
Persada, 2000), 19.
8  Tim Karya Ilmiah Purnasiswa MHM 2006, Sejarah…, 16-17.



17Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Mereka melakukan perjalanan bisnis ke Yaman pada musim dingin dan 
ke Syam pada musim panas.9

Perekonomian bangsa Arab di Negeri Yaman yang merupakan 
negeri yang subur, khususnya di sekitar bendungan Ma’rib, di mana 
pertanian maju secara pesat dan menakjubkan. Di masa itu juga telah 
berkembang industri, seperti industri kain katun dan persenjataan 
berupa pedang, tombak, dan baju besi. Akan tetapi, mereka tidak 
bersyukur dan justru berpaling dari ketaatan kepada Allah. Karena 
kekufuran itu, Allah pun menghancurkan bendungan Ma’rib itu. 
Sementara itu, mayoritas kabilah Adnan tinggal di tengah gurun pasir 
dengan rumput yang sedikit untuk mengembala domba. Mereka hidup 
dari susu dan dagingnya. Jadi dapat disimpulkan Ekonomi Islam belum 
berkembang sebelum datangnya Rasulullah.

2.	 Masa Rasulullah
Pemikiran Ekonomi Islam diawali sejak Nabi Muhammad Saw 

ditunjuk sebagai seorang Rasul. Rasululllah Saw mengeluarkan 
sejumlah kebijkan yang menyangkut berbagai hal yang berkaitan 
dengan masalah kemasyarakatan, selain masalah hukum (fiqih), 
politik (siyasah), juga masalah perniagaan atau ekonomi (muamalah). 
Masalah-masalah ekonomi umat menjadi perhatian Rasulullah Saw, 
karena masalah ekonomi merupakan pilar penyangga keimanan yang 
harus diperhatikan. Selanjutnya, kebijakan-kebijakan Rasulullah Saw 
menjadikan pedoman oleh para Khalifah sebagai penggantinya dalam 
memutuskan masalah-masalah ekonomi. 

Al-Qur’an dan Al-Hadist digunakan sebagai dasar teori ekonomi 
oleh para khalifah juga digunakan oleh para pengikutnya dalam menata 
kehidupan ekonomi negara. Perkembangan pemikiran-pemikiran pada 
masa-masa tersebut adalah sebagai berikut.10 Rasulullah diberi amanat 
untuk mengemban dakwah Islam pada umur 40 tahun. Pada masa 
Rasulullah Saw, tidak ada tentara formal. 

Semua Muslim yang mampu boleh jadi tentara. Mereka tidak 
mendapatkan gaji tetap, tetapi mereka diperbolehkan mendapatkan 
bagian dari harta rampasan perang. Rampasan tersebut meliputi 
senjata, kuda, unta, domba, dan barang-barang bergerak lainnya yang 
didapatkan dari perang. 

9  Ahmad al ‘Usairy, Penerjemah: H. Samson Rahman, Sejarah…, 72. 	
10  Nur Chamid, Jejak Langkah Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, (Kediri: Pustaka Pelajar, 
2010), Cet.1, hal. 17-23



18 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Situasi berubah setelah turunnya Surat Al-Anfaal  ayat 41:

ِي  ُسَهُۥ وَللِرَّسُولِ وَلِذ ِ خُم َّهِلل نَّ 
َ
فَأ ءٖ  ۡ نَّمَا غَنمِۡتُم مِّن شَي

َ
أ ۞ وَٱعۡلَمُوآْ 

ِ وَمَآ  بيِلِ إنِ كُنتُمۡ ءَامَنتُم بٱِللَّه ٰ وَٱلمَۡسَٰكِيِن وَٱبنِۡ ٱلسَّ َتَمَٰى ٰ وَٱلۡي ٱلۡقُرۡبَى
ءٖ  ۡ ِ شَي

ّ ٰ كُل َىَل ُ ع َمۡعَانِۗ وَٱللَّه َقَى ٱلۡج ٰ عَبۡدِناَ يوَمَۡ ٱلۡفُرۡقَانِ يوَمَۡ ٱلۡت َىَل اَ ع نزَلۡن
َ
أ

قَدِيرٌ ٤١ �
Artinya: “Ketahuilah sesungguhnya apa saja yang dapat kamu peroleh 

sebagai rampasan perang, maka sesungguhnya seperlima untuk Allah, 
Rasul, Kerabat Rasul, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan Ibnu sabil, 
jika kamu beriman kepada Allah dan kepada yang Kami turunkan kepada 
hamba Kami (Muhammad) di hari furqaan, yaitu di hari bertemunya dua 
pasukan. Dan Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu.”

Rasulullah Saw biasanya membagi seperlima (khums) dari rampasan 
perang tersebut menjadi tiga bagian, bagian pertama untuk beliau 
dan keluarganya, bagian kedua untuk kerabatnya dan bagian ketiga 
untuk anak yatim piatu, orang yang sedang membutuhkan dan orang 
yang sedang dalam perjalanan. Empat perlima bagian yang lain dibagi 
diantara prajurit yang ikut perang, dalam kasus tertentu beberapa orang 
yang tidak ikut serta dalam perang juga mendapat bagian. Penunggang 
kuda mendapat dua bagian, untuk dirinya sendiri dan kudanya.

Pada masa Rasulullah Saw, beliau mengadopsi peraktik yang lebih 
manusiawi terhadap tanah pertanian yang telah ditaklukkan sebagai 
fay’ atau tanah dengan kepemilikan umum. Tanah-tanah ini dibiarkan 
dimiliki oleh pemilikinya dan penanamnya, sangat berbeda dari peraktik 
kekaisaran Romawi dan Persia yang memisah-misahkan tanah ini dari 
pemiliknya dan membagikannya kepada elit militernya dan para prajurit. 

Semua tanah yang dihadiahkan kepada Rasulullah Saw (iqta’) relatif 
lebih kecil jumlahnya dan terdiri dari tanah-tanah yang tidak bertuan. 
Kebijakan ini tidak hanya mambantu mempertahankan kesinambungan 
kehidupan administrasi dan ekonomi tanah-tanah yang dikuasai, 
melainkan juga mendorong keadilan antar generasi dan mewujudkan 
sikap egaliter.11

11   Ibid,.. hal. 25



19Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Pada tahun kedua setelah hijrah, sedekah ini kemudian dengan 
zakat fitrah yang dibayarkan setiap kali setahun sekali pada bulan 
ramadhan. Besarya satu sha kurma, gandum, tepung keju, atau kismis, 
setengah sha gandum untuk setiap muslim, budak atau orang bebas, 
laki-laki atau perempuan, muda atau tua dan dibayar sebelum shalat 
idul fitri.

Zakat diwajibkan pada tahun ke-9 hijrah, sementara shadaqah 
fitrah pada tahun ke-2 hijrah. Akan tetapi ahli Hadist memandang zakat 
telah diwajibkan sebelum tahun ke-9 hijrah ketika Maulana Abdul Hasan 
berkata zakat diwajibkan setelah hijrah dan kurun waktu lima tahun 
setelahnya. Sebelum diwajibkan, zakat bersifat sukarela dan belum ada 
peraturan khusus atau ketentuan hukum.

3.	 Masa Khulafur Rasyidin

1. 	 Abu Bakar al-Shiddiq (51 SH-13 H/537-634 M)
Nama lengkapnya adalah Abdullah Ibn Abu Quhafah al-

Tamimi, khalifah pertama dari Khulafa al-Rasyidin, sahabat 
terdekat Nabi Saw, dan salah seoarang yang pertama masuk 
Islam (al-sabiqun al-awwalun).12 Pada masa pemerintahannya 
yang berlangsung selama dua tahun, Abu Bakar lebih banyak 
terkonsentrasi pada persoalan dalam negeri, dimana saat itu 
harus berhadapan dengan kelompok murtad, pembangkang 
zakat, dan nabi palsu. Yang berakhir dengan keputusan untuk 
berperang yang kemudian dikenal dengan perang riddah, 
perang melawan kemurtadan.13

Kemudian setelah menyelasaikan persoalan tersebut, 
Abu Bakar mulai melakukan ekspansi ke wilayah utara untuk 
menghadapi pasukan Romawi dan Persia. Dalam masalah 
perekonomian Abu Bakar tidak banyak melakukan perubahan, 
Ialu meneruskan sistem perekonomian yang telah di bangun 
Nabi seperti membangun kembali Bait al-Mal, melaksanakan 
kebijakan pembagian tanah hasil taklukan 

12  Azyumardi Azra, dkk. Ensiklopedi Islam, (Ichtiar Baru van Hoeve, Jakarta: tt), jilid. I. 
hlm. 53
13    Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Raja Grafindo Persada, Jakarta: 1994), hlm. 36



20 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

serta mengambilalih tanah orang murtad untuk dimanfaatkan 
demi kepentingan umat Islam.14 
Selanjutnya dalam mendistribusikan harta Bait al-Mal, Abu 

Bakar menerapkan prinsip kesamarataan yakni, memberikan jumlah 
yang sama kepada semua sahabat dan tidak membeda-bedakan 
antara sahabat, antara budak dan orang merdeka, bahkan antara 
pria dan wanita. Harta Bait al-Mal tidak pernah menumpuk dalam 
jangka waktu yang lama karena langsung di distribusikannya, Abu 
Bakar juga mempelopori adanya sistem penggajian bagi aparat 
negara.15

Khalifah Abu bakar as shidiq melaksanakan berbagai kebijakan 
ekonomi seperti yang telah di praktikan oleh Rasulullah:
a.	 Perhatian yang besar terhadap keakuratan penghitungan 

zakat;
b.	 Melaksanakan kebijakan pembagian tanah hasil taklukan;	
c.	 Mengambil alih tanah-tanah dari orang murtad untuk 

dimanfaatkan demi kepentingan umat Islam;
d.	 Distribusi harta Baitul Mal menerapkan prinsip kesamarataan, 

dengan begitu selama pemerintahan Abu bakar As Shidiq 
harta di Baitul mal tidak pernah menumpuk dalam jangka 
waktu lama karena langsung di distribusikan kepada kaum 
Muslim.

2. 	 Umar Ibn Khattab (40 SH-23 H/584-644 M)
Umar Ibn Khattab merupakan khalifah Islam kedua, 

Ia menyebut dirinya sebagai Khalifah Khalifati Rasulullah 
pengganti dan pengganti Rasulullah, kemudian Ia juga 
yang memperkenalkan istilah Amir al- Mukminin komandan 
orang-orang beriman. Pada masa pemerintahannya yang 
berlangsung selama sepuluh tahun Ia banyak melakukan 
ekspansi hingga wilayah Islam meliputi jazirah Arab, sebagian 
wilayah kekuasaan romawi seperti Syiria, Palestina, dan Mesir, 
serta seluruh wilayah kerajaan Persia. Atas prestasi inilah 

14  Adimarwan Azwar Karim, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, (Rajawali Press, Jakarta: 
2006), hlm.54-55
15  Afzalurrahman, Doktrin Ekonomi Islam, (Jogyakarta: PT. Dhana Bakti Wakaf, 1995), 
hal.324



21Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

orang barat menjulukinya sebagai the Saint Paul of Islam.16

Dalam masalah perekonomian Umar Ibn Khattab di 
pandang banyak melakukan inovasi, hal ini bisa di lihat 
dari beberapa pemikiran dan gagasannya yang mampu 
mengangangkat citra Islam pada masanya. Dengan semakin 
luasnya daerah kekuasaan, Umar mulai memberlakukan 
administrasi negara juga membentuk jawatan kepolisian 
serta tenaga kerja. 

Dalam bidang pertanian Umar mengambil langkah-
langkah penting misalnya, Ia menghadiahkan tanah pertanian 
kepada masyarakat dengan syarat mampu menggarapnya, 
membuat saluran irigasi, serta mendirikan lembaga yang 
khusus untuk mendukung programnya tersebut. Lain halnya 
dalam bidang perdagangan Umar juga menyempurnakan 
hukum perdagangan yang mengatur tentang pajak, dan 
mendirikan pasar-pasar yang bertujuan untuk mengerakkan 
roda perekonomian rakyat.

Selain hal tersebut, Umar juga menjadikan Bait al-Mal 
yang memang sudah ada sejak pemerintahan sebelumnya 
menjadi reguler dan permanent, kemudian di bangun cabang-
cabang di ibu kota provinsi. Berbeda dengan Abu Bakar, Umar 
dalam mendistribusikan harta Bait al Mal menerapkan prinsip 
keutamaan. Selain itu Umar juga mendirikan Dewan yakni 
sebuah kantor yang bertugas memberikan tunjangan bagi 
angkatan perang yang perang, pensiunan, serta tunjangan 
lain. Disamping itu Umar juga mendirikanlembaga survey 
yang dikenal dengan Nassab yang bertugas melakukan 
sensus terhadap penduduk Madinah.17

Selain itu, Umar juga memperkenalkan sistem jaga 
malam dan patroli serta mendirikan dan mensubsidi sekolah 
dan masjid. Umar bin khattab melakukan langkah-langkah 
besar pengembangan ekonomi dalam bidang pertanian. 
Antara lain:

16  Ibid. Azyumardi Azra, dkk. Ensiklopedi Islam, loc. cit
17	   Ibid . Tim Penulis P3EI UII Jogyakarta, Ekonomi Islam, (Jakarta: PT 
Rajagrafindo Persada,
2009), hal 372



22 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

a.	 Menghadiahkan tanah pertanian kepada Masyarak 
yang bertsedia menggarapnya namun siapa yang gagal 
mengelola selama 1 tahun maka dia akan kehilangan 
kepemilikan tanah tersebut.

b.	 Pada masa kekhalifahan Umar banyak dibangun irigasi, 
waduk, tangki kanal dan pintu air serba guna untuk 
mendistribusikan air di ladang pertanian.

c.	 Hukum perdagangan mengalami penyempurnaan guna 
menciptakan perekonomian secara sehat, yaitu dengan 
cara:
1.	 Umar mengurangi beban pajak terhadap beberapa 

barang, pajak perdagangan nabati, dan kurma syria 
sebesar 50%.

2.	 Membangun pasar termasuk di wilayah pedalaman 
(Ubulla, Yaman, Damaskus, Mekkah dan Bahrain) 
Selain itu Umar juga memberlakukan mekanisme 
gaji kepada para anggota Militer. Lembaga yang 
menangani tugas ini dinamakan Al-Diwan, ini 
merupaka Al-Diwan islam yang pertama.

3. 	 Ustman Ibn Affan (47 SH- 35 H/577-656 M)
Pada masa pemerintahannya yang berlangsung selama 

12 tahun, Khalifah Usman Ibn Affan berhasil memperluas 
kekuasan Islam sampai ke wilayah Armenia, Tunisia, Cyprus, 
Rhodes, dan bagian yang tersisa dari Persia, Transoxania, 
serta Tabaristan. Selain itu juga Ia berhasil menumpas 
pemberontakan yang terjadi di daerah Khurasan dan 
Iskandariah.18

Pada enam tahun awal kekuasaanya, Ustman lebih 
terkonsentrasi melakukan penataan baru dengan mengikuti 
kebijakan khalifah sebelumnya. Hal ini paling tidak di dasari 
atas semakin luasnya kekuasaan Islam, dengan kata lain bahwa 
sumber pemasukan negara dari berbagai unsur seperti zakat, 
jizyah dan ghonimah semakin besar.

18	   Ahmad Sya’labi, Sejarah dan kebudayaan Islam, (Pustaka Al-Husna, 
Jakarta: 1994), hlm.270



23Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Dalam mengembangkan SDA, Ustman melakukan 
pembuatan saluran air, pembanguna jalan, serta pembentukan 
organisasi kepolisian secara permanen guna mengamankan 
jalur perdagangan. Selain itu, Ustman juga memperkenalkan 
tradisi mendistribusikan makanan di masjid untuk fakir miskin 
dan musafir.

Selama pemerin tahannya Ustman juga melakukan 
perubahan administrasi tingkat atas dan mengganti 
beberapa gubernur, dalam pengelolaan tanah negara Ustman 
menerapkan kebijakan membagi-bagikannya kepada umat.19 
Ustman menerapkan prinsip keutamaan seperti halnya yang 
dilakukan Umar. 

Memasuki enam tahun kedua pemerintahannya, tidak 
terdapat perubahan mendasar dalam bidang perekonomian, 
hal ini lebih disebabkan karena mulai banyak kekecewaan 
kaum muslimin yang ditimbulkan oleh kebijakan Ustman 
sendiri yang di anggap banyak menguntungkan keluarga 
khalifah.20

Pada masa pemerintahannya yang berlangsung 
12 tahun, khalifah usman bin Affan berhasil melakukan 
ekspensi kewilayaan Armenia, Tunesia, Cyprus, Rhodes, dan 
bagian tersisa dari Persia, Transoxania dan Tabristan. Ia juga 
berhasil menumpas pemberontakan didaerah khurusan 
dan Iskandariah. Beliau merupakan khalifah yang kaya. Pada 
Perang Tabuk (Perang besar) beliau menyumbangkan 100 ekor 
unta agar tentara perang Muslim tidak lelah karena jaraknya 
yang jauh. Pada enam tahun masa pemerintahannya, Usman 
banyak mengikuti kebijakan ekonomi Umar bin khattab.

Pada enam tahun pertama Baikh, Khabul, Gazni, Kerman 
dan Sistan di taklukan. Kemudian tindakan efektif dilakukan 
untuk pengembangan Sumber daya alam. Aliran air digali, 
jalan-jalan dibangun, pohon-pohon ditanam untuk diambil 
buah dan hasilnya. Seiring luasnya daerah kekuasaan Islam, 
Usman membentuk lembaga pengamanan guna menjamin 
stabilitas keamanan di daerah perekonomian.

19	    Adimarwan Azwar Karim, Sejarah Pemikiran………., hlm. 80-81
20	    Adimarwan Azwar Karim, Sejarah Pemikiran………., hlm. 80



24 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

4. 	 Ali Ibn Abi Thalib (23 SH-40 H/600-661 M)
Khalifah keempat ini mewarisi kendali pemerintahan 

dengan wilayah yang sangat luas, namun demikian hal tersebut 
tidak berarti bahwa Ia dengan mudahnya menjalankan roda 
pemerintahan, sebab Ali juga mewarisi persoalan politik yang 
sangat berpotensi menciptakan konflik dari pemerintahan 
sebelumnya. Khalifah yang terkenal sangat sederhana ini, 
tidak memiliki banyak kesempatan untuk mengembangkan 
sistem perekonomian, hal ini disebabkan banyaknya konflik 
yang terjadi pada masa pemerintahannya yang berlangsung 
selama enam tahun Terbunuhnya Khalifah Ustman menjadi 
isu sentral merebaknya konflik-konflik tersebut. 

Namun demikian patut dicatat bahwa dalam mengelola 
perekonomian Ia sangat berhati-hati terlebih dalam 
membelanjakan keuangan negara. Bahkan diriwayatkan 
juga Ali menarik diri dari daftar penerima gaji dan bahkan 
menyumbang sebesar 5000 Dirham setiap tahunnya. Dalam 
masalah perekonomian satu hal yang sangat monumental 
dari pemerintahan Ali adalah pencetakan mata uang sendiri 
atas nama pemerintahan Islam.21

Selain itu Ali juga membentuk kepolisian secara resmi 
yang disebut syurthah, sedangkan dalam mendistribusikan 
harta Bait al-Mal Ali mengeluarkannya semua tanpa ada 
cadangan dengan prinsip pemerataan distribusi uang rakyat. 
Perekonomian pada masa khulafaur rasyidin. Setelah diangkat 
sebagai khalifah keempat oleh segenap kaum Muslimin, Ali Bin 
Abi Thalib langsung mengambil tindakan seperti membuka 
kembali lahan perkebunan yang telah diberikan kepada 
orang-orang kesayangan Usman, dan mendistribusikan 
pendapatan pajak tahunan sesuai dengan ketentuan yang 
ditetapkan umar bin khattab.
Kabijakan Ali bin Abi Thalib dalam kebijakan ekonomi adalah:
a.	 Mengedepankan prinsip pemerataan dalam 

pendistribusian kekayaan negara kepada masyarakat.
b.	 Menetapkan pajak terhadap para pemilik kebun dan 

mengijinkan pemungutan zakat terhadap sayuran segar.

21	   Ibid Tim Penulis P3EI UII Jogyakarta, Ekonomi Islam…, hal. 104



25Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

c.	 Melakukan kontrol pasar dan pemberantas pedagang 
licik, penimbunan barang, dan pasar gelap.

d.	 Membentuk petugas keamanan yang disebut dengan 
‹›Syurthah›› (Polisi) yang dipimpin oleh Shahibus-
Syurthah.

e.	 Ketat dalam menangani keuangan negara dan 
Melanjutkan kebijakan umar.

5. 	 Masa Sesudah Khalifah
Di antara para khalifah bani umayah yang termashur dan 	
memberikan banyak pemikirannya di bidang ekonomi adalah:
a. 	 Khalifah Muawiyah Ibn Abi Sufyan
	 Pada masa pemerintahannya beliau mendirikan dinas 

pos beserta dengan berbagai fasilitasnya, menerbitkan 
angkatan perang, mencetak uang, dan mengembangkan 
adil (hakim) sebagai jabatan profesional.

b. 	 Khalifah Abdul Malik Marwan
	 Pemikiran yang serius terhadap penerbitan dan 

pengaturan uang dalam masyarakat Islam muncul di 
masa pemerintahan beliau. Beliau mencetak mata uang 
tersendiri dengan memakai kata-kata dan tulisan arab 
serta tetap mencantumkan kalimat basmalah.

c. 	 Khalifah Umar Ibn Abdul Aziz
	 Beliau menerapkan kembali ajaran Islam secara 

utuh menyeluruh. Beliau bersifat melindungi dan 
meningkatkan kemakmuran taraf hidup masyarakat 
menyeluruh.

d. 	 Masa Bani Umayyah.
	 Terdapat beberapa prinsip dasar sistem Ekonomi Islam 

sebagai dasar untuk pengembangan sistem Ekonomi 
Islam dalam suatu pemerintahan atau Negara, yaitu:
1. 	 Kebebasan Individu
	 Individu mempunyai hak kebebasan sepenuhnya 

untuk berpendapat atau membuat suatu keputusan 
yang di anggap perlu dalam sebuah Negara 
Islam. Tanpa kebebasan tersebut Individu Muslim 
tidak dapat melaksanakan kewajiban mendasar 
dan penting dalam menikmati kesejahteraan 
dan menghindari terjadinya kekacauan dalam 
masyarakat.



26 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

2. 	 Hak Terhadap Harta
	 Islam mengakui hak individu untuk memiliki harta, 

tetapi Islam memberbatasan tertentu supaya 
kebebasan itu tidak merugikan kepentingan 
masyarakat umum.

3. 	 Ketidaksamaan Ekonomi dalam batas yang wajar.
	 Meskipun Islam mengakui adanya keadaan di mana 

ekonomi antar satu orang dengan orang lain tidak 
sama, namun islam mengatur perbedaan tersebut 
dalam batasan-batasan yang wajar dan adil.22

22  Adiwarman Azwar Karim, Sejarah Pemikiran...... ..hlm 78



27Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN IV
 KONSEP KEPEMILIKAN HARTA DAN 

PEMANFAATAN DALAM ISLAM

1.	 Kepemilikan dan Pemanfaatan Individu (private proverty)
Islam mencakup sekumpulan prinsip dan doktrin yang 

memedomani dan mengatur hubungan seorang Muslim dengan Tuhan 
dan masyarakat. Dalam hal ini, Islam bukan hanya layanan Tuhan seperti 
halnya agama Yahudi dan Nasrani, tetapi juga menyatukan aturan 
perilaku yang mengatur dan mengorganisir umat manusia baik dalam 
kehidupan spiritual maupun material.

Al-Qur’an mengulang lebih dari dua puluh kali bahwa segala 
sesuatu adalah milik Allah. Salah satunya terdapat dalam surat Al-Hadiid 
ayat 5 Allah berfirman:

مُورُ ٥    
ُ ِ ترُجَۡعُ ٱلۡأ رۡضِۚ وَإِلَى ٱللَّه

َ مَوَٰتِٰ وَٱلۡأ ُۥ مُلۡكُ ٱلسَّ لَّه
“Kepunyaan-Nya-lah kerajaan langit dan bumi. dan kepada Allah-lah 
dikembalikan segala urusan”. (Al-Hadiid: 5).
Kepemilikan dan otoritas di dunia ini didelegasikan datau 

diamanahkan kepada manusia sebagai khalifatullah. Allah berfirman:
Dan ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada Para Malaikat: 

مَاءِٓ  ٱلسَّ إلَِى  ٱسۡتَوَىٰٓ  ثُمَّ  يِعٗا  رۡضِ جَم
َ ٱلۡأ فِي  ا  مَّ لَكُم  خَلَقَ  ِي  ٱلَّذ هُوَ 

رَبُّكَ  قاَلَ  وَإِذۡ   ٢٩ عَليِمٞ  ءٍ  ۡ شَي بكُِلِّ  وهَُوَ  سَمَوَٰتٰٖۚ  سَبۡعَ  ىهُٰنَّ  فَسَوَّ
ۡعَلُ فيِهَا مَن يُفۡسِدُ  تَج

َ
رۡضِ خَليِفَةٗۖ قاَلوُآْ أ

َ للِۡمَلَٰٓئكَِةِ إنِِّي جَاعِلٞ فِي ٱلۡأ



28 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

عۡلَمُ مَا 
َ
ٓ أ َمۡدِكَ وَنُقَدِّسُ لكََۖ قَالَ إنِِّي ۡنُ نسَُبّحُِ بِح فيِهَا وَيسَۡفِكُ ٱلّدمَِاءَٓ وَنَح

لَا تَعۡلَمُونَ ٣٠ 
«Sesungguhnya aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka 
bumi.»  (QS. Al-Baqarah: 29-30). Karenanya, kemudian ditemukan 
pernyataan fiqh bahwa segala sesuatunya adalah milik Allah dan 
manusia merupakan pengelolanya di muka bumi.23

Harta yang baik harus memenuhi dua kriteria, yaitu:
1. 	 Diperoleh dengan cara yang sah dan benar
2. 	 Dipergunakan dengan dan untuk hal yang baik-baik di jalan Allah

Allah adalah pemilik mutlak segala sesuatu yang ada di dunia ini, 
sedangkan manusia adalah wakil (khalifah) Allah yang diberi kekuasaan 
untuk mengelolanya. Sudah seharusnya sebagai pihak yang diberi 
amanah (titipan), pengelolaan harta titipan tersebut disesuaikan dengan 
keinginan pemilik mutlak atas harta kekayaan yaitu Allah swt. Untuk 
itu, Allah telah menetapkan ketentuan syariah sebagai pedoman bagi 
manusia dalam memperoleh dan membelanjakan atau menggunakan 
harta kekayaan tersebut, dan di hari akhirat nanti manusia akan diminta 
pertanggungjawabannya. 

Menurut Islam, kepemilikan harta kekayaan manusia terbatas 
pada kepemilikan kemanfaatannya selama masih hidup di dunia, dan 
bukan kepemilikan secara mutlak. Saat dia meninggal kepemilikan 
tersebut berakhir dan harus didistribusikan kepada ahli warisnya, sesuai 
ketentuan syariah.24

a.	 Prioritas Pemanfaatan
Kepemilikan akan harta tentu dimaksudkan untuk memanfaatkan 

kekayaan tersebut dan larangan memiliki kekayaan tanpa dimaksudkan 
untuk memanfaatkan kekayaan itu. Kekayaan yang dibiarkan tanpa 
dimanfaatkan akan menyebabkan gangguan pada pertumbuhan dan 
produktifitas perekonomian. Bentuk-bentuk pengaturan mengenai 
pengelolaan kekayaan mencakup tatacara pembelanjaan dan tatacara 
pengembangannya. 

23	   Akhsien, Iggi H., Investasi Syariah di Pasar Modal: Menggagas Konsep dan 
Praktek Manajemen Portofolio Syariah, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2000), hlm. 21.
24  Sri Nurhayati dan Wasilah, Akuntansi Syariah di Indonesia, Ed. II, (Jakarta: Salemba 
Empat, 2011), hlm. 67



29Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Islam menghendaki agar siapapun ketika mengelola harta melakukannya 
dengan cara sebaik mungkin.25

Prioritas utama yang dilakukan terkait dengan pengelolaan harta 
adalah mengkonsumsi habis, khususnya menyangkut barang yang 
habis pakai seperti makanan dan minuman. Atau mengkonsumsi dalam 
arti sekedar mengambil manfaat dari harta seperti pakaian, rumah, 
mobil dan sebagainya.

Setiap Muslim harus tunduk mengikuti hukum-hukum syariah 
yang terkait dengan hal tersebut. Mengingat dalam Islam setiap 
semua bentuk pemanfaatan akan dimintai pertanggungjawaban di 
hadapan Allah SWT kelak. Terkait dengan harta, pertanggungjawaban 
yang diberikan meliputi dua perkara; tidak hanya untuk apa harta 
itu digunakan dan dari mana harta didapat. Sehingga dalam hal ini 
pengaturan pemanfaatan tersebut digolongkan ke dalam dua bagian, 
yaitu pemanfaatan yang dihalalkan dan pemanfaatan yang diharamkan 
dalam Islam.

yy Pemanfatan kepemilikan yang dihalalkan
Pengembangan kepemilikan ini terkait dengan hukum-hukum di 
dalam Islam. Ada yang bersifat wajib seperti nafkah, dan keperluan 
ibadah/zakat. Bersifat sunnah seperti hibah, hadiah dan sedekah. 
Dan mubah seperti untuk keperluan rekreasi dan lain-lain.

yy Pemanfaatan kepemilikan yang dilarang
Ada anjuran di dalam Islam untuk tidak memanfaatkan harta 
dalam aktifitas israf dan tadzbir, taraf (berfoya-foya), taqtir (kikir), 
menyuap, dan untuk tindakan kedzaliman.

b. 	 Pengembangan kepemilikan
Pengembangan kepemilikan terkait dengan suatu mekanisme 

atau cara yang akan digunakan untuk menghasilkan pertambahan 
kepemilikan harta. Misalnya apakah dengan cara diinvestasikan dalam 
sebuah perusahaan, untuk modal perdagangan, atau malah dilarikan 
untuk perjudian.
1) 	 Pengembangan kepemilikan dalam islam

Pengembangan kepemilikan tidak dapat dilepaskan dari hukum-
hukum yang terkait dengan masalah pertanian, perdagangan, dan 
industry serta jasa. Syariah Islam menjelaskan hukum-hukum seputar 
perdagangan seperti jual-beli, persyarikatan dan sebagainya; serta 
telah menjelaskan hukum seputar industry dan jasa atau ijarah al-ajir. 

25  Muhammad & Alimin, Etika dan Perlindungan Konsumen dalam Ekonomi Islam, 
(Yogyakarta: BPFE, 2006), hlm 149.



30 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Pengembangan kepemilikan dalam islam pada dasarnya diberikan 
kebebasan untuk mengembangkannya selama tidak terkait dengan 
larangan.

2)	 Pengembangan kepemilikan yang dilarang
Dalam sistem ekonomi Islam, masalah pengembangan kepemilikan 

terikat dengan hukum-hukum tertentu yang tidak boleh dilanggar.
Syariah islam melarang pengembangan harta dalam hal:
a. 	 Perjudian
b. 	 Riba
c. 	 Al-Ghabn al-Fahisy /trik keji
d. 	 Tadlis/penipuan
e. 	 Penimbunan
f. 	 Mematok harga

Adanya wewenang kepada manusia untuk membelanjakan, 
menafkahkan dan melakukan berbagai bentuk transaksi atas harta yang 
dimiliki, seperti jual-beli, gadai, sewa menyewa, hibah, wasiat, dll adalah 
meriupakan bukti pengakuan Islam terhadap adanya hak kepemilikan 
individual.

Karena kepemilikan merupakan izin al-shari› untuk memanfaatkan 
suatu benda, maka kepemilikan atas suatu benda tidak semata berasal 
dari benda itu sendiri ataupun karena karakter dasarnya, semisal 
bermanfaat atau tidak. Akan tetapi ia berasal dari adanya izin yang 
diberikan oleh al-shari› serta berasal dari sebab yang diperbolehkan 
al-shari› untuk memilikinya (seperti kepemilikan atas rumah, tanah, 
ayam dsb bukan minuman keras, babi, ganja dsb), sehingga melahirkan 
akibatnya, yaitu adanya kepemilikan atas benda tersebut.

2. 	 Kepemilikan dan Pemanfaatan Umum (collective proverty)
Kepemilikan Umum adalah izin al-shari› kepada suatu komunitas 

untuk bersama-sama memanfaatkan benda. Sedangkan benda-
benda yang tergolong kategori kepemilikan umum adalah benda-
benda yang telah dinyatakan oleh al-shari› sebagai benda-benda yang 
dimiliki komunitas secara bersama-sama dan tidak boleh dikuasai oleh 
hanya seorang saja. Karena milik umum, maka setiap individu dapat 
memanfaatkannya namun dilarang memilikinya.

Fasilitas dan sarana umum tergolong ke dalam jenis kepemilikan 
umum karena menjadi kebutuhan pokok masyarakat dan jika tidak 
terpenuhi dapat menyebabkan perpecahan dan persengketaan. 



31Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Jenis harta ini dijelaskan dalam hadith nabi yang berkaitan dengan 
sarana umum:

إَِ وَالمَْاءِ وَالنَّارِ ثٍ فِي الكَْل ءُ فِي ثلََا كَا َ المُْسْلمُِونَ شُر
«Manusia berserikat (bersama-sama memiliki) dalam tiga hal: air, 
padang rumput dan api « (HR Ahmad dan Abu Dawud) dan dalam 
hadith lain terdapat tambahan: «...dan harganya haram» (HR Ibn 
Majah dari Ibn Abbas).
Air yang dimaksudkan dalam hadith di atas adalah air yang masih 

belum diambil, baik yang keluar dari mata air, sumur, maupun yang 
mengalir di sungai atau danau bukan air yang dimiliki oleh perorangan 
di rimahnya. Oleh karena itu pembahasan para fuqaha mengenai air 
sebagai kepemilikan umum difokuskan pada air-air yang belum diambil 
tersebut. 

Adapun al-kala› adalah padang rumput, baik rumput basah atau 
hijau (al-khala) maupun rumput kering (al-hashish) yang tumbuh di 
tanah, gunung atau aliran sungai yang tidak ada pemiliknya. Sedangkan 
yang dimaksud al-nar adalah bahan bakar dan segala sesuatu yang 
terkait dengannya, termasuk didalamnya adalah kayu bakar.

Bentuk kepemilikan umum, tidak hanya terbatas pada tiga 
macam benda tersebut saja melainkan juga mencakup segala sesuatu 
yang diperlukan oleh masyarakat dan jika tidak terpenuhi, dapat 
menyebabkan perpecahan dan persengketaan. Hal ini disebabkan 
karena adanya indikasi al-shari› yang terkait dengan masalah ini 
memandang bahwa benda-benda tersebut dikategorikan sebagai 
kepemilikan umum karena sifat tertentu yang terdapat didalamnya 
sehingga dikategorikan sebagai kepemilikan umum.

3. 	 Kepemilikan dan Pemanfaatan Negara (state proverty)
Khalifah/negara berhak memberikan atau mengkhususkannya 

kepada sebagian kaum Muslim/rakyat sesuai dengan ijtihadnya. Makna 
pengelolaan oleh khalifah ini adalah adanya kekuasaan yang dimiliki 
khalifah untuk mengelolanya.

Kepemilikan negara ini meliputi semua jenis harta benda yang 
tidak dapat digolongkan ke dalam jenis harta milik umum (al-milkiyyat 
al-›ammah/public property) namun terkadang bisa tergolong dalam 
jenis harta kepemilikan individu (al-milkiyyat al-fardiyyah).



32 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Beberapa harta yang dapat dikategorikan ke dalam jenis 
kepemilikan negara menurut al-shari› dan khalifah/negara berhak 
mengelolanya dengan pandangan ijtihadnya adalah:
1.	 Harta ghanimah, anfal (harta yang diperoleh dari rampasan perang 

dengan orang kafir), fay› (harta yang diperoleh dari musuh tanpa 
peperangan) dan khumus.

2.	 Harta yang berasal dari kharaj (hak kaum muslim atas tanah yang 
diperoleh dari orang kafir, baik melalui peperangan atau tidak)

3.	 Harta yang berasal dari jizyah (hak yang diberikan Allah kepada 
kaum muslim dari orang kafir sebagai tunduknya mereka kepada 
Islam)

4.	 Harta yang berasal dari daribah (pajak)
5.	 Harta yang berasal dari ushur (pajak penjualan yang diambil 

pemerintah dari pedagang yang melewati batas wilayahnya 
dengan pungutan yang diklasifikasikan berdasarkan agamanya) 

6.	 Harta yang tidak ada ahli warisnya atau kelebihan harta dari sisa 
waris (amwal al-fadla) 

7.	 Harta yang ditinggalkan oleh orang-orang murtad
8.	 Harta yang diperoleh secara tidak sah para penguasa, pegawai 

negara, harta yang didapat tidak sejalan dengan shara›
9.	 Harta lain milik negara, semisal: padang pasir, gunung, pantai, laut 

dan tanah mati yang tidak ada pemiliknya.



33Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN V

HARTA DALAM KEHIDUPAN MANUSIA

1.	 Pandangan Islam terhadap Harta 
Islam memandang harta dengan acuan akidah yang disarankan 

Al-Qur’an, yakni dipertimbangkannya kesejahteraan manusia, alam, 
masyarakat dan hak milik. Pandangan demikian, bermula dari landasan 
iman kepada Allah, dan bahwa Dia-lah pengatur segala hal dan kuasa 
atas segalanya. Hubungan manusia dengan lingkungannya diikat oleh 
berbagai kewajiban, sekaligus manusia juga mendapatkan berbagai 
hak secara adil dan seimbang.

Kalau harta seluruhnya adalah milik Allah, maka tangan manusia 
hanyalah tangan suruhan untuk jadi khalifah. Maksudnya manusia 
adalah khalifah-khalifah Allah dalam mempergunakan dan mengatur 
harta itu.Ada tiga asas pokok tentang harta dalam ekonomi Islam, yaitu:
1.	 Allah Maha Pencipta, bahwa kita yakin semua yang ada di bumi 

dan di langit adalah ciptaan Allah.
2.	 Semua harta adalah milik Allah. Kita sebagai manusia hanya 

memperoleh titipan dan hak pakai saja. Semuanya nanti akan kita 
tinggalkan, kita kembali ke kampung akhirat.

3.	 Iman kepada hari Akhir. Hari Akhir adalah hari perhitungan, 
hari pembalasan terhadap dosa dan pahala yang kita perbuat 
selama mengurus harta di dunia ini. Kita akan ditanya darimana 
harta diperoleh dan untuk apa ia digunakan, semua harus 
dipertanggungjawabkan.
Kedudukan harta bagi manusia sangat banyak sehingga Allah SWT. 

Menyuruh manusia memperolehnya, memiliki dan memanfaatkan bagi 
kehidupan manusia dan Allah melarang berbuat sesuatu yang akan 



34 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

merusak dan meniadakan harta itu. Harta termasuk salah satu 
keperluan pokok manusia dalam menjalani kehidupan didunia ini, 
sehingga para ulama ushul fiqh memasukkan persoalan harta dalam 
salah satu adh-dharuriyat al-khamsah (lima keperluan pokok). Yang 
terdiri atas agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Dalam ayat-ayat al-Qur’an, harta memiliki kedudukan antara lain:26

1.	 Harta sebagai amanah (titipan) dari allah SWT manusia hanyalah 
pemegang amanah untuk mengelola dan memanfaatkan sesuai 
dengan ketentuan-Nya. Sedangkan pemilik harta sebenarnya 
tetap pada Allah SWT27

ِينَ  سۡتَخۡلَفِيَن فيِهِۖ فَٱلَّذ ا جَعَلَكُم مُّ نفِقُواْ مِمَّ
َ
ۦِ وَأ ِ وَرسَُولِه ءَامِنُواْ بٱِللَّه

جۡرٞ كَبيِرٞ ٧
َ
نفَقُواْ لهَُمۡ أ

َ
ءَامَنُواْ مِنكُمۡ وَأ

 “Berimanlah kamu kepada Allah dan rasul-Nya dan nafkahkanlah 
sebagian dari hartamu yang Allah telah menjadikan kamu 
menguasainya. Maka orang-orang yang beriman diantara kamu 
dan menafkahkan (sebagian) hartanya mendapatkan pahala yang 
besar”. (Q.S. al-Hadiid:7).

2.	 Harta sebagai perhiasan hidup yang memungkinkan manusia 
menikmatinya dengan baik dan tidak berlebih-lebihan. Manusia 
memiliki kecenderungan yang kuat untuk memiliki, menguasai 
dan menikmati. Firman-Nya28

َنيَِن وَٱلۡقَنَطِٰيرِ ٱلمُۡقَنطَرَةِ  هَوَتِٰ مِنَ ٱلنّسَِاءِٓ وَٱلۡب زُيّنَِ للِنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّ
َرۡثِۗ ذَلٰكَِ مَتَعُٰ  نعَۡمِٰ وَٱلۡح

َ َيۡلِ ٱلمُۡسَوَّمَةِ وَٱلۡأ ةِ وَٱلۡخ هَبِ وَٱلۡفِضَّ مِنَ ٱلذَّ
ُ عِندَهۥُ حُسۡنُ ٱلمََۡٔابِ ١٤ نۡيَاۖ وَٱللَّه َيَوٰةِ ٱلدُّ ٱلۡح

“Dijadikan indah pada pandangan manusia kecintaan kepada apa-
apa yang diingini, yaitu: wanita, anak-anak, harta yang banyak dari 
jenis emas,perak,kuda pilihan, binatang ternak, dan sawah ladang. 

26	   Mardani, Fiqih Ekonomi Syariah, Jakarta, Kencana, 2012, hlm. 61.
27	   Q.S al-Hadid:7,
28	  Q.S al-imran:14,



35Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Itulah kesenangan hidup didunia dan di sisi Allahlah tempat kembali 
yang baik”.(Q.S. Ali Imron:14). 

3.	 Harta sebagai ujian keimanan terutama menyangkut soal cara 
mendapatkan dan memanfaatkannya dengan ajaran islam ataukah 
tidak Allah berfirman29

جۡرٌ عَظِيمٞ ١٥
َ
ٓۥ أ ُ عِندَهُ وۡلَدُٰكُمۡ فتِۡنَةۚٞ وَٱللَّه

َ
مۡوَلُٰكُمۡ وَأ

َ
مَآ أ إنَِّ

“Sesungguhnya hartamu dan anak-anakmu hanyalah cobaan dan di 
sisi Allahlah pahala yang besar”. (Al-Taghabun:15).

Di dalam memenuhi kehidupan manusia di dunia, Allah telah 
menyediakan bumi, langit dan segala yang ada di dalamnya untuk 
manusia seluruhnya.30

Sebagaimana firman Allah dalam Al-Qur’an:

1.	 Q.S. Luqman ayat 20:

سۡبَغَ 
َ
رۡضِ وَأ

َ مَوَٰتِٰ وَمَا فِي ٱلۡأ ا فِي ٱلسَّ رَ لَكُم مَّ َ سَخَّ نَّ ٱللَّه
َ
لمَۡ ترََوۡاْ أ

َ
أ

 ِ ِ بغَِۡري عَلَيۡكُمۡ نعَِمَهُۥ ظَهِٰرَةٗ وَبَاطِنَةٗۗ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يجَُدِٰلُ فِي ٱللَّه
نيِرٖ ٢٠ عِلۡمٖ وَلَا هُدٗى وَلَا كتَِبٰٖ مُّ

“Tidakkah kamu memperhatikan bahwa Allah telah menundukkan 
apa yang ada di bumi untuk (kepentingan)mu dan menyempurnakan 
nikmat-Nya untukmu lahir dan batin. Tetapi  diantara manusia ada 
yang membantah tentang (keesaan) Allah tanpa ilmu atau petunjuk 
dan tanpa kitab yang memberi penerangan”.

2.	 Q.S Al-Jaatsiyah ayat 13:

ِيعٗا مِّنۡهُۚ إنَِّ فِي ذَلٰكَِ  رۡضِ جَم
َ مَوَٰتِٰ وَمَا فِي ٱلۡأ ا فِي ٱلسَّ رَ لَكُم مَّ وسََخَّ

رُونَ ١٣ لَأٓيَتٰٖ لّقَِوۡمٖ يَتَفَكَّ
“Dan Dia menundukkan apa yang ada di langit dan apa yang ada 
di bumi untukmu semuanya (sebagai rahmat) dari-Nya. Sungguh, 

29	   Q.S al-Taghbun:15,
30	   A. Djazuli, Fiqih Siyasah, Bogor, Predana Media, 2003, hlm. 282.



36 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

dalam hal yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda 
(kebesaran Allah) bagi orang-orang yang berfikir”.
Dan di dalam kehidupan dunia ini Allah juga menegaskan manusia 

untuk memakmurkan dunia, sesuai dengan firmannya, Q.S Huud ayat 
61:

َ مَا لَكُم مِّنۡ إلَِهٍٰ  خَاهُمۡ صَلٰحِٗاۚ قَالَ يَقَٰوۡمِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّه
َ
ٰ ثَمُودَ أ ۞وَإِلَى

ثُمَّ  فَٱسۡتَغۡفِرُوهُ  فيِهَا  وَٱسۡتَعۡمَرَكُمۡ  رۡضِ 
َ ٱلۡأ مِّنَ  كُم 

َ
نشَأ

َ
أ هُوَ  ۖۥ  ُهُ غَۡري

ِيبٞ ٦١ ۡهِۚ إنَِّ رَبِّي قَرِيبٞ مُّج توُبُوٓاْ إلَِي
“Dan kepada kaum Samud (kami utus) saudara mereka, “Wahai 
kaumku! Sembahlah Allah, tidak ada tuhan bagimu selain Dia. 
Dia telah menciptakanmu dari bumi (tanah) dan menjadikanmu 
pemakmurnya, karena itu mohonlah ampunan kepada-
Nya. Sesungguhnya Tuhanku sangat dekat (rahmat-Nya) dan 
memperkenankan (do’a hamba-Nya)”.

Oleh karena itu, manusia mempunyai kesempatan yang sama 
dalam rangka memakmurkan dunia ini untuk mencapai tingkat hidup 
yang makmur dan sejahtera. Meski dalam kenyataannya banyak terdapat 
perbedaan ada yang kaya dan ada yang miskin. Sesuai dengan firman 
allah agar yang kaya tidak lupa pada daratan  supaya harta tersebut 
jangan berputar di antara orang-orang yang kaya saja yaitu 
Q.S al-Hasyr ayat 7:

ِي  وَلِذ وَللِرَّسُولِ  فَللَِّهِ  ٱلۡقُرَىٰ  هۡلِ 
َ
أ مِنۡ  ۦِ  رسَُولِه  ٰ َىَل ع  ُ ٱللَّه فَاءَٓ 

َ
أ آ  مَّ

 َ ۡ لَا يكَُونَ دُولَةَۢ بَۡني بيِلِ كَي ٰ وَٱلمَۡسَٰكِيِن وَٱبنِۡ ٱلسَّ َتَمَٰى ٰ وَٱلۡي ٱلۡقُرۡبَى
عَنۡهُ  نَهَىكُٰمۡ  وَمَا  فَخُذُوهُ  ٱلرَّسُولُ  ءَاتىَكُٰمُ  وَمَآ  مِنكُمۡۚ  غۡنيَِاءِٓ 

َ ٱلۡأ
َ شَدِيدُ ٱلۡعِقَابِ �٧ ۖ إنَِّ ٱللَّه َ ْۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّه فَٱنتَهُوا

“Harta rampasan fai’ yang diberikan Allah kepada Rasul-Nya 
(yang berasal) dari penduduk beberapa negeri adalah untuk Allah, 
Rasul, kerabat (Rasul), anak-anak yatim, orang-orang miskin dan 
untuk orang-orang yang dalam perjalanan, agar harta itu jangan 
hanya beredar diantara orang-orang kaya saja diantara kamu. Apa 



37Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

yang diberikan Rasul kepadamu maka terimalah. Dan apa yang di 
larangnya bagimu maka tinggalkanlah. Dan bertakwalah kepada 
Allah. Sungguh, Allah sangat keras hukuman-Nya.”
Manusia juga harus sadar bahwa harta yang di dapat adalah rizki 

dari allah:

1.	 Q.S Saba’ ayat 24:

وۡ إيَِّاكُمۡ 
َ
آ أ ۖ وَإِنَّ ُ رۡضِۖ قُلِ ٱللَّه

َ مَوَٰتِٰ وَٱلۡأ ۞قُلۡ مَن يرَۡزقُُكُم مِّنَ ٱلسَّ
بيِٖن ٢٤ وۡ فِي ضَلَلٰٖ مُّ

َ
ٰ هُدًى أ لَعَلَى

“Katakanlah (Muhammad), “Siapakah yang member rezeki 
kepadamu dari langit dan dari bumi?” Katakanlah, “Allah”, dan 
sesungguhnya kami atau kamu (orang-orang musyrik), pasti berada 
dalam kebenaran atau dalam kesesatan yang nyata.”

2.	 Q.S Al-‘Ankabut ayat 17:

ِينَ تَعۡبُدُونَ  ۚ إنَِّ ٱلَّذ ۡلُقُونَ إفِۡكًا وۡثَنٰٗا وَتَخ
َ
ِ أ مَا تَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّه إنَِّ

ٱلرِّزۡقَ   ِ ٱللَّه عِندَ  فَٱبۡتَغُواْ  رزِقۡٗا  لَكُمۡ  يَمۡلكُِونَ  لَا   ِ ٱللَّه دُونِ  مِن 
ۡهِ ترُجَۡعُونَ ١٧ ٓۥۖ إلَِي ُ وَٱعۡبُدُوهُ وَٱشۡكُرُواْ لَه

“Sesungguhnya yang kamu sembah selain Allah hanyalah berhala-
berhala, dan kamu membuat kebohongan. Sesungguhnya apa 
yang kamu sembah selain Allah itu tidak mampu memberikan rezeki 
kepadamu, maka mintalah rezeki dari Allah, dan sembahlah Dia 
dan bersyukurlah kepada-Nya. Hanya kepada-Nya kamu akan di 
kembalikan.”

3.	 Q.S Adz-Dzariyat ayat 58:

زَّاقُ ذُو ٱلۡقُوَّةِ ٱلمَۡتيُِن ٥٨ َ هُوَ ٱلرَّ إنَِّ ٱللَّه
“Sungguh Allah, Dialah pemberi rezeki yang mempunyai kekuatan 
lagi sangat kokoh.”



38 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

4.	 Q.S Al-Maa-idah ayat 17:

َ هُوَ ٱلمَۡسِيحُ ٱبۡنُ مَرۡيَمَۚ قُلۡ فَمَن يَمۡلكُِ  ِينَ قاَلوُٓاْ إنَِّ ٱللَّه لَّقَدۡ كَفَرَ ٱلَّذ
وَمَن فِي  هُۥ  مَّ

ُ
وَأ مَرۡيَمَ  ٱبۡنَ  ٱلمَۡسِيحَ  يُهۡلكَِ  ن 

َ
أ رَادَ 

َ
أ إنِۡ  شَيۡأً   ِ مِنَ ٱللَّه

مَا  ۡلُقُ  يَخ بيَۡنَهُمَاۚ  وَمَا  رۡضِ 
َ وَٱلۡأ مَوَٰتِٰ  ٱلسَّ مُلۡكُ   ِ َّهِلل وَ ِيعٗاۗ  جَم رۡضِ 

َ ٱلۡأ
ءٖ قَدِيرٞ ١٧ ۡ ِ شَي

ّ ٰ كُل َىَل ُ ع يشََاءُٓۚ وَٱللَّه
“Sungguh, telah kafir orang yang berkata, “Sesungguhnya Allah itu 
dialah Al-Masih putra Maryam.” Katakanlah (Muhammad), “Siapakah 
yang dapat menghalang-halangi kehendak Allah, jika dia hendak 
membinasakan Al-Masih putra Maryam beserta ibunya dan seluruh 
(manusia) yang berada di bumi?” dan milik Allah-lah kerajaan langit 
dan bumi dan apa yang ada diantara keduanya. Dia menciptakan 
apa yang Dia kehendaki. Dan Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu.”

Akibat dari alam dan harta ini milik Allah adalah:
1.	 Tidak boleh seorangpun menjadi pemilik mutlak,  dan harus dibatasi 

oleh hak-hak Allah baik yang berhubungan dengan penggunaan 
dan hak orang lain seperti zakat, infaq dan lain-lain.

2.	 Masyarakat dengan melalui perwakilan dapat mengatur cara-cara 
mengambil manfaat harta yang mengarah kepada kemakmuran 
bersama.

3.	 Masyarakat dapat mengambil harta perorangan apabila 
kemaslahatan umum menghendaki dengan syarat pemilik 
mendapat penggantian wajar.

Sedangkan akibat kenyataan bahwa individu mempunyai hak 
memanfaatkan hartanya adalah:
1.	 Masyarakat tidak boleh mengganggu dan melarang pemilik 

memanfaatkan selama tidak merugikan orang lain atau masyarakat 
itu sendiri.

2.	 Karena pemilikan manfaat berhubungan dengan hartanya, maka 
boleh bagi pemilik memindahkan hak miliknya keada orang lain.

3.	 Pada pokoknya pemilikan manfaat itu kekal tidak terikat waktu.



39Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Dari penjelasan ini kata ketahui bahwa kebutuhan masyarakat 
diperhatikan dan dipenuhi serta hak-hak individu di dalamnya juga 
dijamin.  Kecuali jika ada kemaslahatan yang harus dikorbankan maka 
harus didahulukan kepentingan umum  baru kepentingan pribadi.

Untuk memenuhi kebutuhan  individu dan masyarakat dalam 
rangka memakmurkan dunia ini manusia di dorong untuk bekerja. 
Sebagaimana sesuai dengan firman allah dalam Al-Qur’an:
1.	 Q.S At-Taubah ayat 105:

َدُّونَ  ُۥ وَٱلمُۡؤۡمِنُونَۖ وسََتُر ُ عَمَلَكُمۡ وَرسَُولُه َى ٱللَّه وَقُلِ ٱعۡمَلُواْ فَسََري
هَدَٰةِ فَيُنبَّئُِكُم بمَِا كُنتُمۡ تَعۡمَلوُنَ ١٠٥ ٰ عَلٰمِِ ٱلۡغَيۡبِ وَٱلشَّ إلَِى

“Dan katakanlah, “Bekerjalah kamu, maka Allah akan melihat 
pekerjaanmu, begiru juga Rasul-Nya dan orang-orang mukmin, dan 
kamu akan dikembalikan kepada (Allah) yang mengetahui yang 
ghaib dan yang nyata, lalu diberitakan-Nya kepada kamu apa yang 
telah kamu kerjakan.”

2.	 Q.S Az-Zalzalah ayat 7-8:

ا  ّٗ ةٖ شَر ا يرََهۥُ ٧  وَمَن يَعۡمَلۡ مِثۡقَالَ ذَرَّ ٗ ةٍ خَۡري فَمَن يَعۡمَلۡ مِثۡقَالَ ذَرَّ
يرََهۥُ ٨

“Barang siapa mengerjakan kebaikan seberat zarrah niscaya dia 
akan melihat balasannya. Dan barang siapa mengerjakan kejahatan 
seberat zarrah, niscaya dia akan melihat balasannya.”

3.	 Q.S al-‘Ashr ayat 1-3

وعََمِلُواْ  ءَامَنُواْ  ِينَ  ٱلَّذ إلَِّا    ٢ ٍ لَفِي خُسۡر نسَٰنَ  ِ
ٱلۡإ إنَِّ    ١ ِ وَٱلۡعَصۡر

٣ ِ بۡر َقِّ وَتوََاصَوۡاْ بٱِلصَّ لٰحَِتِٰ وَتوََاصَوۡاْ بٱِلۡح ٱلصَّ
“Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar berada dalam 
kerugian. Kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal 
saleh.”



40 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

4.	 Q.S al-Israa’ ayat 84:

هۡدَىٰ سَبيِلٗا ٨٤
َ
عۡلَمُ بمَِنۡ هُوَ أ

َ
تَهِۦِ فَرَبُّكُمۡ أ ٰ شَاكِل َىَل ٞ يَعۡمَلُ ع ّ قُلۡ كُل

“Katakanlah: “Tiap-tiap orang berbuat menurut keadaan (termasuk 
dalam pengertian disini tabi’at dan pengaruh alam sekitarnya) 
masing-masing. Tetapi Tuhan mengetahui siapa yang benar di jalan-
Nya.“ 

Secara khusus pekerjaan manusia  yang produktif antara lain:

1.	 Pertanian 
Berkenaan dengan masalah pertanian firman allah terdapat dalam 
Q.S ‘Abasa ayat 24-32:

نَّا صَبَبۡنَا ٱلمَۡاءَٓ صَبّٗا ٢٥  ثُمَّ شَقَقۡنَا 
َ
ٰ طَعَامِهۦِٓ ٢٤  أ نسَٰنُ إلَِى ِ

فَلۡيَنظُرِ ٱلۡإ
ۡلٗا  نۢبَتۡنَا فيِهَا حَبّٗا ٢٧  وعَِنَبٗا وَقَضۡبٗا ٢٨  وَزَيۡتُونٗا وَنَخ

َ
ا ٢٦ فَأ رۡضَ شَقّٗ

َ ٱلۡأ
نعَۡمِٰكُمۡ ٣٢

َ
تَعٰٗا لَّكُمۡ وَلِأ بّٗا ٣١  مَّ

َ
٢٩  وحََدَائٓقَِ غُلۡبٗا ٣٠ وَفَكِٰهَةٗ وَأ

“Maka hendaklah manusia itu memperhatikan makanannya. 
Sesungguhnya Kami benar-benar telah mencurahkan air dari langit. 
Kemudian kami belah bumi dengan sebaik-baiknya. Lalu kami 
tumbuhkan biji-bijian di bumi itu. Anggur dan sayur-sayuran. Zaitun 
dan pohon kurma. Kebun-kebun yang lebar. Dan buah-buahan serta 
rumput-rumputan. Untuk kesenagan dan untuk binatang-binatang 
ternakmu.”

2.	 Perindustrian
a.	 Industri besi firman Allah31

“…. Dan kami citakan besi yang padanya terdapat kekuatan 
yang hebat dan bermanfaat bagi manusia (supayamereka 
mempergunakan besi itu) dan supaya Allah mengetahui siapa 
yang menolong (agama)-Nya, dan rasul-rasulNya padahal Allah 
melihatnya. Sesungguhnya Allah Maha Kuat lagi Maha Perkasa.”

31	   Q.S al-Hadid:25,



41Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

b.	 Industri tekstil Firman Allah32

َاسُ  َاسٗا يوَُرٰيِ سَوۡءَٰتكُِمۡ وَريِشٗاۖ وَلِب اَ عَلَيۡكُمۡ لِب نزَلۡن
َ
ٓ ءَادَمَ قَدۡ أ يَبَٰنِي

رُونَ ٢٦ كَّ ِ لَعَلَّهُمۡ يذََّ ۚٞ ذَلٰكَِ مِنۡ ءَايَتِٰ ٱللَّه ٱلتَّقۡوَىٰ ذَلٰكَِ خَۡري
“Hai anak Adam sesungguhnya kami telah menurunkan kepadamu 
pakaian untuk menutupi auratmu, dan pakaian indah untuk 
perhiasan. Dan pakaian takwa (maksudnya selalu bertakwa kepada 
Allah) itulah yang paling baik. Yang demikian itu adalah sebagian 
dari tanda-tanda kekuasaan Allah supaya kamu selalu ingat.”

c.	 Industri bangunan Firman Allah33

ةٗ وَكَشَفَتۡ عَن سَاقَيۡهَاۚ  َّ تهُۡ حَسِبتَۡهُ لُج
َ
ا رَأ حَۖ فَلَمَّ ۡ قيِلَ لهََا ٱدۡخُلِي ٱلصَّر

نَفۡسِي  ظَلَمۡتُ  إنِِّي  رَبِّ  قَالَتۡ  قَوَاريِرَۗ  مِّن  دٞ  مَرَّ مُّ حٞ  ۡ صَر إنَِّهُۥ  قَالَ 
ِ رَبِّ ٱلۡعَلَٰمِيَن ٤٤ َّهِلل سۡلَمۡتُ مَعَ سُلَيۡمَنَٰ 

َ
وَأ

“Katakanlah kepadanya: “masuklah ke dalam istana”. Maka tatkala 
dia melihat lantai istana itu, dikiranya kolam air yang besar dan 
disingkapkannya kedua betisnya. Berkata Sulaiman: “Sesungguhnya 
ia adalah istana licin yang dibuat dari kaca”. Berkatalah Bilqis:” ya 
Tuhanku sesungguhnya aku telah berbuat dzalim terhadap diriku dan 
aku berserah diri bersama Sulaiman kepada Allah, Tuhan semesta 
alam.”

3.	 Perdagangan terdapat dalam Q.S al-Quraisy ayat 1-4: 

فَلۡيَعۡبُدُواْ  يۡفِ ٢   وَٱلصَّ تَاءِٓ  ٱلشِّ إۦِلَفِٰهِمۡ رحِۡلَةَ  قُرَيشٍۡ ١   يلَفِٰ  ِ لِإ
طۡعَمَهُم مِّن جُوعٖ وَءَامَنَهُم مِّنۡ خَوۡفِۢ ٤

َ
ِيٓ أ َيۡتِ ٣ ٱلَّذ رَبَّ هَذَٰا ٱلۡب

“Karena kebiasaan orang-orang quraisy. Yaitu kebiasaan mereka 
bepergian pada musim dingin (bepergian untuk dagang ke Yaman) 
dan musim panas (bepergian untuk berdagang ke Syam). Maka 

32	   Q.S al-‘Araf: 26,
33	   Q.S al-Naml: 44



42 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

hendaklah mereka menyembah Tuhan pemilik rumah ini (ka’bah). 
Yang telah member makanan kepada orang untuk menghilangkan 
lapar dan mengamankan mereka dari ketakutan.”
“Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu saling 
memakan harta sesamamu dengan jalan yang batil (tidak benar), 
kecuali dalam perdagangan yang berlaku atas dasar suka sama suka 
diantara kamu. Dan janganlah kamu membunuh dirimu. Sungguh, 
Allah Maha Penyayang kepadamu.”

2.	 Fungsi Harta
Fungsi harta bagi manusia sangatlah banyak. Karena harta dapat 

menunjang kegiatan manusia, baik dalam kegiatan yang positif maupun 
kegiatan yang negatif, baik itu kegiatan yang baik maupun kegiatan 
yang buruk, baik itu kegiatan yang diridhoi oleh Allah SWT maupun 
kegiatan yang tidak diridhoi oleh Allah SWT.

Dalam pembahasan ini akan di bahas beberapa fungsi harta yang 
sesuai dengan ketentuan syara’, yaitu:

1.	 Taqarrub ila Allah (mendekatkan diri kepada Allah)
Fungsi harta yang pertama sekali adalah untuk mendekatkan 

diri kita kepada Allah SWT. Mendekatkan diri disini maksudnya adalah 
dengan beribadah. Karena Allah tidak akan menciptakan manusia itu 
kecuali hanya untuk beribadah kepada-Nya. Sebagai mana di dalam 
firman-Nya dalam surat Adz Dzariyat ayat 56:

َعۡبُدُونِ ٥٦ نسَ إلَِّا لِي ِ
نَّ وَٱلۡإ ِ

وَمَا خَلَقۡتُ ٱلۡج
Artinya: “Dan tidak Aku ciptakan jin dan manusia kecuali hanya untuk 
beribadah kepada-Ku”.

Ibadah disini haruslah dilakukan dengan ikhlas, tidak ada 
didalamnya terdapat unsur riya sedikitpun.

2.	 Kesempurnaan ibadah mahzhah
Fungsi harta disini maksudnya adalah sebagai penyempurna 

ibadah-ibadah yang dilakukan oleh umat islam. Misalnya dalam 
melakukan shalat, maka diperlukan kain untuk menutup aurat.



43Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

3.	 Memelihara dan meningkatkan keimanan dan ketaqwaan kepada 
Allah SWT.
Maksudnya disini adalah dengan harta yang kita miliki, maka 

senantiasa akan mendekatkan kita kepada Allah SWT. Namun sebaliiknya 
jika kita fakir, maka akan mendekatkan kita kepada kekufuran.

4.	 Meneruskan estafa kehidupan, agar tidak meninggalkan generasi 
yang lemah.
Maksudnya yaitu dengan harta yang kita miliki, maka kita gunakan 

untuk menyekolahkan anak-anak kita supaya mereka mempunyai bekal 
ilmu dan iman kelak dalam menjalani hidup dan kehidupannya di dunia 
ini. Dan juga kita dapat mewarisi harta yang kita miliki kepada anak-
anak kita. Jadi anak yang kita tinggalkan tidak lemah dalam hal ilmu dan 
terlebih dalam hal keimanan. Sebagaimana dijelaskan Allah dalam surat 
An-Nisa’ ayat  9:

عَلَيۡهِمۡ  خَافُواْ  ضِعَفًٰا  ذُرّيَِّةٗ  خَلۡفِهِمۡ  مِنۡ  ترََكُواْ  لوَۡ  ِينَ  ٱلَّذ َخۡشَ  وَلۡي
َقُولوُاْ قَوۡلٗا سَدِيدًا ٩ َ وَلۡي فَلۡيَتَّقُواْ ٱللَّه

Artinya: “Dan hendaklah taku kepada Allah orang-orang yang 
seandainya meninggalkan dibelakang mereka anak-anak yang lemah, 
yang mereka khawatir terhadap (kesejahteraan) mereka. Oleh sebab 
itu hendaklah mereka bertaqwa kepada Allah dan hendaklah mereka 
mengucapkan perkataan yang benar.”

5.	 Menyelaraskan antara kehidupan dunia dan akhirat .
Sebagaimana dalam hadis Rasulullah di jelaskan, yang artinya:
“Bukanlah orang yang baik bagi mereka, yang meninggalkan 
masalah dunia untuk masalah akhirat, dan mninggalkan masalah 
akhirat untuk masalah dunia, melainkan seimbang diantara 
keduanya, karena masalah dunia dapat menyampaikan manusia 
kepada masalah akhirat”.

6.	 Bekal mencari dan mengembangkan ilmu.
Maksudnya dengan harta yang kita miliki bisa menunjang dalam 
hal menuntut ilmu, baik itu dalam hal membeli perlengkapan 
menuntut ilmu, buku, dll.



44 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

7.	 Keharmonisan hidup bernegara dan bermasyarakat
Maksudnya yaitu dengan harta yang dimiliki oleh orang-orang 
kaya, maka dia dapat membantumemberikan pekerjaan kepada 
orang miskan.
Untuk memperoleh harta dapat ditempuh dengan beberapa cara 

dengan prinsip sukarela, menarik manfaat dan menghindarkan mudarat 
bagi kehidupan manusia, memelihara nilai-nilai keadilan dan tolong 
menolong serta dalam batas-batas yang diizinkan syara’ (hukum Allah).
Cara-cara memperoleh harta di antaranya:
a.	 Menguasai benda-benda mubah yang belum menjadi milik 

seorang pun.
b.	 Perjanjian-perjanjian hak milik seperti jual-beli, hibah (pemberian/.

hadiah), dan wasiat
c.	 Warisan sesuai dengan aturan Islam
d.	 Syufah, hak membeli dengan paksa atas harta persekutuan yang 

dijual kepada orang lain tanpa izin para anggota persekutuan yang 
lain.

e.	 Iqtha, pemberian dari pemerintah
f.	 Hak-hak keagamaan seperti bagian zakat, bagi amil, nafkah istri, 

anak, dan orang tua.
Cara memperoleh harta yang dilarang ialah yang bertentangan 

dengan prinsip-prinsip tersebut di atas, yaitu memperoleh harta 
dengan cara-cara yang mengandung unsur paksaan dan tipuan yang 
bertentanga dengan prinsip sukarela, seperti merampas harta orang 
lain, menjual barang palsu, mengurangi ukuran dan timbangan, dan 
sebagainya. Kemudian memperoleh hartanya dengan cara yang justru 
mendatangkan mudharat/keburukan dalam kehidupan masyarakat, 
seperti jual beli ganja, perjudian, minuman keras, prostitusi,dan lain 
sebagainya. Atau memperoleh harta dengan jalan yang bertentangan 
dengan nilai keadilan dan tolong menolong, seperti riba, meminta balas 
jasa tidak seimbang dengan jasa yang diberikan. Juga menjual barang 
dengan harga jauh lebih tinggi dari harga yang sebenarnya, atau bisa 
dikatakan mengambil kesempatan dalam kesempitan.



45Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

3.	 Pengelolaan Harta Dalam Islam
Ada 3 poin penting dalam pengelolaan harta kekayaan dalam Islam 

(sesuai Al-Qur’an dan Hadits); yaitu:

1.	 Larangan mencampur-adukkan yang halal dan batil. Hal ini sesuai 
dengan Q.S. Al-Fajr (89): 19

ا ١٩  َّمّٗ كۡلٗا ل
َ
َاثَ أ كُلوُنَ ٱلتُّر

ۡ
وَتأَ

 ”Dan kamu memakan harta pusaka dengan cara mencampur 
baurkan (yang halal dan yang bathil)”

2.	 Larangan mencintai harta secara berlebihan Hal ini sesuai dengan 
Q.S. Al-Fajr (89): 20

ّٗا ٢٠  ا جَم بُِّونَ ٱلمَۡالَ حُبّٗ وَتُح
”Dan kamu mencintai harta benda dengan kecintaan yang 
berlebihan”

3.	 ”Setiap muslim terhadap muslim lainnya haram darahnya, hartanya 
dan kehormatannya” (Hadits Muslim).
Memproduksi barang-barang yang baik dan memiliki harta 

adalah hak sah menurut Islam.Namun pemilikan harta itu bukanlah 
tujuan tetapu sarana untuk menikmati karunia Allah dan wasilah untuk 
mewujudkan kemaslahatan umum. Dalam Al-Quran surat Al-Hadiid 
(57):7 disebutkan tentang alokasi harta.

ِينَ  سۡتَخۡلَفِيَن فيِهِۖ فَٱلَّذ ا جَعَلَكُم مُّ نفِقُواْ مِمَّ
َ
ۦِ وَأ ِ وَرسَُولِه ءَامِنُواْ بٱِللَّه

جۡرٞ كَبيِرٞ ٧
َ
نفَقُواْ لهَُمۡ أ

َ
ءَامَنُواْ مِنكُمۡ وَأ

”Berimanlah kamu kepada Allah dan Rasul-Nya dan nafkahkanlah 
sebagian dari hartamu yang Allah telah menjadikan kamu 
’menguasainya’. Maka orang-orang yang beriman di antara kamu 
akan menafkahkan (sebagian) dari hartanya memperoleh pahala 
yang besar.” (Q.S. Al Hadiid : 7)



46 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Yang dimaksud dengan menguasai disini ialah penguasaan yang 
bukan secara mutlak. Seperti yang sudah dijelaskan di atas, hak milik 
pada hakikatnya adalah milik Allah.Manusia menafkahkan hartanya itu 
haruslah menurut hukum-hukum yang telah disyariatkan Allah.Karena 
itu tidak boleh kikir dan boros.

Belanja dan konsumsi adalah tindakan yang mendorong 
masyarakat berproduksi sehingga terpenuhinya segala kebutuhan 
hidupnya. Jika tidak ada manusia yang bersedia menjadi konsumen, 
dan jika daya beli masyarakat berkurang karena sifat kikir melampaui 
batas, maka cepat atau lambat roda produksi niscaya akan terhenti, 
selanjutnya perkembangan bangsa akan terhambat.

Islam mewajibkan setiap orang membelanjakan harta miliknya 
untuk memenuhi kebutuhan diri pribadi dan keluarganya serta 
menafkahkan di jalan Allah. Dengan kata lain Islam memerangi kekikiran 
dan kebakhilan. Larangan kedua dalam masalah harta adalah tidak 
berbuat mubadzir kepada harta karena Islam mengajarkan bersifat 
sederhana. Harta yang mereka gunakan akan dipertanggungjawabkan 
di hari perhitungan.

Sebagaimana seorang Muslim dilarang memperoleh harta dengan 
cara haram, maka dalam membelanjakannya pun dilarang dengan cara 
yang haram. Ia tidak dibenarkan membelanjakan uang di jalan halal 
dengan melebihi batas kewajaran karena sikap boros bertentangan 
dengan paham istikhlaf harta majikannya (Allah). Norma istikhlaf adalah 
norma yang menyatakan bahwa apa yang dimiliki manusia hanya titipan 
Allah. Adanya norma istikhlaf ini makin mengukuhkan norma ketuhanan 
dalam ekonomi Islam. Dasar pemikiran istikhlaf adalah bahwa Allah-lah 
Yang Maha Pemilik seluruh apa dan siapa yang ada di dunia ini: langit, 
bumi, manusia, hewan, tumbuh-tumbuhan, batuan, dansebagainya, 
baik benda hidup ataupun mati, yang berpikir ataupun tidak bepikir, 
manusia atau nonmanusia, benda yang terlihat ataupun tidak terlihat.

Islam membenarkan pengikutnya menikmati kebaikan dunia. 
Prinsip ini bertolak belakang dengan sistem kerahiban Kristen, 
Manuisme Parsi, Sufisme Brahma, dan sistem lain yang memandang 
dunia secara sinis. Sikap mubadzir akan menghilangkan kemaslahatan 
harta, baik kemaslahatan pribadi dan orang lain. Lain halnya jika harta 
tersebut dinafkahkan untuk kebaikan dan untuk memperoleh pahala, 
dengan tidak mengabaikan tanggungan yang lebih penting. Sikap 
mubadzir ini akan timbul jika kita merasa mempunyai harta berlebihan 



47Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

sehingga sering membelanjakan harta tidak untuk kepentingan yang 
hakiki, tetapi hanya menuruti hawa nafsunya belaka. Allah sangat keras 
mengancam orang yang berbuat mubadzir dengan ancaman sebagai 
temannya setan.

Muhammad bin Ahmad As-Shalih mengemukakan jika Islam telah 
melarang berlaku boros, maka Islam juga telah menetapkan balasan 
bagi orang yang menghamburkan harta kekayaan, yaitu mencegahnya 
dari membelanjakan harta tersebut. Inilah yang disebut hajr.Menurut 
para fuqaha, hajr adalah mencegah seseorang dari bertindak secara 
utuh oleh sebab-sebab tertentu. Di antara sebab-sebab itu adalah 
kecilnya usia sehingga harta itu tidak musnah karena kecurangan, tipu 
muslihat, dan tindakan yang tidak bisa dipertanggungjawabkan.

Ada beberapa ketentuan hak milik pribadi untuk sumber daya 
ekonomi dalam Islam:
1.	 harta kekayaan harus dimanfaatkan untuk kegiatan produktif 

(melarang penimbunan dan monopoli); 
2.	 Pembayaran zakat serta pendistribusian (produktif/konsumtif ) 

penggunaan yang berfaidah (untuk meningkatkan kemakmuran 
dan kesejahteraan material-spiritual)

3.	 Penggunaan yang tidak merugikan secara pribadi maupun secara 
kemasyarakatan dalam aktivitas ekonomi maupun non ekonomi.

4.	 Kepemilikan yang sah sesuai dengan prinsip-prinsip muamalah 
dalam aktifitas transaksi ekonomi.



48 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar



49Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN VI 
PRINSIP-PRINSIP EKONOMI ISLAM

1. 	 Keadilan Dan Memerangi Kedzaliman Dan Kebatilan
Prinsip Islam yang dapat dijadikan poros adalah bahwa, “kekuasaan 

paling tinggi hanyalah milik Allah semata34 dan manusia diciptakan 
sebagai khalifah-Nya di muka bumi.”35 Sebagai khalifah-Nya, “manusia 
telah diciptakan dalam bentuk yang paling baik. Seluruh ciptaan lainnya 
seperti matahari, bulan, langit (cakrawala), telah ditakdirkan  untuk 
dipergunakan oleh manusia.” Jadi Islam sangat memerang perilaku 
dzalim dan bathil dalam ekonomi. 

Dapat disimpulkan ada beberapa prinsip utama dalam sistem 
ekonomi Islam:
a.	 Berbagai sumber daya dipandang sebagai pemberian atau 

anugerah dari Allah SWT kepada manusia.
b.	 Islam mengakui pemilikan pribadi dalam batas-batas tertentu.
c.	 Kekuatan penggerak utama ekonomi Islam adalah kerjasama.
d.	 Ekonomi Islam menolak terjadinya akumulasi kekayaan yang 

dikuasai oleh segelintir orang saja.
e.	 Ekonomi Islam menjamin pemilikan masyarakat dan 

penggunaannya direncanakan untuk kepentingan banyak orang.
f.	 Seorang muslim harus takut kepada Allah SWT dan hari penentuan 

di akhirat nanti.
g.	 Zakat harus dibayarkan atas kekayaan yang telah memenuhi batas 

(nisab).
h.	 Islam menolak riba dalam bentuk apapun.

34	    Lihat QS, 3:26, 15:2, 67:1
35	    Lihat QS, 2:30, 4:166, 35:39



50 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

2. 	 Pemerataan Kesempatan
Islam tidak mengenal sistem kelas atau kasta di masyarakat, 

begitu juga berlaku dalam memandang dunia ketenagakerjaan. Dalam 
sistem perbudakan, seorang pekerja  atau budak dipandang sebagai 
kelas kedua di bawah majikannya. Hal ini dilawan oleh Islam karena 
ajaran Islam menjamin setiap orang yang bekerja memiliki hak yang 
setara dengan orang lain, termasuk atasan atau pimpinannya. Bahkan 
hingga hal-hal kecil dan sepele, Islam mengajarkan umatnya agar selalu 
menghargai orang yang bekerja.

Islam menjamin kepemilikan masyarakat dan penggunaannya 
direncanakan untuk kepentingan orang banyak. Prinsip ini didasari 
Sunnah Rasulullah yang menyatakan bahwa, “Masyarakat punya 
hak yang sama atas air, padang rumput dan api” (Al Hadits). Sunnah 
Rasulullah tersebut menghendaki semua industri ekstraktif yang ada 
hubungannya dengan produksi air, bahan tambang, bahkan bahan 
makanan harus dikelola oleh negara. Demikian juga berbagai macam 
bahan bakar untuk keperluan dalam negeri dan industri tidak boleh 
dikuasai oleh individu. 

Orang muslim harus takut kepada Allah dan hari akhirat, seperti 
diuraikan dalam Al Qur’an sebagai berikut: ‘Dan takutlah pada hari 
sewaktu kamu dikembalikan kepada Allah, kemudian masing-masing 
diberikan balasan dengan sempurna usahanya. Dan mereka tidak 
teraniaya…’ (QS 2:281). Oleh karena itu Islam mencela keuntungan yang 
berlebihan, perdagangan yang tidak jujur, perlakuan yang tidak adil, 
dan semua bentuk diskriminasi dan penindasan. 

Seorang Muslim yang kekayaannya melebihi tingkat tertentu 
(Nisab) diwajibkan membayar zakat. Zakat merupakan alat distribusi 
sebagian kekayaan orang kaya (sebagai sanksi atas penguasaan harta 
tersebut), yang ditujukan untuk orang miskin dan orang-orang yang 
membutuhkan. Menurut pendapat para alim-ulama, zakat dikenakan 
2,5% (dua setengah persen) untuk semua kekayaan yang tidak produktif 
(Idle Assets), termasuk di dalamnya adalah uang kas, deposito, emas, 
perak dan permata, pendapatan bersih dari transaksi (Net Earning from 
Transaction), dan 10% (sepuluh persen) dari pendapatan bersih investasi.



51Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

3.	 Kesejahteraan Masyarakat
Ekonomi Islam meupakan kegiatan ekonomi yang tujuan utamanya 

adalah merealisasikan kehidupan yang baik bagi umat manusia dengan 
segala unsur dan pilarnya. Selain itu bertujuan untuk memungkinkan 
manusia memenuhi kebutuhan hidupnya yang disyariatkan. Manusia 
adalah tujuan kegiatan ekonomi dalam pandangan Islam, sekaligus 
merupakan sarana dan pelakunya dengan memanfaatkan ilmu yang 
telah diajarkan Allah kepadanya dan anugerah serta kemampuan yang 
diberikan-Nya. 

Nilai kesejahteraan terhimpun dalam ekonomi Islam seperti nilai 
kemerdekaan dan kemuliaan kemanusiaan, keadilan, dan menetapkan 
hukum kepada manusia berdasarkan keadilan tersebut, persaudaraan, 
dan saling mencintai dan saling tolong menolong di antara sesama 
manusia. Nilai lain, menyayangi seluruh umat manusia terutama kaum 
yang lemah. Di antara buah dari nilai tersebut adalah pengakuan Islam 
atas kepemilikan pribadi jika diperoleh dari cara-cara yang dibenarkan 
syariat serta menjalankan hak-hak harta.

Dalam persoalan upah atau gaji pun, hak pemenuhan ekonomi 
bagi pekerja yang menjadi kewajiban dan tidak boleh diabaikan oleh 
para majikan atau pihak yang mempekerjakan. Sebegitu pentingnya 
masalah upah pekerja ini, Islam memberi pedoman kepada para pihak 
yang mempekerjakan orang lain bahwa prinsip pemberian upah harus 
mencakup dua hal, yaitu adil dan mencukupi.

Prinsip tersebut terangkum dalam sebuah hadis Nabi yang 
diriwayatkan Imam Al-Baihaqi, “Berikanlah gaji kepada pekerja sebelum 
kering keringatnya, dan beritahukan ketentuan gajinya, terhadap apa 
yang dikerjakan.”

4.	 Pertumbuhan Riil Masyarakat
Ekonomi Islam adalah perekonomian yang berbasis sektor riil.36  

Tidak ada dikotomi antara sektor riil dengan sektor moneter. Sebab 
sektor moneter dalam Islam bukan seperti sektor moneter Kapitalis 
yang isinya sektor maya (virtual sector).

Islam memandang kegiatan ekonomi hanya terdapat dalam 
sektor riil seperti pertanian, industri, perdagangan, dan jasa. Dari sektor 
inilah kegiatan ekonomi didorong untuk berkembang maju. Hanya 

36	   lihat al-Baqarah: 275



52 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

saja hukum-hukum tentang kepemilikan, produk (barang/jasa), dan 
transaksi dalam perekonomian Islam berbeda dengan Kapitalis.

Individu diperbolehkan memperoleh kepemilikan sesuai 
dengan karakter harta yang memang dapat dimiliki oleh individu. 
Hal ini merupakan pengakuan Islam akan fitrah manusia untuk 
mempertahankan hidupnya. Bahkan Muslim yang meninggal karena 
mempertahankan hartanya secara haq termasuk mati syahid.

Kepemilikan individu dibatasi oleh kepemilikan negara dan 
kepemilikan umum. Individu tidak boleh memiliki harta yang terkatagori 
harta milik negara dan harta milik umum. Tanpa aturan kepemilikan 
Islam, pertumbuhan di sektor riil tidak memiliki dampak positif terhadap 
kesejahteraan seluruh masyarakat secara adil. Sebab peningkatan hasil-
hasil ekonomi dan penguasaan sumber daya terkonsentrasi di tangan 
pemilik modal. Sebaliknya semakin digenjot pertumbuhan ekonomi, 
eksploitasi terhadap masyarakat dan sumber daya alam semakin besar.

Tidak adanya aturan tentang kepemilikan umum dalam 
perekonomian Kapitalis menyebabkan negara menjadi mandul. Sumber 
daya ekonomi dan pelayanan publik yang secara karakteristiknya tidak 
bisa dimiliki individu dan seharusnya menjadi milik bersama oleh negara 
diserahkan kepada swasta dan investor asing. Akibatnya rakyat harus 
membayar mahal untuk mendapatkan layanan publik dan barang-
barang yang dihasilkan dari sumber daya alam.

Pergerakan sektor riil hingga saat ini hanya berkutat di tangan 
sekelompok kecil orang khususnya Multinational Corporation (MNC). 
MNC memonopoli perekonomian di seluruh dunia dari hulu ke hilir 
sehingga aset sebuah MNC lebih besar dari PDB sebuah negara. Dengan 
mendorong sektor riil dunia di bawah pola ekonomi Islam, setiap 
pertumbuhan di sektor riil diimbangi dengan distribusi kepemilikan 
yang adil sehingga masyarakat memiliki kebebasan untuk mendapatkan 
hak-haknya sebagai warga negara dalam ekonomi. Dengan menutup 
sektor maya (sektor non riil) dari perekonomian akan lebih banyak 
modal dan lapangan kerja terbuka untuk masyarakat dunia.



53Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN VII
AKHLAK DALAM PEREKONOMIAN ISLAM

1.	 Kedudukan Akhlak dalam Islam
Dalam perbincangan tentang akhlak, seringkali kita mendengar 

beberapa kalangan membagi Islam ke dalam tiga bagian yaitu: (1) 
aqidah, (2) syariah dan (3) akhlak. Namun sebagian lagi membagi Islam 
ke dalam dua bagian besar yaitu (1) aqidah dan (2) syariah, atau dengan 
kata lain (1) aqidah dan (2) nizam.37

Bagaimana sebenarnya kedudukan akhlak dalam Islam? Islam 
mengatur dan menempatkan akhlak sebagai bagian dari hukum syara’ 
yang mengatur hubungan manusia dengan dirinya, melalui hukum-
hukum syari’at yang berkaitan dengan sifat-sifat akhlak. Akhlak menjadi 
aturan tersendiri, seperti halnya ibadah dan mu’amalat. Dengan 
demikian, akhlak yang mulia akan senantiasa muncul menyertai 
pelaksanaan hukum lainnya. Ketika seorang shalat, sifat khusyu’ akan 
menyertainya. Keadilan akan menyertai sifat seorang hakim yang 
memberi keputusan dalam peradilan. Demikian pula kejujuran akan 
menjadi sifat seorang muslim dalam bermu’amalah.

Akhlak dalam pandangan Islam bukanlah sekedar sifat baik, buruk 
atau moral semata. Maka, tidak selamanya sifat baik menurut pandangan 
manusia disebut dengan akhlak mahmudah dan apabila bersifat buruk 
disebut dengan akhlak mazmumah. Namun, Islam telah mendudukkan 
akhlak sebagai realisasi nilai-nilai tertentu yang diperintahkan oleh 
Allah SWT seperti jujur, amanah, tidak curang, ataupun dengki. Jadi 

37	    Al-Islam: Aqidatan Wa Syari’atan, Prof. Dr. Mahmud Syaltut hlm. 11; Nizam Al 
Islam, As-Syeikh Taqiyuddin An-Nabhani, hlm. 68.



54 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

akhlak hanya dapat dibentuk dengan satu cara, yaitu memenuhi 
perintah Allah SWT untuk merealisir nilai moral, yaitu budi pekerti yang 
luhur dan kebajikan. Amanah, misalnya, adalah salah satu sifat akhlak 
yang diperintahkan oleh Allah SWT. Maka, wajiblah diperhatikan nilai 
moral tersebut tatkala melaksanakan amanat. Inilah yang dinamakan 
dengan akhlak.38 Oleh karena itu, akhlak didefinisikan sebagai sifat-sifat 
yang diperintahkan oleh Allah kepada seseorang muslim agar dijadikan 
sebagai sifat ketika melakukan perbuatan.39

Sifat-sifat akhlak tersebut muncul karena hasil perbuatan manusia. 
Seperti khusyu’ merupakan sifat yang diperintahkan dalam pelaksanaan 
shalat, sifat jujur dalam berbagai mu’amalat (transaksi), adil dalam 
kekuasaan dan sebagainya. Sebagai catatan, keseluruhan aktivitas 
tersebut tidak secara otomatis menghasilkan nilai akhlak tertentu. 
Sebab, nilai tersebut tidak dijadikan tujuan dari pelaksanaan aktivitas 
jual beli. Tetapi sifat-sifat tersebut muncul sebagai hasil dari pelaksanaan 
amal perbuatan, atau suatu hal yang selalu wajib diperhatikan dan 
merupakan sifat-sifat akhlak bagi seorang mukmin tatkala ia beribadah 
kepada Allah SWT, dan tatkala ia bermu’amalat. 

Dengan demikian, seorang Mukmin dari tujuan pertamanya telah 
menghasilkan nilai rohani dari pelaksanaan sholat. Sedangkan pada 
tujuan keduanya, ia menghasilkan nilai yang bersifat material dalam 
perdagangan sekaligus ia telah memiliki sifat-sifat akhlak. Kebaikan 
ataupun keburukan dalam akhlak tidak ditentukan oleh pandangan 
manusia tetapi oleh syara’. 

Seandainya nilai akhlak ditentukan oleh manusia, maka ia akan 
berubah karena tempat dan waktu. Syara’ telah menjelaskan sifat-sifat 
yang dianggap sebagai akhlak yang baik dan dianggap sebagai akhlak 
buruk, menganjurkan kebaikan dan melarang keburukan. Antara lain 
menganjurkan untuk mempunyai sifat jujur, amanah, manis muka, 
malu, berbakti kepada orang tua, silaturahmi kepada kerabat, menolong 
kesulitan orang lain, mencintai saudara sebagaimana mencintai diri 
sendiri dan lain-lain yang semisalnya, dianggap sebagai dorongan untuk 
mengikuti perintah Allah. Begitu pula syara’ melarang mempunyai sifat-
sifat yang bertolak belakang dengan sifat-sifat tadi, seperti berdusta, 

38	   Lihat Mafahim Syariah Lembaga Dakwah Kampus

39	   Lihat Islam : Politik dan Spiritual, Hafidz Abdurrahman, hlm. 26.



55Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

khianat, hasud (dengki), melakukan maksiat, dan semisalnya. Sifat-sifat 
tadi dan yang semisalnya dianggap sebagai suatu larangan, yang telah 
ditetapkan Allah SWT.

2.	 Akhlak Mulia dalam Ekonomi Islam
Perdagangan bebas terus bergulir dan sulit untuk dihindari. 

Terlebih di era kecanggihan informasi dan teknologi seperti sekarang ini, 
apapun bisa di perjual belikan dengan mudah dan cepat, meski tanpa 
harus bertemu muka antara produsen dan kosumen di dua wilayah 
yang berjauhan. 

Akibatnya persaingan bisnis pun saat ini menjadi semakin ketat 
dan keras. Kalau dulu pesaing kita adalah “pemain” lokal, kini kita akan 
berhadapan dengan “pemain-pemain” berskala nasional, regional 
bahkan internasional. Bukan hanya itu, dalam perkembangannya 
persaingan bisnis saat ini cenderung mengarah pada praktik persaingan 
liar yang menghalalkan segala cara (machiavelistik).

Istilah persaingan usaha yang sehat kini terasa semakin 
berkembang di tanah air. Tidak hanya bagi kalangan ahli hukum dan 
akademisi melainkan juga di kalangan masyarakat, perlahan tetapi pasti 
mulai memahami dan menyadari tujuan dan manfaat dari kelahiran UU 
No. 5 tahun 1999 tentang Larangan Praktek Monopoli dan Persaingan 
Usaha Tidak Sehat.

Peluang-peluang usaha yang tercipta selama dasawarsa yang lalu 
dalarn kenyataannya belum membuat seluruh masyarakat mampu 
dan berpartisipasi dalam pembangunan di berbagai sektor ekonomi. 
Perkembangan usaha swasta selama periode tersebut di satu sisi 
diwarnai oleh berbagai bentuk kebijakan pemerintah yang kurang tepat 
sehingga pasar menjadi terdistorsi. Di sisi lain, perkembangan usaha 
swasta dalam kenyataannya sebagian besar merupakan perwujudan 
dari kondisi persaingan usaha yang tidak sehat.

Fenomena di atas telah berkembang didukung oleh adanya 
hubungan saling terkait antara pengambil keputusan dengan para 
pelaku usaha, baik secara langsung maupun tidak langsung, sehingga 
memperburuk keadaan. Penyelenggaraan ekonomi nasional kurang 
mengacu kepada amanat Pasal 33 Undang-undang Dasar 1945, serta 
cenderung menampakkan corak yang sangat monopolistik. Para 
pengusaha yang dekat dengan elit kekuasaan mendapatkan jatah 
berlebih, sehingga berdampak pada munculnya kesenjangan sosial. 



56 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Munculya konglomerasi dan sekelompok kecil pengusaha kuat yang 
tidak didukung oleh semangat kewirausahaan sejati merupakan salah 
satu faktor yang mengakibatkan ketahanan ekonomi menjadi sangat 
rapuh dan tidak mampu bersaing.

Perkembangan bisnis di Indonesia telah menyebabkan timbulnya 
kelompok-kelompok raksasa konglomerat. Di samping ada unsur 
positifnya, perkembangan tersebut telah menimbulkan dampak negatif 
berupa tidak terlindunginya usaha kecil maupun konsumen. Monopoli 
dan trust telah menjadi masalah yang krusial di negeri ini. 

Dalam melakukan kegiatan usaha di Indonesia, pelaku usaha harus 
berasaskan demokrasi ekonomi dengan memperhatikan keseimbangan 
antara kepentingan pelaku usaha dan kepentingan umum. Kegiatan 
yang dilarang dalam praktek bisnis adalah monopoli, monopsoni, 
penguasaan pasar, persekongkolan, posisi dominan, jabatan rangkap, 
pemilikan saham mayoritas pada beberapa perusahaan sejenis.40

Persoalan monopoli sesungguhnya merupakan persoalan yang 
sangat menarik untuk dibahas. Bahkan permasalahan ini telah mendapat 
perhatian yang sangat serius dari ajaran Islam, sebagaimana yang 
dinyatakan oleh Allah SWT: “…agar harta itu jangan hanya berputar di 
kalangan orang-orang kaya di antara kamu sekalian…” (QS 59: 7). Selain 
riba, monopoli adalah komponen utama yang akan membuat kekayaan 
terkonsentrasi di tangan segelintir kelompok, sehingga menciptakan 
kesenjangan sosial dan ekonomi.

Para ulama terkemuka abad pertengahan pun, seperti Ibn 
Taimiyyah, Ibn al-Qayyim al-Jauziyyah, dan Ibn Khaldun, telah pula 
melakukan kajian yang mendalam tentang praktik monopoli. Ibn 
Taimiyyah misalnya, dalam kitabnya Al-Hisbah fil Islam menyatakan 
bahwa ajaran Islam sangat mendorong kebebasan untuk melakukan 
aktivitas ekonomi sepanjang tidak bertentangan dengan aturan agama.

Negara bertanggung jawab penuh untuk menciptakan keadilan 
ekonomi, dengan memberikan kesempatan kepada setiap individu 
untuk berpartisipasi dalam kegiatan tersebut. Karena itulah, beliau 
menekankan pentingnya keberadaan lembaga al-Hisbah sebagai 
organ negara yang bertugas untuk memonitor pasar, mengawasi 

40	    Elsi Kartika Sari, Hukum dalam Ekonomi, Grasindo, Jakarta, 2007. hlm. 
172.



57Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

kondisi perekonomian dan sekaligus mengambil tindakan jika terjadi 
ketidakseimbangan pasar akibat monopoli dan praktik-praktik lain yang 
tidak sesuai dengan syariat Islam. Pendapat senada juga diungkapkan 
oleh Ibn al-Qayyim al-Jauziyyah dalam kitabnya At-Turuk al-Hukmiyyah.41

Sementara itu, Ibn Khaldun dalam kitab Muqaddimah juga 
menyatakan pentingnya peran negara dalam menciptakan keadilan 
ekonomi dan keseimbangan pasar. Ia menegaskan bahwa pajak (dan 
juga denda) adalah instrumen yang dapat digunakan oleh negara untuk 
meningkatkan pertumbuhan ekonomi, sekaligus untuk mengeliminasi 
praktik-praktik kecurangan yang terjadi di pasar, termasuk praktik-
praktik monopoli yang dilakukan oleh segelintir pebisnis.

Monopoli diartikan sebagai sebuah pasar yang hanya memiliki satu 
penjual (produsen) tetapi memiliki banyak pembeli.42 Dengan demikian, 
penawaran monopoli sekaligus juga sebagai penawaran pasar (industri), 
dengan kata lain permintaan terhadap output perusahaan merupakan 
permintaan industri. Dapat dikatakan bahwa monopolis tidak memiliki 
kompetitor. Dalam kenyataannya jarang ditemukan monopoli murni 
(pure monopoly), yang banyak ditemukan adalah kondisi di mana hanya 
terdapat sedikit perusahaan (produsen) yang bersaing di dalam pasar.

3.	 Akhlak Islam dalam Bidang Produksi
Al-Qur’an menggunakan konsep produksi barang dalam artian 

luas. Al-Qur’an menekankan manfaat dari barang yang diproduksi. 
Memproduksi suatu barang harus mempunyai hubungan dengan 
kebutuhan manusia. Berarti barang itu harus diproduksi untuk 
memenuhi kebutuhan manusia, bukan untuk memproduksi barang 
mewah secara berlebihan yang tidak sesuai dengan kebutuhan manusia, 
karenanya tenaga kerja yang dikeluarkan untuk memproduksi barang 
tersebut dianggap tidak produktif.

Produksi adalah sebuah proses yang telah terlahir di muka bumi 
ini semenjak manusia menghuni planet ini. Produksi sangat prinsip 
bagi kelangsungan hidup dan juga peradaban manusia dan bumi. 
Sesungguhnya produksi lahir dan tumbuh dari menyatunya manusia 
dengan alam.43 Kegiatan produksi merupakan mata rantai dari konsumsi 
dan distribusi. Kegiatan produksilah yang menghasikan barang dan 

41	   Adiwarman Karim, Optcit., hlm.151.
42	    Pindyck, Robert S., and Daniel Rubinfeld, Microeconomics, sixth edition (New 
Jersey: Prentice Hall), 2005, hlm. 339.
43	   Adiwarman Karim, Optcit., hlm.102.



58 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

jasa, kemudian dikonsumsi oleh para konsumen. Tanpa produksi maka 
kegiatan ekonomi akan berhenti, begitu pula sebaliknya.

Untuk menghasilkan barang dan jasa kegiatan produksi  
melibatkan banyak faktor produksi. Fungsi produksi menggambarkan 
hubungan antar jumlah input dengan output yang dapat dihasilkan 
dalam satu waktu periode tertentu. Dalam teori produksi memberikan 
penjelasan tentang perilaku produsen tentang perilaku produsen 
dalam memaksimalkan keuntungannya maupun mengoptimalkan 
efisiensi produksinya. Dimana Islam mengakui pemilikian pribadi  dalam 
batas-batas tertentu  termasuk pemilikan alat produksi, akan tetapi hak 
tersebut tidak mutlak.44

44	   Metwally, Teori dan Model Ekonomi Islam, Jakarta: PT. Bangkit Daya Insana, 
1995, hlm. 4



59Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN VIII 
HARAMNYA RIBA

1.	 Definisi Riba 
Secara etimologis (bahasa), riba berarti tambahan (ziyâdah) atau 

berarti tumbuh dan membesar.45 Adapun menurut istilah syara’ adalah 
akad yang terjadi dengan penukaran yang tertentu, tidak diketahui 
sama atau tidaknya menurut aturan syara’, atau terlambat menerimanya. 
Adapun menurut istilah syariat para fuqahâ sangat beragam dalam 
mendefinisikannya, diantaranya aitu: 
1.	 Menurut Al-Mali riba adalah akad yang terjadi atas penukaran 

barang tertentu yang tidak diketahui timbangannya menurut 
ukuran syara’ ketika berakad atau dengan mengakhirkan tukarana 
kedua belah pihak atau salah satu keduanya.

2.	 Menurut Abdurrahman Al-Jaziri, yang dimaksud dengan riba adalah 
akad yang terjadi dengan penukaran tertentu, tidak diketahui sama 
atau tidak menurut aturan syara’ atau terlambat salah satunya.

3.	 Syaikh Muhammad Abduh berendapat riba adalah penambahan-
penambahan yang disayaratkan oleh orang yang memiliki harta 
kepada orang yang meminjam hartanya karena pengunduran janji 
pembayaran oleh peminjam dari waktu yang telah ditentukan.

45	  Muhammad bin Muhammad AbiSyahbah, Hulûl li Musykilât al-Ribâ, 
(Kairo:Maktabah al-Sunnah,1996/1416), hlm. 40.



60 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Dalam Al-Qur’an dan hadits disebutkan:

مِّن  خَلَقۡنَكُٰم  فَإنَِّا  َعۡثِ  ٱلۡب مِّنَ  رَيۡبٖ  فِي  كُنتُمۡ  إنِ  ٱلنَّاسُ  هَا  يُّ
َ
أ يَٰٓ

َلَّقَةٖ  ِ مُخ َلَّقَةٖ وغََۡري ضۡغَةٖ مُّخ ترَُابٖ ثُمَّ مِن نُّطۡفَةٖ ثُمَّ مِنۡ عَلَقَةٖ ثُمَّ مِن مُّ
ۡرجُِكُمۡ  سَمّٗى ثُمَّ نُخ جَلٖ مُّ

َ
ٰٓ أ رحَۡامِ مَا نشََاءُٓ إلَِى

َ َ لَكُمۡۚ وَنقُِرُّ فِي ٱلۡأ بُيَِّن لِّن
 ٰٓ ن يرَُدُّ إلَِى ٰ وَمِنكُم مَّ ن يُتَوَفَّى كُمۡۖ وَمِنكُم مَّ شُدَّ

َ
َبۡلُغُوٓاْ أ طِفۡلٗا ثُمَّ لِت

هَامِدَةٗ  رۡضَ 
َ وَترََى ٱلۡأ ٔٗاۚ  شَيۡ عِلۡمٖ  بَعۡدِ  مِنۢ  يَعۡلَمَ  ٱلۡعُمُرِ لكَِيۡلَا  رۡذَلِ 

َ
أ

ِ زَوۡجِۢ بهَِيجٖ ٥ 
ّ نۢبَتَتۡ مِن كُل

َ
َّتۡ وَرَبَتۡ وَأ اَ عَلَيۡهَا ٱلمَۡاءَٓ ٱهۡتَز نزَلۡن

َ
فَإذَِآ أ

Artinya : “Kemudian apabila kami turunkan air di atasnya, hiduplah 
bumi itu dan suburlah dan menumbuhkan berbagai macam tumbuh-
tumbuhan yang indah.”46 Maknanya disini adalah bergerak untuk 
tumbuh dan berkembang.

ةِ وَزْنًا بِوَزْنٍ ةِ بِالْفِضَّ  اَلذَّ هَبُ بِا لذَّ هَبِ وَ زْ نًا بِوَزْنٍ مِثْلًا بِمِثْلٍ وَاْلفِضَّ
مِثْلًابِمِثْلٍ فَمَنْ زَا دَ أَوْ اسْتَزَادَ فَهُوَ رِبًا

Artinya: Rasulullah Saw. bersabda: “Emas dengan emas sama 
timbangan dan ukurannya, perak dengan perak sama timbangan 
dan ukurannya. Barang siapa yang meminta tambah maka termasuk 
riba.”47

Dari hadits tersebut dapat dipahami bahwa apabila tukar-menukar 
emas atau perak maka harus sama ukuran dan timbangannya, jika tidak 
sama maka termasuk riba. Dari situ dapat dipahami bahwa riba adalah 
ziyâdah atau tambahan. Akan tetapi tidak semua tambahan adalah riba. 
Dalam istilah fiqh, riba adalah pengambilan tambahan dari harta pokok 
secara bathil baik dalam transaksi jual beli maupun pinjam meminjam.

46	   Lihat QS. Al-Hajj: 5
47	    HR. Muslim



61Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

2.	 Pandangan Para Pakar Mengenai Riba
Para pakar ekonomi memahami lebih banyak lagi bahaya riba 

mengikuti perkembangan praktik-praktik ekonomi. Di antaranya adalah: 
buruknya distribusi kekayaan, kehancuran sumber-sumber ekonomi, 
lemahnya perkembangan ekonomi, pengangguran, dan lain-lain. 

Para ulama sepakat bahwa riba adalah haram48 dan termasuk 
dosa besar. Keadaan seperti yang digambarkan oleh Ibnu Taimiyah 
rahimahullahu sebagai berikut: “Tidak ada suatu ancaman hukuman atas 
dosa besar selain syirik yang disebut dalam Al-Qur`an yang lebih dahsyat 
daripada riba.”Kesepakatan ini dinukil oleh Al-Mawardi rahimahullahu. 
Mohammad  Ali al-Saayis di dalam Tafsiir  Ayat Ahkaam menyatakan, 
telah terjadi kesepakatan atas keharaman riba di dalam dua jenis ini  
(riba nasii’ah dan riba fadlal). Keharaman riba jenis pertama Al-Quran; 
sedangkan keharaman riba jenis kedua ditetapkan  berdasarkan hadits 
shahih. Abu Ishaq di dalam Kitab al-Mubadda’ menyatakan; keharaman 
riba telah menjadi konsensus, berdasarkan al-Quran dan Sunnah.49

Secara garis besar pandangan tentang hukum riba ada dua 
kelompok, yaitu:
1.	 Kelompok pertama mengharamkan riba yang berlipat ganda/

ad’âfan mudhâ’afa, karena yang diharamkan Al-Qur’an adalah riba 
yang berlipat ganda saja, yakni riba nas’ah, terbukti juga dengan 
hadis tidak ada riba kecuali nasî’ah. Karenanya, selain riba nasî’ah 
maka diperbolehkan.

2.	 Kelompok kedua mengharamkan riba, baik yang besar maupun 
kecil. Riba dilarang dalam Islam, baik besar maupun kecil, berlipat 
ganda atupun tidak. Riba yang berlipat ganda haram hukumnya 
karena zatnya, sedang riba kecil tetap haram karena untuk menutup 
pintu ke riba yang lebih besar (harâmun lisyadudzari’ah).

48	    Imam Nawawiy di dalam Syarh Shahih Muslim
49	  Lihat makalah http//anakcirenai.blogspot.com/2008/05/makalah-
fiqih-tentang-riba-dan-perbankan.html.



62 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

3.	 Macam-Macam Riba
Secara garis besar riba dikelompokkan menjadi dua, yaitu riba 

utang-piutang dan riba jual beli. Kelompok pertama riba utang-piutng 
terbagi menjadi dua yaitu:
a.	 Riba qarâdh adalah suatu manfaat yang disyaratkan terhadap yang 

berhutang (muqtaridh) atau utang dengan syarat ada keuntungan 
bagi yang memberi utang.

b.	 Riba jahîliyah adalah utang dibayar lebih dari pokoknya karena si 
peminjam tidak dapat membayar pada waktu yang ditentukan.

Sedang kelompok kedua riba jual-beli, ada dua macam yaitu:
a.	 Riba fadl adalah pertukaran antar barang sejenis dengan kadar 

atau takaran yang berbeda.
b.	 Riba nasî’ah adalah penangguhan penyerahan atau penerimaan 

jenis barang ribâwi yang dipertukarkan dengan jenis barang ribâwi 
lainnya. Riba ini muncul karena adanya perbedaan, perubahan atau 
tambahan antara yang diserahkan saat ini dan yang diserahkan 
kemudian.

4. 	 Larangan Riba dalam Al-Qur’an dan Hadits
Larangan riba muncul dalam Al-Qur’an pada empat kali penurunan 

wahyu yang berbeda-beda: 
1.	 QS. Ar-Ruum: 39

 ِۖ مۡوَلِٰ ٱلنَّاسِ فَلَا يرَۡبُواْ عِندَ ٱللَّه
َ
ٓ أ بُوَاْ فِي ۡ وَمَآ ءَاتيَۡتُم مِّن رّبِٗا لَّري

وْلَٰٓئكَِ هُمُ ٱلمُۡضۡعِفُونَ 
ُ
ِ فَأ وَمَآ ءَاتيَۡتُم مِّن زَكَوٰةٖ ترُيِدُونَ وجَۡهَ ٱللَّه

   �٣٩
””Dan sesuatu riba (tambahan) yang kamu berikan agar dia 
bertambah pada harta manusia, maka riba itu tidak menambah 
pada sisi Allah. Dan apa yang kamu berikan berupa zakat yang kamu 
maksudkan untuk mencapai keridhoan Allah, maka (yang berbuat 
demikian) tulah orang-orang yang melipat gandakan (pahalanya). 
”Ayat ini diturunkan di Makkah, menegaskan bahwa riba akan 
menjauhkan keberkahan Allah dalam kekayaan, sedangkan sedekah 
akan meningkatkannya berlipat ganda. 



63Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

2.	 QS. An-Nisaa’: 161

مۡوَلَٰ ٱلنَّاسِ بٱِلۡبَطِٰلِۚ 
َ
كۡلهِِمۡ أ

َ
خۡذِهمُِ ٱلرِّبَوٰاْ وَقَدۡ نُهُواْ عَنۡهُ وَأ

َ
وَأ

مٗا ١٦١     لِي
َ
عۡتَدۡناَ للِۡكَفِٰريِنَ مِنۡهُمۡ عَذَاباً أ

َ
وَأ

“Dan disebabkan mereka memakan riba, padahal sesungguhnya 
mereka telah dilarang daripdanya,dan karena mereka memakan 
harta benda orang dengan jalan yang batil. Kami telah menyediakan 
untuk orang-orang yang kafir di antara mereka itu siksa yang pedih. 
”Ayat ini diturunkan pada masa permulaan periode Madinah, 
mengutuk dengan keras praktik riba. Pada ayat kedua ini, Al-Qur’an 
menyejajarkan orang yang mengambl riba dengan orang yang 
mengambil kekayaan orang lain secara tidak benar dan mengancam 
kedua pihak dengan siksa Allah yang sangat pedih.

3.	 QS. Ali ‘Imran: 130

ضَعَٰفَةٗۖ وَٱتَّقُواْ  ضۡعَفٰٗا مُّ
َ
اْ أ كُلُواْ ٱلرِّبَوٰٓ

ۡ
ِينَ ءَامَنُواْ لَا تأَ هَا ٱلَّذ يُّ

َ
أ يَٰٓ

َ لَعَلَّكُمۡ تُفۡلحُِونَ ١٣٠     ٱللَّه
“Hai orang-orang yang beriman,janganlah kamu memakan riba 

dengan berlipat ganda50, dan bertakwalah kamu kepada Allah supaya 
kamu mendapat keberuntungan.”Kurang lebih ayat ini diturunkan kurang 
lebih tauk kedua atau ketiga Hijrah, menyerukan kaum muslimin untuk 
menjauhi riba jika mereka menghendaki kesejahteraan yang diinginkan.

4.	 QS. Al-Baqarah: 275-280

ِي يَتَخَبَّطُهُ  كُلوُنَ ٱلرِّبَوٰاْ لَا يَقُومُونَ إلَِّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذ
ۡ
ِينَ يأَ ٱلَّذ

 ْۗ ٱلرِّبَوٰا مِثۡلُ  َيۡعُ  ٱلۡب إنَِّمَا  قاَلوُٓاْ  هُمۡ  نَّ
َ
بأِ ذَلٰكَِ   ۚ ٱلمَۡسِّ مِنَ  يۡطَنُٰ  ٱلشَّ

بّهِۦِ  رَّ مِّن  مَوعِۡظَةٞ  جَاءَٓهۥُ  فَمَن   ْۚ ٱلرِّبَوٰا مَ  وحََرَّ َيۡعَ  ٱلۡب  ُ ٱللَّه حَلَّ 
َ
وَأ

50	   Lihat selanjutnya QS. Al-Baqarah: 275.



64 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

وْلَٰٓئكَِ 
ُ
فَأ دَ  عَا وَمَنۡ   ِۖ ٱللَّه إلَِى  ٓۥ  مۡرُهُ

َ
وَأ سَلَفَ  مَا  فَلَهُۥ   ٰ فَٱنتَهَى

وَيُرۡبِي  ٱلرِّبَوٰاْ   ُ يَمۡحَقُ ٱللَّه ونَ ٢٧٥  ُ فيِهَا خَلِٰد هُمۡ  ٱلنَّارِۖ  صۡحَبُٰ 
َ
أ

ءَامَنُواْ  ِينَ  ٱلَّذ إنَِّ  ثيِمٍ ٢٧٦ 
َ
أ ارٍ  كَفَّ  َّ بُِّ كُل يُح لَا   ُ وَٱللَّه دَقَتِٰۗ  ٱلصَّ

جۡرُهُمۡ 
َ
أ لهَُمۡ  كَوٰةَ  ٱلزَّ وَءَاتوَُاْ  لَوٰةَ  ٱلصَّ قَامُواْ 

َ
وَأ لٰحَِتِٰ  ٱلصَّ وعََمِلُواْ 

ِينَ  هَا ٱلَّذ يُّ
َ
أ ۡزَنوُنَ ٢٧٧ يَٰٓ عِندَ رَبّهِِمۡ وَلَا خَوۡفٌ عَلَيۡهِمۡ وَلَا هُمۡ يَح

ؤۡمِنيَِن ٢٧٨  اْ إنِ كُنتُم مُّ َ مِنَ ٱلرِّبَوٰٓ َ وَذَرُواْ مَا بقَِي ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّه
ِۖۦ وَإِن تبُۡتُمۡ فَلَكُمۡ  ِ وَرسَُولِه َرۡبٖ مِّنَ ٱللَّه ذَنوُاْ بِح

ۡ
َّمۡ تَفۡعَلُواْ فَأ فَإنِ ل

ذُو  نَ  كَا وَإِن   ٢٧٩ تُظۡلَمُونَ  وَلَا  تَظۡلمُِونَ  لَا  مۡوَلٰكُِمۡ 
َ
أ رءُُوسُ 

كُنتُمۡ  إنِ  لَّكُمۡ   ٞ خَۡري قُواْ  تصََدَّ ن 
َ
وَأ ةٖۚ  َ مَيۡسَر  ٰ إلَِى فَنَظِرَةٌ  ةٖ  َ عُسۡر

تَعۡلَمُونَ ٢٨٠   
“275. Orang-orang yang makan dan (mengambil) riba tidak dapat 
berdiri melainkan seperti berdirinya orang yang kemasukan syaitan 
lantaran (tekanan) penyakit gila. Keadaan mereka yang demikian itu, 
adalah disebabkan mereka berkata (berpendapat), sesungguhnya 
jual beli itu sama dengan riba, padahal Allah telah menghalalkan 
jual beli dan mengharamkan riba. Orang-orang yang telah sampai 
kepadanya larangan dari Tuhannya,kemudian berhenti (dari 
mengambil riba), maka baginya apa yang telah diambilnya dahulu, 
(sebelum datang larangan); dan urusannya terserah kepada Allah. 
Orang yang kembali( mengambil riba) maka orang itu adalah 
penghuni-penghuni neraka; mereka kekal di dalamnya.”
“276. Allah memusnahkan riba dan menyuburkan sedekah. Dan Allah 
tidak menyukai orang yang tetap dalam kekafiran, dan selalu berbuat 
dosa.”
“277. Sesungguhnya orang-orang yang beriman, mengerjakan amal 
saleh, mendirikan shalat dan menunaikan zakat, mereka mendapat 
pahala di sisi Tuhannya. Tidak ada kekhawatiran terhadap mereka 
dan tidak (pula) mereka bersedih hati.”
“278. Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan 



65Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

tinggalkanlah sisa riba (yang belum dipungut) jika kamu orang-orang 
yang beriman.”
“279. Maka  jika kamu tidak mengerjakan (meninggalkan sisa riba) 
maka ketahuilah, bahwa Allah dan Rasul-Nya akan memerangimu. 
Dan jika kamu bertaubat (dari pengambilan riba), maka bagimu 
pokok hartamu; kamu tidak menganiaya dan tidak (pula) dianiaya.”
“280. Dan jika (orang yang berhutang itu) dalam kesukaran, maka 
berilah kelapangan sampai dia berkelapangan. Dan menyedekahkan 
(sebagian atau semua utang) itu, lebih baik bagimu jika kamu 
mengetahui.”Ayat ini diturunkan menjelang selesainya misi Rasulullh 
saw., mengutuk keras mereka yang mengambil riba, menjelaskan 
perbedaan yang jelas antara perniagaan dan riba, dan menurut 
kaum muslimin agar menghapuskan seluruh utang-piutang yang 
mengandung riba, Menyerukan mereka agar mengambil pokoknya 
saja, dan mengikhlasan kepada peminjam yang mengalami kesulitan.

Adapun larangan riba dalam hadits:

بَا بْعَ الْمُوْبِيْقَاتِ -وَمِنْهَا- أَكْلَ الرِّ اجْتَنِبُوا السَّ 	.1
“Jauhilah tujuh perkara yang menghancurkan–diantaranya–
memakan riba.”51

باَوَمُوْكِلَهُوَكَاتِبَهُوَشَاهِدَيْهِ, وَقَالَ: هُمْسَوَالَعَنَ لرِّ 2.ءعَلَيْهِوَسَلَّمَآكَِال
للهِصَلَّىالُله رَسُوْلُا

“Rasulullah Saw melaknat orang memakanriba, yang 
memberimakanriba, penulisnya, dan dua orang saksinya. Beliau 
bersabda; Mereka semua sama”.52

51	   HR. Bukhori
52	   HR. Muslim



66 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

5.	 Riba dalam Perspektif  Ekonomi Islam
Islam sangat melarang keras riba dalam praktek ekonomi. Salah 

satu dasar pemikiran utama yang paling sering dikemukakan oleh 
para cendekiawan Muslim adalah keberadaan riba dalam ekonomi 
merupakan bentuk eksploitasi sosial dan ekonomi, yang merusak 
inti ajaran Islam tentang keadiln sosial. Oleh karena itu penghapusan 
riba dari sistem ekonomi Islam ditujukan untuk memberikan keadilan 
ekonomi dan perilaku ekonomi yang benar secara etis dan moral.

Dasar pemikiran dari mengapa Al-Qur’an mewahyukan ayat 
yang tegas melarang riba adalah karena Islam menentang setiap 
bentuk eksploitasi dan mendukung sistem ekonomi yang bertujuan 
mengamankan sosio-ekonomi  yang luas. Karena itu Islam mengutuk 
semua bentuk eksploitasi, khususnya ketidakadilan yakni dimana 
pemberi pinjaman dijamin mendapatkan pengembalian positif tanpa 
mempertimbangkan pembagian risiko dengan peminjam, atau 
dengan kata lain peminjam menanggung semua jenis risiko. Dengan 
pertimbangan bahwa kekayaan yang dimilliki oleh individu sebenarnya 
merupkan amanah dari Allah SWT. sebagaimana kehidupan seseorang, 
maka amanah kekayaan merupakan hal yang sakral.53

Al-Qur’an dengan tegas dan jelas melarang akuisisi terhadap milik 
orang lain dengan cara yang tidak benar.54 Islam mengenal dua tipe hak 
milik: 
a.	 Hak milik yang merupakan hasil kombinasi kerja individual dengan 

sumber daya alam.
b.	 Hak atau klaim hak milik yang didapat melalui pertukaran, 

pembayaran yang dalam Islam disebut sebagai hak orang miskin 
untuk menggunakan sumber daya yang menjadi hak mereka 
(zakat dan infak), bantuan tunai dan warisan.

Uang mempresentasikan klaim tunai pemiliknya kepada hak 
milik yang diciptakan oleh aset yang diperoleh melalui poin a dan/
atau b. Akibatnya meminjamkan uang adalah pengalihan hak milik dari 
pemberi pinjaman kepada yang meminjam dan yang dapat diklaim 
untuk dikembalikan adalah yang berjumlah setara dengan pinjaman 
tersebut, tidak boleh lebih.

Dalam Islam, instrumen keuangan untuk tujuan perdagangan dan 

53	   Menurut salah satu sabda Rasulullah Saw., “Kekayaan seseorang adalah sama 
sucinya dengan darah seseorang.”
54	   Lihat QS.2 : 188, 4 : 29, 4: 161 dan 9: 34.



67Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

produksi didasarkan atas pembagian risiko dan pembagian keuntungan 
sebagai pengembalian atas usaha bisnis dan modal finansial. Pemberi 
pinjaman yang meminjamkan uang untuk berdagang dan berproduksi 
dapat membuat akad untuk menerima pembagian keuntungan. 
Dengan melakukan hal tersebut, dia menjadi bagian dari pemilik modal 
dan berbagi dalam risiko usaha bukan sebagai kreditor.

6.	 Hikmah Diharamkannya Riba
Banyak pakar Muslim yang menyatakan bahwa pelarangan riba 

oleh Islam memiliki dua dimensi:

1.	 Menghadirkan akad bisnis dan komersial dengan pembagian risiko 
yang setara.

2.	 Menganggap tindakan pemberian pinajaman sebagai tidakan 
kebajikan dengan alasan untuk membantu seseorang yang sedang 
membutuhkan.
Menurut Yusuf Qardhawi, para ulama telah menjelaskan panjang 

lebar hikmah diharamkannya riba secara rasional, antara lain :
a.	 Allah SWT tidak mengharamkan sesuatu yang baik dan bermanfaat 

bagi manusia, tetapi hanya mengharamkan apa yang sekiranya 
dapat membawa kerusakan baik individu maupun masyarakat.

b.	 Cara riba merupakan jalan usaha yang tidak sehat, karena 
keuntungan yang di peroleh si pemilik dana bukan merupakan 
hasil pekerjaan atau jerih payahnya. Keuntungannya diperoleh 
dengan cara memeras tenaga orang lain yang pada dasarnya lebih 
lemah dari padanya.

c.	 Keharaman riba dapat membuat jiwa manusia menjadi suci dari 
sifat lintah darat. Hal ini mengandung pesan moral yang sangat 
tingggi.

d.	 Biasanya orang yang memberi utang adalah orang yang kaya dan 
orang yang berutang adalah orang miskin. Mengambil kelebihan 
utanag dari orang yang miskin sangat bertentangan dengan sifat 
rahmah Allah swt. Hal ini akan merusak sendi-sendi kehidupan 
sosial.



68 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar



69Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN IX
 MODEL-MODEL EKONOMI ISLAM: 

BANK SYARIAH

1.	 Definisi Bank Syariah
Pengertian Bank Syariah menurut Ensiklopedia umum adalah 

(Arab: الإسلامية  al-Mashrafiyah al-Islamiyah) Yaitu suatu sistem المصرفية 
perbankan yang pelaksanaannya berdasarkan hukum Islam (syariah).  
Pembentukan sistem ini berdasarkan adanya larangan dalam agama 
Islam untuk meminjamkan atau memungut pinjaman dengan 
mengenakan bunga pinjaman (riba), serta larangan untuk berinvestasi 
pada usaha-usaha berkategori terlarang (haram). 

Sistem perbankan konvensional tidak dapat menjamin absennya 
hal-hal tersebut dalam investasinya, misalnya dalam usaha yang 
berkaitan dengan produksi makanan atau minuman haram, usaha 
media atau hiburan yang tidak Islami, dan lain-lain. Istilah lain yang 
di gunakan untuk sebutan Bank Syariah adalah Bank Islam. Secara 
akademik, istilah Islam dan Syariah memang mempunyai pengertian 
yang berbeda. Namun secara teknis untuk penyebutan Bank Islam dan 
Bank Syariah mempunyai pengertian yang sama.55

Bank Syariah adalah lembaga keuangan yang usaha pokoknya 
memberi kredit dan jasa-jasa dalam lalu lintas pembayaran serta 
peredaran uang yang pengoprasiannya disesuaikan dengan prinsip-
prinsip Syariat Islam. Berdasarkan rumusan tersebut, Bank Syariah berarti 
Bank yang tata cara beroprasinya didasarkan pada tata cara bermuamalat 

55	   Warkum Suwito.2004.Asas-Asas Bank Islam Dan Lembaga-Lembaga Terkait  
(Bamui,Takaful Dan Pasar Modal Syariah)Di Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo 
Persada,2004), hlm.5



70 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

secara Islam, yakni mengacu kepada ketentuan-ketentuan Al-Qur’an 
dan Al-Hadist. Muamalat adalah ketentuan-ketentuan yang mengatur 
hubungan manusia dengan manusia, baik hubungan pribadi maupun 
antara peorangan dengan masyarakat. Muamalah ini meliputi bidang 
kegiatan jual-beli (ba’e), bunga (riba),  piutang (qooah), gadai (rohan),  
memindahkan utang (hawalah), bagi untung dalam perdagangan 
(qiro’ah), jaminan (dhomah), persekutuan (syirqoh), persewaan dan 
perburuan (ijarih).56

Bank Syariah memiliki sistem operasional yang berbeda dengan 
Bank Konvensional. Bank  Syariah memberikan layanan bebas 
bunga kepada para nasabah. Dalam sistem oprasional Bank Syariah, 
pembayaran dan penarikan bunga di larang dalam semua bentuk 
transaki. Bank Syariah tidak mengenal sistem bunga, baik bunga yang di 
peroleh  dari nasabah yang meminjam uang atau bunga yang  di bayar 
kepada penyimpan dana di Bank Syariah.57

Perbankan Syariah adalah segala sesuatu yang menyangkut tentang 
Bank Syariah dan unit usaha syariah, mencakup kelembagaan, kegiatan 
usaha, serta cara  yaitu menghimpun dan dari masyarakat dalam bentuk 
titipan dan investasi dari pihak pemilik dana. Bank  Syariah sebagai 
lembaga intermediasi antar pihak investor yang menginvestasikan 
dananya di bank  kemudian selanjutnya bank syariah yang menyalurkan 
dananya kepada pihak yang membutuhkan dana.58

Bank Syariah merupakan bank yang kegiatannya mengacu pada 
hukum Islam dan dalam kegiatanya tidak membebankan bunga 
maupun tidak membayar bunga kepada nasabah. Undang-Undang 
perbankan syariah No. 21 tahun 2008 menyatakan bahwa perbankan 
syariah  adalah segala sesuatu yang menyangkut Bank Syariah dan 
unit usaha syariah, mencakup lembaga, kegiatan usaha, serta cara dan 
proses dalam pelaksanaan kegiatan usahanya. Bank  syariah adalah bank 
yang menjalankan kegiatanya berdasarkan prinsip syariah dan menurut 
jenisnya terdiri dari bank umum syariah (BUS), unit usaha syariah (UUS), 
dan bank pembiayaan rakyat syariah (BPRS).59

Bank umum syariah adalah bank yang berdiri sendiri sesuai dengan 

56	   Ibid..hlm.5-6
57	   Ismail. Perbankan Syariah (Jakarta: Kencana-Prenada Media Group, 2011), 
hlm. 31-32
58	   ibid,hlm.32
59	   Ibid,hlm.32-33



71Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

akta pendiriannya, bukan merupakan bagian dari Bank Konvensional. 
Bank unit usaha syariah merupakan unit usaha syariah yang masih di 
bawah pengelolaan bank konvensional. Unit  usaha syariah adalah 
unit kerja dari kantor pusat Bank Konvensional yang berfungsi sebagai 
kantor induk dari kantor atau unit yang melaksanaan kegitan usaha 
berdasarkan prinsip syariah, atau unit kerja di kantor cabang dari suatu 
bank yang berkedudukan di luar negeri yang melaksanakan kegiatan 
secara konvensional yang berfungsi sebagai kantor induk dari kantor 
cabang pembantu syariah atau unit usaha syariah.60

Bank Syariah menggunakan prinsip dasar sesuai syariah islam. 
Dalam menentukan imbalanya, baik imbalan yang diberikan maupun 
di terima, Bank Syariah tidak menggunakan tidak menggukan sistem 
bunga melainkan menggunakan konsep imbalan sesuai dengan akad 
yang di perjanjikan.61

Mengenai pendirian dan pemilikan bank syariah haris memenuhi 
syarat-syarat warga Negara Indonesia dan badan hukum Indonesia, 
warga Negara Indonesia dan badan hukum Indonesia dengan warga 
Negara asing atau badan hukum asing secara kemiraan, pemerintah 
daerah.

Falsafah dasar beroprasinya bank syariah yang menjiwai seluruh 
hubungan transaksinya adalah efesiensi, keadilan dan kebersamaan.

2.	 Sejarah dan Perkembangn Bank Syariah
Untuk pertama kalinya, pembentukan Bank Syariah didirikan di 

mesir pada tahun 1963 dengan nama Bank Syariah Myt-Ghamr, yang 
permodalannya dibantu oleh Raja Faisal dari Arab Saudi. Pendirian 
Bank Syariah Myt-Ghamr dipelopori oleh Ikhwanul Muslim, tetapi tidak 
berlangsung lama karena segera dibubarkan oleh Gamal Abdul Nashr. 
Namun demikian, eksperimen pendirian Bank Syariah Myt-Ghamr (1963-
1967) ini telah mampu merangsang pemikiran tentang kemungkinan 
didirikannya lembaga Islam yang bergerak dibidang keuangan dan 
investasi dengan keuntungan yang layak.

Masih di Mesir dengan dipelopori oleh seorang hartawan yang 
bernama Thalut Harb Pasha, pada tahun 1970 para hartawan mendirikan 
Bank Syariah dengan nama Bank Mesir. Bank ini mulai beroperasi pada 

60	   Ibid,hlm.33
61	   Ibid,hlm.29



72 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

tahun 1972 yang pada dasarnya merupakan lembaga swasta yang 
memiliki otonomi tersendiri. Kegiatannya terutama dalam bidang sosial, 
membantu usaha pengusaha kecil dan menolong kaum Dhu’afa .

Selanjutnya bermunculan bank-bank syariah diberbagai Negara 
Islam. Peristiwa ini diawali oleh pertemuan ketiga dari menteri-menteri 
luar negeri Negara-negara Islam di Jeddah pada tanggal 29 Februari 
1972. Dalam pertemuan tersebut dicapai kesepakatan pembentukan 
Departemen Keuangan dan Ekonomi di bawah Sekretaris Jenderal 
yang ditugasi untuk menjelaskan sistem perbankan Islam dan 
mengumpulkan pendapat dari Negara-negara Islam. Hasil dari kajian 
departemen ini dibicarakan pada pertemuan pertama Menteri-menteri 
keuangan Organisasi Konferensi Islam pada bulan desember 1973. 
Dalam pertemuan ini dihasilkan pernyataan kehendak untuk mendirikan 
sebuah Bank Syariah. Perkembangan bank Syariah yang pesat ternyata 
tidak terlepas dari andil yang diperankan oleh Organisai Konferensi 
Islam (OKI) yang sejak tahun 1970-an banyak mengeluarkan anjuran 
dan mendorong Negara-negara anggotanya untuk meningkatkan 
prekonomian rakyat di Negara masing-masing. Sampai pada akhirnya 
Islamic Development Bank (IDB) bulan juli 1985 yang berkantor di 
jeddah.62

Perbankan syariah pada dasarnya adalah sistem perbankan yang 
di dalam usahanya didasarkan  pada prinsip-prinsip hukum atau syariah 
Islam dengan mengacu kepada Al-Qur’an dan Al-hadits. Maksud dari 
sistem yang sesuai dengan syariah Islam adalah beroperasi mengikuti 
ketentuan–ketentuan syari’at Islam, khususnya yang menyangkut tata-
cara bermuamalat misalnya dengan menjauhi praktik-praktik yang 
mengandung unsur-unsur riba dan melakukan kegiatan investasi atas 
dasar bagi hasil pembiayaan. 

Sedangkan kegiatan usaha dengan mengacu pada Al-Qur’an 
dan Al-hadits yang dimaksudkan beroperasi mengikuti larangan dan 
perintah yang terdapat dalam Al-Qur’an dan sunnah Rasul Muhammad 
Saw. Penekanan dalam pelarangan tersebut terutama berkaitan dengan 
praktik-paraktik bank uang mengandung dan menimbulkan unsur riba. 
Pada awalnya penerapan system perbankan syariah, pembentukan 
lembaga keuangan syariah, serta penciptaan produk-produk syariah 

62  H.A. Djazuli, Yadi Janwari, Lembaga-Lembaga Perekonomian umat (Jakarta: PT Raja 
Grafindo, 2002), hlm.61-63



73Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

dalam system keuangan untuk menciptakan sesuatu kondisi bagi umat 
muslim agar melaksanakan semua aspek kehidupannya termasuk aspek 
ekonominya dengan berlandaskan Al-Qur’an dan As-sunnah. 

Saat ini, sistem perekonomian Islam mengalami perkembangan 
yang cukup pesat dan menjadi objek kajian dan penelitian kalangan 
barat. Sistem syariah dewasa ini telah terintegrasi dan berinteraksi 
dengan system perekonomian dunia. Sistem perbankan syariah tidak 
lagi hanya dimonopoli dan diklaim sebagai sistem perbankan Negara-
negara Islam.63

Sejarah dari Bank Syariah di Indonesia itu sendiri karena masyarakat 
Indonesia yang mayoritas Islam, namun belum ada Bank yang tercermin 
pada bank-bank Timur Tengah, bank di Indonesia mayoritas Merupakan 
bank cerminan barat (Amerika dan Eropa), yang lebih dikenal bank 
konvensional, dan sebenarnya kajian tentang perbankan syariah 
sudah muncul sejak tahun 1980-an namun realisasinya berdiri tahun 
1991, oleh Bank Muamalat Indonesia. Bank ini diprakarsai oleh Majelis 
Ulama Indonesia (MUI) dan pemerintah serta dukungan dari Ikatan 
Cendekiawan Muslim Indonesia (ICMI) dan beberapa pengusaha 
muslim. 

Bank ini awalnya Memiliki landasan hukum yang lemah UU No.7 
Tahun 1992 belum dijelaskan tentang Bank Syariah, namun setelah 
terjadi revisi muncul UU No 10 Tahun 1998 dan dengan revisi UU tersebut 
maka status Bank Syariah semakin kuat Bank Muamalat Indonesia juga 
sempat terimbas oleh krisis moneter pada akhir tahun 1990-an sehingga 
ekuitasnya hanya tersisa sepertiga dari modal awal. IDB kemudian 
memberikan suntikan dana kepada bank ini dan pada periode 1999-
2002 dapat bangkit dan menghasilkan laba. Saat ini keberadaan bank 
syariah di Indonesia telah diatur dalam undang-undang yaitu UU No 10 
tahun 1998 tentang Perubahan UU No 7 Tahun 1997 tentang Perbankan.

Hingga tahun 2007 terdapat 3 institusi Bank Syariah di Indonesia 
yaitu Bank Muamalat Indonesia, Bank Syariah Mandiri dan Bank Mega 
Syariah. Sementara itu bank umum yang telah memiliki unit usaha 
syariah adalah 19 bank di antaranya merupakan bank besar seperti Bank 
Negeri Indonesia (Persero) dan Bank Rakyat Indonesia (Persero). Sistem 

63  Dahlan Slamat, Manajemen lembaga keuangan, kebijakan moneter dan perbankan, 
(Jakarta: Lembaga penerbit Fakultas Ekonomi Universitas Indonesia, 2005), hlm. 407-408



74 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

syariah juga telah digunakan oleh Bank Perkreditan Rakyat, saat ini telah 
berkembang 104 BPR Syariah.

Dengan telah diberlakukannya Undang-Undang No 21 Tahun 
2008 tentang Perbankan Syariah yang terbit tanggal 16 Juli 2008, maka 
perkembangan industri perbankan syariah nasional semakin Memiliki 
landasan hukum yang memadai dan akan mendorong pertumbuhannya 
secara lebih cepat lagi. Dengan progres perkembangannya yang 
impresif, yang mencapai rata-rata pertumbuhan asset lebih dari 65% 
per tahun dalam lima tahun terakhir, maka diharapkan peran industri 
perbankan syariah dalam mendukung perekonomian akan semakin 
signifikan.

Perkembangan perbankan syariah di Indonesia telah menjadi tolak 
ukur keberhasilan eksistensi ekonomi syariah. Bank muamalat sebagai 
bank syariah pertama dan menjadi pioneer bagi Bank Syariah lainnya 
telah lebih dahulu menerapkan sistem ini ditengah menjamurnya bank-
bank konvensional. Krisis moneter yang terjadi pada tahun 1998 telah 
menenggelamkan bank-bank konvensional dan banyak yang dilikuidasi 
karena kegagalan sistem bunganya. Sementara perbankan yang 
menerapkan sistem syariah dapat tetap eksis dan mampu bertahan.

Tidak hanya itu, di tengah-tengah krisis keuangan global yang 
melanda dunia pada penghujung akhir tahun 2008, lembaga keuangan 
syariah kembali membuktikan daya tahannya dari terpaan krisis. 
Lembaga-lembaga keuangan syariah tetap stabil dan memberikan 
keuntungan, kenyamanan serta keamanan bagi para pemegang 
sahamnya, pemegang surat berharga, peminjam dan para penyimpan 
dana di bank-bank syariah.

Hal ini dapat dibuktikan dari keberhasilan bank Muamalat melewati 
krisis yang terjadi pada tahun 1998 dengan menunjukkan kinerja yang 
semakin meningkat dan tidak menerima sepeser pun bantuan dari 
pemerintah dan pada krisis keuangan tahun 2008, Bank Muamalat 
bahkan mampu memperoleh laba Rp. 300 miliar lebih.

Perkembangan perbankan syariah mencapai memomentum 
pertumbuhannya pada 2015, seiring diberlakukannya era Masyarakat 
Ekonomi ASEAN. Sebab, pada saat itu pasar dan produk perbankan 
syariah bakal lebih banyak. Sedangkan, saat yang sama masyarakat 
semakin peduli (aware) dengan keberadaan perbankan syariah yang 
mampu menawarkan produk jasa yang lebih menarik.



75Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Terkait perkembangan umum industri perbankan syariah, kata 
Halim, sejak dibuka bank syariah pertama 1992, pertumbuhan industri 
ini dinilai cukup progresif, yakni 46% per tahun dalam lima tahun 
terakhir dan 47% pada 2010. Angka pertumbuhan tersebut jauh di atas 
pertumbuhan bank syariah global yang berkisar 10-20% pertahun.

Hingga Februari 2011, industri bank syariah telah memiliki 11 bank 
umum syariah, 23 bank unit syariah, dan 151 BPR syariah. Total aset bank 
syariah tercatat Rp98,8 triliun, dengan total pembiayaan Rp 73,6 triliun. 
Di samping memiliki financing to deposit ratio (FDR) sebesar 95.16%, 
bank syariah mencatatkan non perfoming financing (NPF) relatif rendah, 
yakni 3,66%.

Tahun 2016, share bank syariah terhadap pangsa industri 
perbankan nasional bisa atas 5%. Merujuk perkembangan industri 
perbankan syariah di Malaysia, industri syariah dinegeri jiran itu bisa 
berkembang pesat berkat kuatnya komitmen pemerintah. Pangsa pasar 
syariah di Malaysia tercatat mencapai 23%, yang banyak didominasi dari 
pendanaan pemerintah, khususnya dari dana haji dan BUMN.

Perbankan syariah sebenarnya dapat menggunakan momentum 
ini untuk menunjukkan bahwa perbankan syariah benar-benar tahan 
dan kebal krisis dan mampu tumbuh dengan signifikan. Oleh karena itu 
perlu langkah-langkah strategis untuk merealisasikannya.

Langkah strategis pengembangan perbankan syariah yang telah 
di upayakan adalah pemberian izin kepada bank umum konvensional 
untuk membuka kantor cabang Unit Usaha Syariah (UUS) atau konversi 
sebuah bank konvensional menjadi bank syariah. Langkah strategis 
ini merupakan respon dan inisiatif dari perubahan Undang-Undang 
perbankan no. 10 tahun 1998. Undang-undang pengganti UU no.7 
tahun 1992 tersebut mengatur dengan jelas landasan hukum dan jenis-
jenis usaha yang dapat dioperasikan dan diimplementasikan oleh bank 
syariah.

Pengembangan perbankan syariah di Indonesia dimaksudkan 
antara lain untuk menyediakan alternatif pelayanan kepada masyarakat 
baik dalam bentuk penyimpanan dana, atau jenis-jasa, lainnya maupun 
berupa pembiayaan yang dilakukan berdasarkan prinsip syariah. 
Adanya produk syariah tersebut memberikan tempat bagi masyarakat 
yang belum bisa menerima system bank konvensional disebabkan oleh 
karena hambatan keyakinan yang dinutnya.



76 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Pada tahun 2008, Dewan Perwakilan Rakyat dengan dukungan 
pemerintah, mengesahkan UU No. 21 Tahun 2008 tentang Perbankan 
Syariah. UU ini terdiri dari 70 pasal dan dibagi menjadi 13 bab. Secara 
umum struktur Hukum Perbankan Syariah ini sama dengan Hukum 
Perbankan Nasional. Aspek baru yang diatur dalam UU ini adalah 
terkait dengan tata kelola (corporate governance), prinsip kehati-
hatian (prudential principles), menajemen resiko (risk menagement), 
penyelesaian sengketa, otoritas fatwa dan komite perbankan syariah 
serta pembinaan dan pengawasan perbankan syariah. Bank Indonesia 
tetap mempunyai peran dalam mengawasi dan mengatur perbankan 
syariah di Indonesia, namun saat ini pengaturan dan pengawasan 
perbankan, termasuk perbankan syariah di bawah Otoritas Jasa 
Keuangan (OJK) sesuai dengan amanah UU No. 21 Tahun 2011 tentang 
Otoritas Jasa Keuangan. Dengan adanya UU khusus yang mengatur 
perbankan Syariah serta instrumen hukum lainnya, diharapkan 
eksistensi perbankan syariah semakin kokoh, para investor semakin 
tertarik untuk melakukan bisnis di bank syariah sehingga perbankan 
syariah di Indonesia semakin lebih baik lagi.

Dalam upaya pengembangan Bank Syariah dijumpai berbagai 
kendala antara lain dapat disebutkan sebagai berikut:
a.	 Masih minimnya pemahaman masyarakat terhadap jenis operasi 

dan produk-produk yang ditawarkan oleh bank-bank syariah.
b.	 Jumlah dan jaringan kantor bank syariah yang masih terbatas 

sehingga menyulitkan masyarakat mengakses pelayanan bank 
syariah.

c.	 Kurangnya sumber daya manusia yang dimiliki pemahaman dan 
pengalaman teknik perbankan syariah.

Kendala tersebut terjadi karena perbankan syariah merupakan 
lembaga baru di Indonesia. keberadaan Bank Syariah dapat dapat 
dikatakan baru benar-benar muncul pada dekade 1990-an yang diawali 
dengan disyahkannya Undang-Undang No.7 Tahun 1992 tentang 
perbankan. Oleh karena itu UU ini dapat dikatakan sebagai embrio 
penerapan Bank Syariah di Indonesia, meskipun sebenarnya UU ini tidak 
mengatur secara eksplisit mengenai perbankan syariah.

Dalam rangka menghadapi perkembangan perekonomian nasional 
yang berbah cepat, tantangan yang dinamis semakin kompleks, serta 
terintegrasi dengan perekonomian internasional. Diperlukan berbagai 
penyesuaian kebijakan dibidang perbankan. Kebijakan ini diharapkan 



77Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

dapat memperbaiki dan memperkokoh  ketahanan perbankan nasional. 
Kebijakan perbankan yang komprehensif, transparan dan mengandung 
kepastian hukum tersebut diantaranya berkaitan dengan pengaturan 
kepemilikan dan permodalan, kepengurusan, perluasan jaringan, serta 
perubahan kegiatan usaha Bank Syariah. Artinya, bank Indonesia antara 
lain tetap mempertimbangkan faktor-faktor kemampuan bank syariah, 
prinsip kehati-hatian operasional, tingkat persaingan yang sehat, tingkat 
kejenuhan jumlah bank yang melakukan kegiatan usaha berdasarkan 
prinsip syariah, pemerataan pembangunan ekonomi nasional, kelayakan 
rencana kerja, serta kemampuan dan atau kelayakan pemilik, pengurus 
dan pejabat. 

Dalam pendirian bank syariah diperlukan dukungan permodalan 
yang kuat dan pemilik bank yang layak serta kondisi keuangan yang 
sehat sehingga Bank Syariah mampu bersaing dalam dunia perbankan 
internasional. Hal ini sejalan dengan perkembangan globalisasi sistem 
keuangan dan pembukaan akses pasar serta perlakuan non-diskriminasi. 

Sehubungan dengan itu terhadap pihak asing diberikan juga 
kesempatan untuk berperan serta dalam kepemilikan dan kepengurusan 
Bank Syariah dengan tetap memperhatikan aspek kemitraan dengan 
pihak nasional. Selain permodalan yang kuat, bank perlu didukung pula 
oleh pengurus, Dewan pengawas Syari’a, dan pejabat yang mampu dan 
kompeten untuk menglola bank secara sehat. Persyaratan kepengurusan  
dan dewan pengawas syariah yang berkaitan dengan kualitas, 
kuantitas, perngkapan jabatan, dan independensi dari pengurus dan 
Dewan Pengurus Syariah diatur dengan cara seleksi administratif dan 
wawancara sebagai salah satu pilar dalm menciptakan good corporate 
governance.64

3.	 Produk-Produk Bank Syariah
Bank merupakan lembaga keuangan yang dibangun atas dasar 

kepercayaan. Bank pun dalam pendanaan operasionalnya sebagian besar 
berasal dari masyarakat. Dana-dana yang dihimpun dari masyarakat 

64	  Dahlan Slamat, Manajemen lembaga keuangan, kebijakan moneter dan 
perbankan, (Jakarta: Lembaga penerbit Fakultas Ekonomi Universitas Indonesia, 
2005),  hlm. 409-413



78 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

ternyata menjadi sumber dana terbesar yang dijadikan andalan oleh 
bank tersebut. Pencapaiannya mencapai 80-90% dari seluruh dana yang 
dikelola bank. Setiap lapisan masyarakat yang menyimpan uangnya 
harus benar-benar yakin akan keamanan uang yang diamanahkannya 
kepada bank-bank tertentu dan dalam jangka waktu tertentu pula.	
Dalam menghimpun dana, bank menyediakan beberapa produk untuk 
memenuhi kebutuhan masyarakat dan tuntutan zaman yang semakin 
canggih ]dengan adanya teknologi modern sekaligus persaiangan 
di dunia global. Selain itu, produk-produk tersebut bertujuan untuk 
meningkatkan kesejahteraan masyarakat dan penyimpanan kekayaan, 
sehingga dibutuhkanlah jasa perbankan untuk memenuhinya. Seperti 
produk-produk penghimpun dananya, yakni: giro, tabungan, dan 
deposito. Namun, dalam prakteknya ternyata tidak semuanya dapat 
dibenarkan oleh hukum Islam, oleh karenanya perlu dipahami lagi 
secara lebih mendalam supaya tidak melanggar hukum Islam yang telah 
ditetapkan demi kemashlahatan umat manusia. Dari ketiga produk 
penghimpun dana yang disediakan oleh bank,

Berdasarkan ketentuan Bank Indonesia, bank yang telah mendapat 
izin beroperasi sebagai bank syariah  dilarang melakukan kegiatan usaha 
perbankan secara konvensional dan dilarang mengubah kegiatan usaha 
menjadi bank konvensional.65

Bank syariah yang terdiri dari BUS, UUS, serta BPRS, pada dasrnya 
melakukan kegiatan usaha yang sama dengan bank konvensional, yaitu 
melakukan penghimpunan dana dan penyaluran dana masyarakat di 
samping penyediaan jasa-jasa keuangan lainnya. Sama seperti halnya 
dengan bank konvensional, bank syariah juga menawarkan nasabah 
dengan bank konvensional adalah dalam produk perbankan. Hanya saja 
bedanya denga bank konvensional adalah dalam hal penentuan harga, 
baik terhadap harga jual maupun harga belinya. Produk-produk yang 
ditawarkan sudah tentu sangat Islami., termasuk dalam memberikan 
pelayanan kepada nasabahnya. Berikut ini jeis-jenis produk bank syariah 
yang ditawarkan adalah sebagai berikut:

1.  	 Al-wadi’ah  (Simpanan)
Al-Wadi’ah atau dikenal dengan nama titipan atau simpanan, 

merupakan titipan murni dari satu pihak ke pihak lain, baik perorangan 
maupun badan hukum yang harus dijaga dan dikembalikain kapan saja 

65	  ibid



79Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

bila si penitip menghendaki. Penerima simpanan disebut yad al-amanah 
yang artinya tangan amanah. Si penyimpan tidak bertanggung jawab 
atas segala kehilangan dan kerusakan yang terjadi pada titipan selama 
hal itu bukan akibat dari kelalaian atau kecerobohan yang bersangkutan 
dalam memelihara barang titipan. Penggunaan uang titipan harus 
terlebih dulu meminta izin kepada si pemilik uang dan dengan catatan 
si pengguna uang menjamin akan mengembalikan uang tersebut 
secara utuh. Dengan demikian prinsip yad al-amanah (tangan amanah) 
menjadi yad adh-dhamanah (tangan penanggung).



80 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Prinsip wadi’ah yang diterapkan adalah wadi’ah yad dhamanah 
yang diterapkan pada produk rekening giro. Wadh’ah dhamanah 
berbeda dengan wadi’ah amanah. Dalam wadi’ah amanah harta titipan 
tidak boleh dimanfaatkan oleh yang dititipi, sedangkan dhamanah yang 
dititipi (bank) boleh memanfaatkan harta titipan tersebut. Implikasi 
hukumnya sama dengan qardh, dimanan  nasabah meminjamkan uang 
kepada bank. Pemilik dana tidak mendapat imbalan tapi insentif yang 
tidak diperjanjikan. Dalam praktiknya nisbah antara bank (shahibul 
maal) dengan deposan (mudharib) biasanya bonus untuk giro wadiah 
sebesar 30%, nisbah 40%:60% untuk simpanan tabungan dan nisbah 
45%:55% untuk simpanan deposito.

2.  	 Pembiayaan Dengan Bagi Hasil
a.	  Al-Musyarakah (Partisipasi Modal)

Al-Musyarakah adalah akad kerja sama antara dua pihak 
atau lebih untuk melakukan usaha tertentu. Masing-masing 
pihak memberikan dana atau amal dengan kesepakatan bahwa 
keuntungan atau resiko akan ditanggung bersama sesuai dengan 
kesepakatan.

AI-Musyarakah dalam praktik perbankan diaplikasikan dalam 
hal pembiayaan proyek. Dalam hal ini nasabah yang dibiayai 
dengan bank sama-sama menyediakan dana untuk melaksanakan 
proyek tersebut. Keuntungan dari proyek dibagi sesuai dengan 
kesepakatan untuk bank setelah terlebih dulu mengembalikan 
dana yang dipakai nasabah. Al-Musyarakah dapat pula dilakukan 
untuk kegiatan investasi seperti pada lembaga keuangan modal 
ventura.

b.  	 AI-Mudharabah
Pengertian Mudharabah dapat didefinisikan sebagai sebuah 

akad atau perjanjian diantara dua belah pihak, dimana pihak 
pertama sebagai pemilik modal (shahib al-mal atau al-mal), 
memercayakan kepada pihak kedua atau pihak lain (pengusaha), 
untuk menjalankan suatu aktivitas atau usaha. Apabila mengalami 
kerugian maka akan ditanggung pemilik modal selama kerugian 
itu bukan akibat kelalaian pengelola, maka sipengelolalah yang 
bertanggugjawab. Dan didalam praktiknya mudharabah terbagi 
menjadi 2 macam, yakni:



81Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

a) 	 Mudharabah Muthlaqah merupakan kerja sama antara 
pihak pertama dan pihak lain yang cakupannya lebih luas. 
Maksudnya tidak dibatasi oleh waktu, spesifikasi usaha dan 
daerah bisnis.

b) 	 Mudharabah Muqayyadah merupakan kebalikan dari 
Mudharabah Muthlaqah di mana pihak lain dibatasi oleh 
waktu spesifikasi usaha dan daerah bisnis.
Dalam dunia perbankan Al-Mudharabah biasanya 

diaplikasikan pada produk pembiayaan atau pendanaan seperti, 
pembiayaan modal kerja. Dana untuk kegiatan Mudharabah 
diambil dari simpanan tabungan berjangka seperti tabungan haji 
atau tabungan kurban. Dana juga dapat dilakukan dari deposito 
biasa dan deposito spesial yang dititipkan

Dan keistmewaan dari sebuah Mudharabah adalah pada peran 
ganda dari mudharib, yakni sebagai wakil (agen) sekaligus mitra. 
Mudharib adalah wakil dari rabb al- mal dalam setiap transaksi yang 
ia lakukan pada harta mudharabah. Mudharib kemudian menjadi 
mitra dari rabb al-mal ketika ada keuntungan.

c. 	 Al-Muzara’ah
Pengertian AI-Muzara’ah adalah kerja sama pengolahan 

pertanian antara pemilik lahan dengan penggarap. Pemilik lahan 
menyediakan lahan kepada penggarap untuk ditanami produk 
pertanian dengan imbalan bagian tertentu dari hasil panen. Dalam 
dunia perbankan kasus ini diaplikasikan untuk pembiayaan bidang 
plantation atas dasar bagi hasil panen.

Pemilik lahan dalam hal ini menyediakan lahan, benih, dan 
pupuk. Sedangkan penggarap menyediakan keahlian, tenaga, dan 
waktu. Keuntungan diperoleh dari hasil panen dengan imbalan 
yang telah disepakati.

d. 	 Al-Musaqah
Pengertian AI-Musaqah merupakan bagian dari Al-Muza’arah 

yaitu penggarap hanya bertanggung jawab atas penyiraman dan 
pemeliharaan dengan menggunakan dana dan peralatan mereka 
sendiri. Imbalan tetap diperoleh dari persentase hasil panen 
pertanian. Jadi tetap dalam konteks adalah kerja sama pengolahan 
pertanian antara pemilik lahan dengan penggarap.



82 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

3.  	 Bai’al Murabahah
Pengertian Bai’al-Murabahah merupakan kegiatan jual beli pada 

harga pokok dengan tambahan keuntungan yang disepakati. Dalam hal 
ini penjual harus terlebih dulu memberitahukan harga pokok yang ia 
beli ditambah keuntungan yang diinginkannya.

Sebagai contoh harga pokok barang “X” Rp 100.000,-. Keuntungan 
yang diharapkan adalah sebesar Rp 5.000,-, sehingga harga jualnya Rp 
105.000,-. Kegiatan Bai’al-Murabahah ini baru dilakukan setelah ada 
kesepakatan dengan pembeli, baru kemudian dilakukan pemesanan. 
Dalam dunia perbankan kegiatan Bai’al-Murabahah pada pembiayaan 
produk barang-barang investasi baik dalam negeri maupun luar negeri 
seperti Letter of credit atau lebih dikenal dengan nama L/C.

4. 	 Bai’as-Salam
	 Bai’as-salam artinya pembelian barang yang diserahkan 

kemudian hari, sedangkan pembayaran dilakukan di muka. Prinsip yang 
harus dianut adalah harus diketahui terlebih dulu jenis, kualitas dan 
jumlah barang dan hukum awal pembayaran harus dalam bentuk uang.

5. 	 Bai’al Istishna’
Bai’ Al Istishna’ merupakan bentuk khusus dari akad Bai’assalam, 

oleh karena itu ketentuan dalam Bai` Al istishna’ mengikuti ketentuan 
dan aturan Bai’as-salam. Pengertian Bai’ Al Istishna’ adalah kontrak 
penjualan antara pembeli dengan produsen (pembuat barang). Kedua 
belah pihak harus saling menyetujui atau sepakat lebih dulu tentang 
harga dan sistem pembayaran. Kesepakatan harga dapat dilakukan 
tawar-menawar dan sistem pembayaran dapat dilakukan di muka atau 
secara angsuran per bulan atau di belakang.

6. 	 Al-Ijarah (Leasing)
Pengertian Al-Ijarah adalah akad pemindahan hak guna atas 

barang atau jasa, melalui pembayaran upah sewa, tanpa diikuti dengan 
pemindahan kepemilikan atas barang itu sendiri. Dalam praktiknya 
kegiatan ini dilakukan oleh perusahaan leasing, baik untuk kegiatan 
operating lease maupun financial lease.

7.  	 Al-Wakalah (Amanat)
Wakalah atau wakilah artinya penyerahan atau pendelegasian atau 

pemberian mandat dari satu pihak kepada pihak lain. Mandat ini harus 
dilakukan sesuai dengan yang telah disepakati oleh si pemberi mandat.

8.  	 Al-Kafalah (Garansi)
Al-Kafalah merupakan jaminan yang diberikan penanggung 



83Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

kepada pihak ketiga untuk memenuhi kewajiban pihak kedua atau 
yang ditanggung. Dapat pula diartikan sebagai pengalihan tanggung 
jawab dari satu pihak kepada pihak lain. Dalam dunia perbankan dapat 
dilakukan dalam hal pembiayaan dengan jaminan seseorang.

9.  	 Al-Hawalah
Al-Hawalah merupakan pengalihan utang dari orang yang 

berutang kepada orang lain yang wajib menanggungnya. Atau dengan 
kata lain pemindahan beban utang dari satu pihak kepada lain pihak. 
Dalam dunia keuangan atau perbankan dikenal dengan kegiatan anjak 
piutang atau factoring.

10. 	 Ar-Rahn
Ar-Rahn merupakan kegiatan menahan salah satu harta milik si 

peminjam sebagai jaminan atas pinjaman yang diterimanya. Kegiatan 
seperti ini dilakukan seperti jaminan utang atau gadai.

Adapun kegiatan usaha Bank Umum Syariah dan Unit Usaha 
Syariah adalah:
a. 	 Penghimpun dana

-  modal inti,
-  simpanan dan investasi

b. 	 Penyaluran dana
-  	 Pembiayaan berdasarkan pola jual beli dengan akad 

murabahah, salam atau istishna’
-	 Pembiayaan bagi hasil berdasarkan akad Mudharabah atau 

Musyarakah
-  	 Pembiayaan berdasarkan akad qardh
- 	 Pembiayaan penyewa barang bergerak atau tidak bergerak 

kepada nasabah berdasarkan akad Ijarah atau sewa beli dalam 
bentuk Ijarah Muntahiya Bittamlik.

-  	 Pengambilan utang berdasarkan akad Hawalah
-  	 Pembiayaan multijasa

c. 	 Jasa keuangan perbankan
-  	 Letter of credit (L/C) Impor syariah
-  	 Bank garansi syariah
-  	 Penukaran valuta asing

Sesuai dengan karakteristiknya, maka laporan akuntansi bankislam 
meliputi:
a. 	 Laporan keuangan yang mencerminkan kegiatan Bank Syariah 

sebagai investor beserta hak dan kewajibannya yang dilaporkan 



84 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

kedalam bentuk, antara lain:
Ø 	 Laporan posisi keuangan/neraca
Ø 	 Laporan laba-rugi
Ø 	 Laporan arus kas
Ø  	 Laporan perubahan modal (ekuitas)

b. 	 Laporan keuangan yang mencerminkan perubahan dalam investasi 
terikat yang dikelola bank syariah untuk kemanfaatan pihak-pihak 
lain berdasarkan akad mudharabah atau agen investasi yang 
dilaporkan dalam laporan perubahan dana investasi terikat.

c. 	 Laporan keuangan yang mencerminkan peran bank syariah 
sebagai pemegang amanah dan kegiatan sosial yang dikelola 
secara terpisah dan dilaporkan kedalam bentuk:
Ø  	 Laporan sumber dan penggunaan zakat
Ø  	 Laporan sumber dan penggunaan dana qardh/qardul hasan
Beberapa hal yang menonjol dalam akuntansi bank Islam adalah:

yy Giro dan tabungan wadiah dicatat/disajikan sebagai utang dalam 
neraca

yy Rekening investasi mudharabah bebas/deposito dicatat/disajikan 
sebagai rekening tersendiri antar utang dan modal (bukan utang)

yy Rekening investasi tidak bebas dicatat terpisah sebagai off balance 
sheet account dalm bentuk laporan perubahan posisi investasi 
tidak bebas.

yy Piutang murabahah dicatat sebesar sisa haraga jual yang belum 
tertagih dikurangi dengan margin yang belum diterima.

yy Investasi mudharabah dan musyarakah disajikan sebesar sisa nilai 
modal yang disertakan atau diinvestasikan.

yy Asset yang disewakan dicatat sebesar harga  perolehan dikurangi 
dengan akumulasi penyusutan.

yy Pendapatan pada umumnya diakui secara cash basis sedangkan 
beban tetap secara  accrual basis.

yy Bagi hasil antara mudharib dan shibul mal dilakukan atas profit loss 
sharing atau revenue sharing, sedangkan pendapatan yang berasal 
dari investasi dana yang bukan berasal dari rekening investasi 
sepenuhnya menjadi pendapatan bank, disamping itu pendapatan 
jasa bank sepenuhnya menjadi pendapatan bank yang tidak dibagi 
hasilkan.66

66	  Andri Soemitra, Bank dan Lembaga Keuangan Syariah, (Jakarta: Kencana, 
2010), Hlm. 72-95



85Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN X
MODEL-MODEL EKONOMI ISLAM:  

ASURANSI SYARIAH

1.	 Definisi Asuransi Syariah
Menurut Dr. H. Hamzah Ya’cub dalam buku Kode Etik Dagang  

Menurut Islam, menyebut bahawa asuransi berasal dan dari kata dalam 
bahasa Inggris insurance atau assurance yang berarti jaminan. Dalam 
pasal 246 Kitab Undang-undang Hukum Dagang (KUHD) dijelaskan 
bahwa asuransi adalah:

“Suatu perjanjian dengan mana seorang penanggung mengikatkan 
diri kepada seorang tertanggung dengan suatu premi untuk 
memberikan penggantian kepadanya karena suatu kerugian, kerusakan 
atau kehilangan keuntungan yang diharapkan, yang mungkin akan 
dideritanya kerena suatu peristiwa yang tak  tertentu”.67

 Menurut pasal 1 undang-undang no. 2 tahun 1992 tentang usaha 
perasuransian, asuransi atau pertanggungan adalah perjanjian antara 
dua pihak atau lebih, dengan mana pihak penanggung mengikat 
diri kepada tertanggung, dengan menerima premi asuransi, untuk 
memberikan penggantian kepada tertanggung karena kerugian, 
kerusakan atau kehilangan keuntungan yang diharapkan, atau 
tanggung jawab hukum pada pihak ketiga yang mungkin ada diderita 
tertanggung, yang timbul dari suatu peristiwa yang tidak pasti, atau 
untuk memberikan suatu pembayaran yang didasarkan atas meninggal 
atau hidupnya seseorang yang dipertanggungkan.68

67	   M. Solahudin,   Lembaga Ekonomi dan Keuangan Islam, (Surakarta: 
Muhammadiyah University Press, 2006), hlm. 127.
68	   Heri Sudarsono, Bank dan Lembaga Keuangan Syariah Deskripsi dan Ilustrasi, 



86 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Di dalam Al-Qur’an dan Al-Hadis tidak ada satupun ketentuan-
ketentuan yang mengatur secara eksplisit tentang asuransi. Oleh karena 
itu masalah asuransi dalam Islam termasuk “ijtihadiah” artinya untuk 
menentukan hukumnya asuransi ini halal atau haram masih diperlukan 
peranan akal pikiran para ulamaahli fiqh melalui ijtihad.

Ada beberapa macam pendapat para ulama tentang asuransi 
diantaranya:
1. 	 Bahwa asuransi termasuk segala macam bentuk dan cara operasinya 

hukunya haram. Pandangan ini didukung oleh beberapa ulama 
antara lain, Yusuf Al-Qardhawi, Sayid Sabiq, Abdullah Al-Qalqili dan 
Muhammad Bakhit al-Muth’i.
a)  Asuransi mengandung unsur perjudian yang dilarang didalam 

Islam.
b)	  Asuransi mengandung unsur ketidakpastian.
c)	 Asuransi mengandung unsur “ Riba” yang dilarang dalam 

Islam.
d) 	 Asuransi mengandung unsur eksploitasi yang bersifat 

menekan.
e) 	 Asuransi termasuk jual beli atau tukar-menukar mata uang 

yang tidak secara tunai (Akad Sharf).
f ) 	 Asuransi obyek bisnisnya digantungkan pada hidup dan 

matinya seseorang, yang berarti mendahului tak takdir Tuhan.

2. 	 Bahwa asuransi hukumnya halal atau diperbolehkan dalam islam. 
Pandangan ini didukung oleh beberapa ulama antara lain, Abdul 
Wahab Khallaf, Muh. Yusuf Musa, Abdurrahman Isa, Mustafa Ahmad 
Zarqa dan Muhammad Nejatullah Siddiqi.
a) 	 Tidak ada ketetapan nas, Al-Qur’an maupun Al-Hadis yang 

melarang asuransi.
b) 	 Terdapat kesepakatan kerelaan dari keuntungan bagi kedua 

belah pihak baik penanggung maupun tertanggung.
c) 	 Kemaslahatan dari usaha asuransi lebih besar daripada 

mudharatnya.
d) 	 Asuransi termasuk akad mudharatnya roboh atas dasar profit 

and loss sharing.
e) 	 Asuransi termasuk kategori koparasi (Syirkah Ta’awuniyah) 

yang diperbolehkan dalam Islam.

cet 2, (Yogyakarta: Ekonisia, 2004), hlm. 112



87Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

3. 	 Bahwa asuransi yang diperbolehkan adalah asuransi yang bersifat 
komersial dilarang dalam islam. Pandangan ini didukung oleh 
beberapa ulama antara lain, Muhammad Abu Zahro dengan alasan 
bahwa asuransi yang bersifat sosial diperbolehkan karena jenis 
asuransi sosial tidak mengandung unsur-unsur yang dilarang di 
dalam Islam. Sedangkan asuransi yang bersifat komersial tidak 
diperbolehkan karena mengandung unsur-unsur yang dilarang di 
dalam Islam.

4. 	 Bahwa hukum asuransi termasuk subhat, karena tidak ada dalil syar’I 
yang secara jelas mengharamkan atau yang menghalalkan asuransi 
oleh karena itu kita harus berhati-hati didalam berhubungan 
dengan asuransi.69 

2.	 Dasar Hukum Asuransi Syariah
Dikalangan Muslim terdapat kesalahpahaman, bahwa asuransi 

itu tidak Islami. Mereka berpendapat bahwa asuransi sama dengan 
mengingkari rahmat ilahi. Hanya Allah yang bertanggung jawab untuk 
memberikan mata pencarian yang layak kepada kita.

A.	 Al-Qur’an
1.	 Surah al-Maaidah ayat 2:

َرَامَ وَلَا  هۡرَ ٱلۡح ِ وَلَا ٱلشَّ لُِّواْ شَعَٰٓئرَِ ٱللَّه ِينَ ءَامَنُواْ لَا تُح هَا ٱلَّذ يُّ
َ
أ يَٰٓ

َرَامَ يبَۡتَغُونَ فَضۡلٗا مِّن  َيۡتَ ٱلۡح ٓ ءَامِّٓيَن ٱلۡب ٱلهَۡدۡيَ وَلَا ٱلۡقَلَٰٓئدَِ وَلَا
ۡرمَِنَّكُمۡ شَنَأَنُ قَوۡمٍ  ْۚ وَلَا يَج بّهِِمۡ وَرضِۡوَنٰٗاۚ وَإِذَا حَلَلۡتُمۡ فَٱصۡطَادُوا رَّ
 ِ ّ َىَل ٱلبِۡر ْۘ وَتَعَاوَنوُاْ ع ن تَعۡتَدُوا

َ
َرَامِ أ وكُمۡ عَنِ ٱلمَۡسۡجِدِ ٱلۡح ن صَدُّ

َ
أ

 َ ٱللَّه إنَِّ   ۖ َ ٱللَّه وَٱتَّقُواْ  وَٱلۡعُدۡوَنِٰۚ  ثمِۡ  ِ
ٱلۡإ َىَل  ع تَعَاوَنوُاْ  وَلَا  وَٱلتَّقۡوَىٰۖ 

شَدِيدُ ٱلۡعِقَابِ ٢
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu melanggar 
syi›ar-syi›ar Allah, dan jangan melanggar kehormatan bulan-
bulan haram, jangan (mengganggu) binatang-binatang had-ya, 

69	   Warkum Sumitro, Asas – Asas Perbankan Islam dan Lembaga-Lembaga Terkait 
(BMUI dan Takaful) di Indonesia, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996),  hlm 166-167



88 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

dan binatang-binatang qalaa-id, dan jangan (pula) mengganggu 
orang-orang yang mengunjungi Baitullah sedang mereka mencari 
kurnia dan keridhoan dari Tuhannya dan apabila kamu telah 
menyelesaikan ibadah haji, Maka bolehlah berburu. dan janganlah 
sekali-kali kebencian(mu) kepada sesuatu kaum karena mereka 
menghalang-halangi kamu dari Masjidil haram, mendorongmu 
berbuat aniaya (kepada mereka). dan tolong-menolonglah kamu 
dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-
menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. dan bertakwalah 
kamu kepada Allah, Sesungguhnya Allah Amat berat siksa-Nya”. (Q.S, 
al-Maidah:2).

2. 	 Surah al-Baqarah ayat 185

١٨٥ َ َ وَلَا يرُِيدُ بكُِمُ ٱلۡعُسۡر ُ بكُِمُ ٱلۡيُسۡر يرُيِدُ ٱللَّه
Artinya: “….Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak 
menghendaki kesukaran bagimu….” (Q.S, al-Baqarah:185).

3. 	 Surah al-Baqarah ayat 261.

نۢبَتَتۡ 
َ
أ حَبَّةٍ  كَمَثَلِ   ِ سَبيِلِ ٱللَّه مۡوَلٰهَُمۡ فِي 

َ
أ ينُفِقُونَ  ِينَ  ٱلَّذ ثَلُ  مَّ

ُ يضَُعِٰفُ لمَِن يشََاءُٓۚ  ِ سُنۢبُلَةٖ مِّائْةَُ حَبَّةٖۗ وَٱللَّه
ّ سَبۡعَ سَنَابلَِ فِي كُل

ُ وَسِٰعٌ عَليِمٌ ٢٦١ وَٱللَّه
Artinya: “Perumpamaan (nafkah yang dikeluarkan oleh) orang-orang 
yang menafkahkan hartanya dijalan Allah adalah serupa dengan 
sebutir benih yang menumbuhkan tujuh butir benih, pada tiap-
tiap bulir: seratus biji. Allah melipatgandakan (ganjaran) bagi siapa 
yang dia kehendaki. Dan Allah maha luas (karunia-nya) lagi maha 
mengetahui. (Q.S, al-Baqarah 2:261)



89Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

4. 	 Surah Yusuf ayat 46-49

سَبۡعٌ  كُلُهُنَّ 
ۡ
يأَ سِمَانٖ  بَقَرَتٰٖ  سَبۡعِ  فِي  فۡتنَِا 

َ
أ يقُ  دِّ ٱلصِّ هَا  يُّ

َ
أ يوُسُفُ 

رجِۡعُ إلَِى ٱلنَّاسِ 
َ
ٓ أ خَرَ ياَبسَِٰتٖ لَّعَلِّي

ُ
ٖ وَأ عِجَافٞ وسََبۡعِ سُنۢبُلَتٍٰ خُضۡر

بٗا فَمَا حَصَدتُّمۡ فَذَرُوهُ 
َ
لَعَلَّهُمۡ يَعۡلَمُونَ ٤٦ قَالَ تزَۡرعَُونَ سَبۡعَ سِنيَِن دَأ

تِي مِنۢ بَعۡدِ ذَلٰكَِ سَبۡعٞ 
ۡ
كُلوُنَ ٤٧ ثُمَّ يأَ

ۡ
ا تأَ فِي سُنۢبُلهِۦِٓ إلَِّا قَليِلٗا مِّمَّ

تِي مِنۢ 
ۡ
ۡصِنُونَ ٤٨ ثُمَّ يأَ ا تُح مۡتُمۡ لهَُنَّ إلَِّا قَليِلٗا مِّمَّ كُلۡنَ مَا قَدَّ

ۡ
شِدَادٞ يأَ

ونَ ٤٩ ُ مٞ فيِهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفيِهِ يَعۡصِر بَعۡدِ ذَلٰكَِ عَا
Artinya: “(Setelah pelayan itu berjumpa dengan yusuf dia berseru: 
“Yusuf, hai orang yang amat yang dipercaya, terangkanlah kepada 
kami tentang tujuh ekor sapi betina yang kurus-kurus dan dan tujuh 
bulir (gandum) yang hijau dan (tujuh) lainya yang kering agar aku 
kembali kepada orang-orang itu, agar mereka mengetahuinya”. Yusuf 
berkata: “Supaya kamu bertanam tujuh tahun (lamanya) sebagaimana 
biasa; maka apa yang kamu tuaihendaklah kamu biarakan dibulirnya 
kecuali sedikit untuk kamu makan. Kemudian setelah itu aakan 
datang tujuh tahun yang amat sulit, yang menghabiskan apa yang 
kamu simpan untuk menghadapinya (tahun sulit), kecuali sedikit 
dari (bibit gandum) yang kamu simpan. Kemudian setelah itu akan 
datangtahun yang padanya manusia diberi hujan (dengan cukup) 
dan di masa itu mereka memeras anggur). (Q.S, Yusuf: 46-49)

5. 	 Surah al-Taghaabun ayat 11.

ِ صَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إلَِّا بإِذِنِْ اللَّه
َ
مَا أ

Artinya: tidak ada suatu musibah pun yang menimpa seseorang 
kecuali dengan izin Allah….” (Q.S, al- Taghaabun 64:11)



90 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

6. Surah luqman ayat 34.

رحَۡامِۖ 
َ ِلُ ٱلۡغَيۡثَ وَيَعۡلَمُ مَا فِي ٱلۡأ ّ اعَةِ وَيُنَز َ عِندَهۥُ عِلۡمُ ٱلسَّ إنَِّ ٱللَّه

يِّ 
َ
بأِ نَفۡسُۢ  تدَۡريِ  وَمَا  غَدٗاۖ  تكَۡسِبُ  اذَا  مَّ نَفۡسٞ  تدَۡريِ  وَمَا 

َ عَليِمٌ خَبيُِرۢ ٣٤ رۡضٖ تَمُوتُۚ إنَِّ ٱللَّه
َ
أ

Artinya: “Sesungguhnya Allah, hanya pada sisi-Nya sajalah 
pengetahuan tentang hari kiamat dan dialah yang  menurunkan 
hujan, dan mengetahui apa yang ada dalam rahim. Dan tidak 
seorangpun yang mengetahui (dengan pasti) apa yang akan 
diusahakannya besok; dan tidak seorangpun yang dapat mengetahui 
dibumi mana ia akan mati. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui 
lagi maha mengenal.” (Q.S, Luqman 31: 34).70

7. 	 Surah Hud ayat 16.

ِ رزِقُْهَا َىَل اللَّه رضِْ إلَِّا ع
َ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأ

Artinya: “Dan tidak ada suatu binatang melata pun di bumi melainkan 
Allah-lah yang memberi rezekinya.” (Q.S, Hud 11:16)
8. 	 Surah an-Naml ayat 64.

ِ ئلَِهٌ مَعَ اللَّه
َ
رضِْ أ

َ مَاءِ وَالْأ وَمَنْ يرَْزقُُكُمْ مِنَ السَّ
Artinya: “…dan siapa (pula) yang memberikan rezeki kepadamu dari 
langit dan bumi ? apakah disamping Allah ada tuhan yang lain ?...” 
(Q.S, An-Naml 27: 64)

9. 	 Surah al-Hijr ayat 20.

ُ برَِازقِيَِن وجََعَلنَْا لَكُمْ فيِهَا مَعَايشَِ وَمَنْ لسَْتُمْ لَه
Artinya: “...dan kami telah menjadikan untukmu dibumi keperluan-

70	   AM. Hasan Ali, Asuransi Dalam Perspektif hukum Islam, (Jakarta; 
Prenada Media, 2004), hlm. 105-110                              



91Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

keperluan hidup, dan (kami menciptakan pula) makhluk-makhluk 
yang kamu sekali-kali bukan memberi rezeki kepadanya.” (Q.S, Al-Hijr 
15:20)
Untuk memahami ayat-ayat ini dengan tepat kita harus lebih 

mendalami persoalannya. Maksud dari ayat-ayat ini tidak berarti bahwa 
Allah menyediakan makanan dan pakain kepada kita tanpa usaha. 
Sebenarnya, semua ayat itu membicarakan tentang ekonomi dimasa 
depan yang penuh kedamaian, yang selalu dibayangkan Islam. Dan 
seperti yang dinyatakan dalam islam bahwa manusia sebagai Khalifah 
Allah di Bumi, hanya dapat mempertahankan gelarnya yang agung bila 
ia melaksanakan perintah perintah yang terkandung dalam Al-Qur’an 
dengan penafsiran yang tepat. Allah menghendaki tiadanya orang yang 
kehilangan mata pencaharianya yang layak, dan ia harus kebal terhadap 
setiap gangguan apapun. Oleh karena itu adalah kewajiban tertinggi 
dari suatu negara untuk menjamin hal ini. Dan asuransi membantu 
tercapainya tujuan ini.

Mengenai hal ini, boleh dikemukakan bahwa terdapat sekelompok 
orang yang tidak dapat membedakan antar asuransi dengan perjudian, 
mereka menyamakan asuransi dengan spekulasi. Padahal dengan 
asuransi orang yang menjadi tanggungan dari seorang yang meninggal 
dunia terlebih dahulu dapat menerima keuntungan lumayan nuntuk 
sejumlah untuk sejumlah kecil uang yang telah dibayar almarhum 
sebagai premi. Tampaknya hal ini seperti sejenis perjudian. Tetapi 
perbedaanya antara asuransi dengan perjudian adalah fundamental, 
karena dasar asuransi adalah kerja sama yang diakui dalam islam

Pada kenyataanya ciri khas asuransi adalah pembayaran dari semua 
peserta untuk membantu tiap peserta lainnya bila dibutuhkan. Prinsip 
saling menguntungkan ini tidak terbatas dalam kadar paling ringan bagi 
perusahaan bersama tapi berlaku juga untuk semua organisasi asuransi 
mana pun walau bgai mana pun struktur hukumnya.71 

71	    Muhamad Abdul Manan, Teori dan Praktek Ekonomi Islam, (Yogyakarta: Dana 
Bhakti Wakaf ) hlm. 301-302



92 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

B. 	 Hadits

عن أ بي هر ير ة )ر ض( عن النبي )ص( قا ل: من نفس عن مؤ من كر ب 
الد نيا نفس الله عنه كرب يو م ا لقيا مة ومن يسر على معسر يسر الله عليه 

فى الدنيا وا لأخرة )رواه مسلم(
Artinya:  “diriwayatkan oleh Abu Hurairah ra, Nabi Muhammad 
bersabda: Barangsiapa yang menghilangkan kesulitan duniawinya 
seorang mukmin, maka Allah SWT. Akan menghilangkan 
kesulitangnya pada hari kiamat, barang siapa yang mempermudah 
kesulitan seseorang, maka Allah SWT. Akan mempermudah urusan 
dunia dan akhirat. (HR. Muslim).
Merujuk Undang-Undang Perasuransian yang baru yang sudah 

mengakomodir keberadaan asuransi syariah secara lebih lengkap, 
diharapkan industri asuransi syariah akan semakin berkembang 
dengan lebih baik di Indonesia. Para praktisi asuransi jiwa syariah akan 
sangat terbantu dalamm pengembangan bisnisnya dengan dukungan 
penerapan UU No 40 Tahun 2014 tentang Perasuransian.

Para praktisi asuransi jiwa syariah akan sangat terbantu dalam 
pengembangan bisnisnya dengan dukungan penerapan UU No 40 
Tahun 2014 tentang Perasuransian. Undang-Undang Nomor 40 Tahun 
2014 tentang Perasuransian merupakan salah satu unsur penting guna 
memajukan industri asuransi syariah di tanah air. 

Dengan adanya regulasi tersebut, industri asuransi syariah di tanah 
air diharapkan akan bisa bergerak lebih optimal ke depannya dan bisa 
terus berkembang, setelah sebelum ini stagnan saja perkembangannya 
akibat terkendala banyak hal, termasuk diantaranya regulasi yang 
kurang mendukung.

3.	 Prinsip-Prinsip Dasar Asuransi Syariah
Dalam hal ini, prinsip dasar asuransi syari’a ada sembilan macam, 

yaitu: tauhid, keadilan, tolong-menolong, kerja sama, amanah, kerelaan, 
larangan riba, larangan judi, dan larangan gharar.

1.	 Tauhid (unity)
Prinsip tauhid adalah dasar utama dari setiap bentuk tabungan 



93Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

yang ada dalam syariah Islam. Setiap bangunan dan  aktivitas kehidupan 
manusia harus didasarkan pada nilai-nilai ketuhanan.

Dalam berasuransi yang harus diperhatikan adalah bagaimana 
seharusnya menciptakan suasana dan kondisi bermuamalah yang 
tertuntun oleh nilai-nilai ketuhanan paling tidak dalan setiap melakukan 
aktivitas berasuransi ada semacam keyakinan dalam hati bahwa Allah 
SWT selalu mengawasi seluruh gerak langkah kita dan selalu berada 
bersama kita.

2.	 Keadilan (justice)
Prinsip kedua dalam berasuranasi adalah terpenuhinya niulai-nilai 

keadilan antara pihak-pihak yang terkait dengan akad asuransi. Keadilan 
dalam hal ini dipahami sebagai upaya dalam menempatkan hak dan 
kewajiban anatara nasabah dan perusahaan asuransi.

Di sisi lain,, keuntungan yang dihasilakan oleh perusahaan dari 
hasil investasi dana nasabah harus dibagai sesuai dengan akad yang 
disepakati sejak awal. Jika nisbah yang disepakati anatara kedua belah 
pihak 40:60, maka realita pembagian keuntungan juga harus mengacu 
pada keuntungan tersebut.

3. 	 Tolong menolong (ta’awun)
Prinsip dasar yang lain dalam melaksanakan kegiatan berasuransi 

harus didasari dengan adanya rasa tolong menolong antara anggota. 
Praktik tolong menolong dalam asuransi adalah unsur utama pembentuk 
(DNA-Chromosom) bisnis transkasi.

4.  	 Kerja sama (cooperation)
Prinsip kerja sama merupakan prinsip universal yang selalu ada 

dalam literatur ekonomi Islami. Kerja sama dalam bisnis asuransi dapat 
berwujud dalam bentuk akad yang dijadikan acuan antara kedua belah 
pihak yang terlibat, yaitu antara anggota (nasabah) dan perusahan 
asuransi. Dalam operasionalnya, akad yang dipakai dalam bisnis 
asuransi dapat memakai konsep mudharabah atau musyarakah. Konsep 
mudharabah dan musyarakah adalah dua buah konsep dasar dalam 
kajian ekonomika dan mempunyai nilai historis dalamm perkembangan 
keilmuan

5.	 Amanah (trustworthy/al-amanah)
Prinsip amanah dalam organisasi perusahan dapat terwujud dalam 

nilai-nilai akuntabilitas (pertanggungjawaban) perusahaan melalui 
penyajian laporan keuangan tiap periode. Dalam hal ini perusahaan 



94 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

asuransi harus memberi kesempatan yang besar bagi nasabah untuk 
mengakses laporan keuangan perusahaan. Laporan keuangan yang 
dikeluarkan oleh perusahaan asuransi haruis mencerminkan nilai-nilai 
kebenaran dan kedaiulan dalam bermuamalah dan melalui auditor 
public. Prinsip amanah juga harus berlaku pada diri nasabah asuransi. 
Seseorang yang menjadi nasabah asuransi berkewajiban menyampaikan 
informasi yang benar berkaitan dengan pembayaran dana iuran dan 
tidak memanipiulasi kerugian yang menimpa dirinya.

6. 	 Kerelaan (al-ridha)
Dalam bisnis asuransi, kerelaan (al-ridha) dapat diterapkan pada 

setiap anggota (nasabah) asuransi agar mempunyai motivasi dari awal 
untuk merelakan sejumlah dana (premi) yang disetorkan ke perusahan 
asuransi, yang difungsikan sebagai dana sosial (tabarru). Dana sosial 
(tabarru) memang betul-betul digunakan tujuan membantu anggota 
(nasabah) asuransi yang lain jika mengalami bencana kerugian.

7. 	 Larangan riba
Secara bahasa adalah tambahan. Sedangakan menurut syari’at 

menambah sesuatu yang khusus. Jadi riba adanya unsur penambahan 
nilai. Ada beberapa bagian dalam Al-Qur’an yang melarang pengayaan 
diri dengan cara yang btidak dibenarkan. Islam menghalalkan 
perniagaan dan melarang riba. Halalnya jual beli dengan pola berfikir 
selama manuasia saling membutuhkan satu sama lain, karena tidak 
bisa mencapai ke semua keinginan kecuali dengan  jual beli merupakan 
permasalahan bagi mereka.
8. 	 Larangan maisir (judi)

Allah SWT telah memberi penegasan terhadap keharaman 
melakukan aktivitas ekonomi yang memepunyai unsur maisir (judi). 
Maisir dari kata yusr artinya mudah. Karena orang mempeoleh uang 
tanpa susah payah, atau bersala dari kata yasar yang berarti kaya, 
karena perjudian diharapkan untung yang bermakna mudah. Maysir 
merupakan unsur obyek yang diartikan sebagai tempat untuk 
memudahkan sesuatu.

Syafi’i antonio mengatakan bahwa unsur maisir judi artinya adanya 
salah satu pihak yang untung namun di lain  pihak justru mengalami 
kerugian.

9.	 Larangan gharar
Gharar dalam pengertian bahasa adalah al-khida’ yaitu suatu 



95Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

tindakan yang di dalamnya diperkirakan tidak ada unsur kerelaan. 
Secara konvensional kata Syafi’I kontrak dalam asuransi jiwa dapat 
dikategorikan sebagai aqd tabaduli  atau akad pertukaran, yaitu 
pertukaran pembayaran premi dan dengan uang pertanggungan. 
Secara syariah dalam akad pertukaran harus jelas berapa yang harus 
diterima. Keadaan ini akan menjadi rancu karena kita tahu berapa yang 
akan diterima (sejumlah uang pertanggungan), tetapi idak tahu berapa 
yang akan dibayarkan (jumlah seluruh premi) karena hanya Allah yang 
tahu kapan seseorang akan meninggal.



96 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar



97Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN XI
MODEL-MODEL EKONOMI ISLAM:  

PASAR MODAL DAN REKSADANA SYARIAH

1. 	 Definisi Pasar Modal dan Reksadana Syariah
Pasar modal secara umum merupakan suatu tempat bertemunya 

antara penjual dan pembeli dalam rangka memperoleh modal 
penjualnya adalah emiten atau perusahaan yang membutuhkan modal, 
sedangkan yang menjadi pembeli adalah investor.

Sedangkan pasar modal syariah secara sederhana merupakan 
pasar modal yang menerapkan prinsip-prinsip syariah dalam kegiatan 
transaksi ekonomi yang terlepas dari hal-hal yang dilarang seperti 
MAGRIB.

Pasar modal syariah adalah pasar modal yang seluruh mekanisme 
kegiatannya terutama mengenai emiten dan jenis efek yang 
diperdagangkan dudah sesuai dengan prinsip syariah. Efek syariah 
adalah sebagaimana yang dimaksud dalam undang-undang pasar modal 
yang akad, pengelolaan perusahaan, maupun cara penerbitannya sudah 
sesuai dengan prinsip syariah. Yang dimaksud dengan prinsip syariah 
adalah prinsip yang di dasarkan oleh syariah islam yang penetapannya 
melalui fatwa DSN MUI.

Sedangkan Reksadana Syariah adalah wadah yang dipergunakan 
untuk menghimpun dana dari masyarakat pemodal sebagai pemilik 
harta (shabib al-mal/rabb al-mal) untuk selanjutnya diinvestasikan 
dalam Portofolio Efek oleh Manajer Investasi sebagai wakil shahib al-mal 
menurut ketentuan dan prinsip Syariah islam.



98 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Reksadana syariah72 (Islamic investment funds) adalah reksadana 
yang beroperasi menurut ketentuan dan prinsip-prinsip syariah Islam, 
baik dalam bentuk akad antara pemodal dengan manajer investasi 
(wakil pemodal), maupun antara manajer investasi dengan pengguna 
investasi. Jika membandingkan dengan reksa dana konvensional, 
keduanya tidak memiliki banyak perbedaan. Perbedaan mendasar yaitu 
hanya terletak pada cara pengelolaan dan prinsip kebijakan investasi 
yang diterapkan. Kebijakan investasi reksa dana syariah adalah berbasis 
instrumen investasi dengan cara-cara pengelolaan yang halal. 

Halal disini berarti bahwa perusahaan yang mengeluarkan 
instrumen investasi tersebut tidak boleh melakukan usaha-usaha 
yang bertentangan dengan prinsip Islam. Misalnya, tidak melakukan 
perbuatan riba (membungakan uang) dan tidakmemakai strategi 
investasi berdasarkan spekulasi, saham, obligasi dan sekuritas lainnya 
tidak berhubungan dengan produk minuman keras, produk yang 
mengandung babi, bisnis hiburan berbau maksiat, perjudian, pornografi, 
dan sebagainya.

2. 	 Sistem Beroperasinya Pasar Modal dan Reksadana Syariah
Pada dasarnya pengaturan mengenai reksadana ini dalam hukum 

positif, baik yang konvensional maupun yang berdasarkan Prinsip 
syariah adalah sama yaitu diatur dalam Undang-Undang No. 8 Tahun 
tentang Pasar Modal dan peraturan teknis berupa Peraturan Pemerintah, 
Keputusan Menteri Keuangan, dan peraturan-peraturan yang 
dikeluarkan oleh Bapepam dan peraturan peraturan yang dikeluarkan 
oleh Bursa Efek selaku Self Organitation Rgulatory (SRO).73

Perbedaannya antara reksadana konvensional dengan reksadana 
syariah terletak pada pengaturan terhadap reksadana syariah oleh 
Dewan Syariah Nasional dalam bentuk fatwa, serta pengaturan 
mengenai akad-akad dalam penerbitan efek syariah dan tata cara 
penerbitan efek syariah sebagaimana tertuang dalam keputusan 
Bapepam yang dikeluarkan pada tahun 2006.

Beberapa ketentuan mengenai reksadana yang ada dalam Undang-
Undang Nomor 8 Tahun 1995 antara lain yaitu sebagai berikut:

72	    Lihat Fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN) No. 20/DSN-MUI/IV/2001
73	   Firdaus Muhammad, Dkk. Briefcase Book Edukasi Profesional Syariah 
Investasi Halal di Reksa Dana Syariah. Jakarta: Renaisan, 2005), hlm. 37



99Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Reksadana yang dikenal di Indonesia dapat berbentuk Perseroan 
atau Kontrak Investasi Kolektif. Reksadana berbentuk perseroan 
adalah emiten yang kegiatan usahanya menghimpun dana dengan 
menjual saham, dan selanjutnya dalam hasil penjualan saham tersebut 
diinvestasikan pada berbagai jenis efek yang diperdagangkan di pasar 
uang dan pasar modal.

Reksadana berbentuk perseroan ini dibedakan lagi berdasarkan 
sifatnya menjadi reksadana tertutup dan reksadana terbuka. Reksadana 
tertutup adalah reksadana berbentuk perseroan yang menjual 
sahamnya kepada investor melalui penawaran umum perdana (Initial 
public offering) di bursa efek. Sehingga apabila investor ingin menjual 
reksadana tersebut, mereka dapat menjualnya kembali melalui bursa 
kepada investor lainnya, bukan kepada pihak manajer investasi atau 
penerbitnya (issuer).

Reksadana terbuka adalah reksadana berbentuk perseroan yang 
menawarkan dan membeli kembali saham-sahamnya dari investor 
sampai dengan sejumlah modal yang telah dikeluarkan. Pada reksadana 
terbuka ini dalam hal pemegang saham melakukan penjualan kembali 
(redemption).

3. 	 Bentuk Investasi yang dibenarkan dalam Islam 
Investasi yang aman secara duniawi belum tentu aman secara 

akhiratnya. Maksudnya investasi yang sangan menguntungkan 
sekalipun dan tidak melanggar hukum positif yang berlaku, belum 
tentu aman kalau dilihat dari sisi syariat Islam. Investasi hanya dapat 
dilakukan pada instrumen keuangan yang sesuai  dengan syariat Islam 
dan tidak mengandung riba. Untuk sistem perekonomian di Indonesia 
pada saat ini, berdasarkan UU pasar modal hanya meliputi beberapa 
hal, yaitu instrumen saham yang sudah melalui penawaran umum dan 
pembagian dividen berdasarkan pada tingkat laba usaha, penempatan 
dalam deposito pada bank umum syariah, surat utang jangka panjang, 
baik berupa obligasi maupun surat utang jangka pendek yang telah 
lazim diperdagangkan di antara lembaga keuangan syariah yaitu 
termasuk jual beli utang dengan segala kontroversinya.74

Dewasa ini, meningkatkan modal dalam jumlah besar melalui 

74	   Abdul Halim. 2005, Analisis Investasi, Jakarta: Salemba Empat, hlm. 4. 



100 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

pasar primer adalah praktik sehari-hari diseluruh dunia dan keuangan 
Islam secara pesat tengah mengembangkan tehnik baru untuk 
melaksanakan praktik tersebut. Pasar modal yang paling penting saat 
ini adalah dana mudharabah, saham umum di perusahaan, dan obligasi 
pendapatan Islam yang dibayarkan tanpa bunga.75

Dalam dana mudharabah, mekanisme tersebut dapat menciptakan 
kesempatan bagi investor untuk bersama-sama membiayai proyek 
besar dengan membagi keuntungan dan risiko. Membagi proyek besar 
inilah yang seharusnya menjadi peran bank-bank Islam, namun bank-
bank ini telah menghindari proyek-proyek besar atau beresiko dengan 
lebih memilih pembiayaan transaksi jangka pendek.

Dalam hal menerbitkan saham maupun melakukan investasi, OIC 
Academy menyetujui perusahaan saham selama mereka tidak didirikan 
untuk tujuan yang tidak sah secara Islam (diharamkan), seperti produksi 
minuman keras. Hal ini menunjukkan bahwa dalam investasi bisnis 
syariah ada beberapa kriteria tertentu agar suatu investasi dapat 
diperbolehkan, misalnya apakah sekuritas tersebut memuat prosentase 
tertentu aktivanya. Apakah pendapatan dari bunga yang mereka terima 
di bawah prosentasi tertentu  dari seluruh pendapatannya, dan apakah 
sekuritas tersebut di investasikan pada kegiatan yang dilarang seperti 
perjudian, produksi miniman keras, daging babi dan lain-lain.76

Singkatnya, pilihan investasi yang dapat dikatakan sesuai dengan 
prinsip syariah di antaranya adalah:77

yy Tabungan Bagi Hasil (Mudharabah)
Tabungan bagi hasil adalah tabungan yang berdasarkan prinsip 

mudharabah mutlaqah. Dalam hal ini Bank Syariah mengelola dana 
yang diinvestasikan oleh penabung secara produktif, menguntungkan 
dan memenuhi prinsip-prinsip syariah Islam. Hasil keuntungannya akan 
dibagikan kepada penabung dan bank, sesuai perbandingan bagi hasil 
atau nisbah yang disepakati bersama.

yy Deposito Bagi Hasil (Mudharabah)
Deposito Bagi Hasil merupakan produk investasi jangka waktu 

tertentu. Nasabahnya bisa perorangan maupun badan. Produk ini 
menggunakan prinsip mudharabah muthlaqah. Dengan prinsip ini bank 

75	   Ibid
76	   Dumairy.1996.Perekonomian Indonesia. Jakarta: Erlangga, hlm.4
77	   Ibid



101Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

akan mengelola dana yang diinvestasikan nasabah secara produktif, 
menguntungkan dan memenuhi prinsip-prinsip hukum Islam. Hasil 
keuntungannya akan dibagikan kepada nasabah dan bank sesuai nisbah 
yang disepakati bersama sebelumnya.

yy Investasi Khusus (Mudharabah Muqayyadah)
Investasi khusus adalah suatu bentuk investasi nasabah yang 

disalurkan langsung kepada pembiayaan tertentu sesuai dengan 
keinginan nasabah. Perbandingan atau nisbah bagi hasil yang ditetapkan 
berdasarkan kesepatan antara bank, nasabah serta penasihat keuangan 
jika diperlukan (dapat dinegosiasikan). Dana akan diinvestasikan kepada 
sektor riil yang menguntungkan sesuai keinginan nasabah.

yy  Investasi Saham Sesuai Syariah di Pasar Modal
Salah satu bentuk investasi yang sesuai dengan syariah adalah 

membeli saham perusahaan, baik perusahaan non publik (private 
equity) maupun perusahaan publik/terbuka. Cara paling mudah dalam 
melakukan investasi saham sesuai syariah di BEJ adalah memilih dan 
membeli jenis saham-saham yang dimasukkan dalam Jakarta Islamic 
Index (JII).

yy Reksadana Syariah
Dalam reksadana konvensional, pengaturan atau penempatan 

portofolio investasi hanya menggunakan pertimbangan tingkat 
keuntungan. Sedangkan reksadana syariah selain mempertimbangkan 
tingkat keuntungan juga harus mempertimbangkan kehalalan suatu 
produk keuangan. Sebagai contoh bila reksadana syariah ingin 
menempatkan salah satu jenis investasinya dalam saham, maka saham 
yang dibeli tersebut harus termasuk perusahaan yang sudah dibolehkan 
secara syariah. Lebih mudahnya sudah termasuk dalam jenis saham 
yang ada dalam daftar JII (Jakarta Islamic Index). Demikian juga jenis 
investasi lainnya seperti obligasi, harus yang menganut sistem syariah. 

Manajer investasi reksadana syariah harus memahami investasi 
dan mampu melakukan kegiatan pengelolan yang sesuai dengan 
syariah. Untuk itu diperlukan adanya panduan mengenai norma-norma 
yang harus dipenuhi Manajer Investasi agar investasi dan hasilnya tidak 
melanggar ketentuan syariah, termasuk ketentuan yang berkaitan 
dengan praktek riba, gharar dan maysir. Dalam praktek syariah maka 
Manajer Investasi bertindak sesuai dengan perjanjian atau aqad 
wakalah. Manajer investasi akan menjadi wakil dari investor untuk 
kepentingan dan atas nama investor. Sebagai bukti penyertaan dalam 
reksadana syariah maka investor akan mendapat unit penyertaan dari 
reksadana syariah.



102 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar



103Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN XII
MODEL-MODEL EKONOMI ISLAM: 

GADAI SYARIAH

1. 	 Definisi Gadai Syariah
Transaksi hukum gadai dalam fikih Islam disebut ar-rahn. Ar-rahn 

adalah suatu jenis perjanjian untuk menahan suatu barang sebagai 
tanggungan utang. Pengertian ar-rahn dalam bahasa Arab adalah ats-
tsubut wa ad-dawan, yang berarti “tetap” dan “kekal”, seperti dalam 
kalimat maun rahin, yang berarti air yang tenang. Hal itu, berdasarkan 
firman Allah SWT dalam QS. Al-Muddatstsir (74) ayat 38 Artinya: 

ُّ نَفۡسِۢ بمَِا كَسَبَتۡ رهَيِنَةٌ ٣٨    كُل
Artinya: “Setiap orang bertanggung jawab atas apa yang telah 
diperbuatnya”.

Pengertian “tetap” dan “kekal” dimaksud, merupakan makna 
yang tercakup dalam kata al-habsu, yang berarti menahan. Kata ini 
merupakan makna yang bersifat materiil. Karena itu, secara bahasa kata 
ar-rahn berarti “menjadikan sesuatu barang yang bersifat materi sebagai 
pengikat utang”.

Pengertian gadai (rahn) secara bahasa seperti diungkapkan di atas 
adalah tetap, kekal dan jaminan; sedangkan dalam pengertian istilah 
adalah menyandera sejumlah harta yang diserahkan sebagai jaminan 
secara hak, dan dapat diambil kembali sejumlah harta dimaksud sesudah 
ditebus. Namun, pengertian gadai yang terungkap dalam Pasal 1150 
KUHPER adalah suatu hak yang diperoleh seseorang yang mempunyai 



104 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

piutang atas suatu barang bergerak, yaitu barang bergerak tersebut 
diserahkan kepada orang yang berpiutang oleh orang yang mempunyai 
utang atau orang lain atas nama orang yang mempunyai utang. Karena 
itu, makna gadai (ar-rahn) dalam bahasa hukum perundang-undangan 
disebut sebagai barang jaminan, agunan, dan rungguhan. Sedangkan 
pengertian gadai (rahn) dalam hukum Islam (syara’) adalah:

Artinya: “Menjadikan seuatu barang yang mempunyai nilai 
harta dalam pandangan syara’ sebagai jaminan utang, 
yanag memungkinkan untuk mengambil seluruh atau 
sebagian utang dari barang tersebut.”

Selain pengertian gadai (rahn) yang dikemukakan diatas, penulis 
mengungkapkan pengertian gadai (rahn) yang diberikan oleh para ahli 
hukum Islam sebagai berikut. 

a.	 Ulama Syafi’iyah mendefinisikan sebagai berikut.

Menjadikan suatu barang yang biasa dijual sebagai jaminan utang 
dipenuhi dari harganya, bila yang berutang tidak sanggup membayar 
utangnya.

b.	 Ulama Hanabilah mengungkapkan sebagai berikut.

Suatu benda yang dijadikan kepercayaan suatu utang, untuk 
dipenuhi dari harganya, bila yang berutang tidak sanggup membayar 
utangnya.



105Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

c.	 Ulama Malikiyah mendefinisikan sebagai berikut.

Sesuatu yang bernilai harta (mutamawwal) yang diambil dari 
pemiliknya untuk dijadikan pengikat atas utang yang tetap 
(mengikat).

d.	 Ahmad Azhar Bayir
Rahn adalah perjanjian menahan sesuatu barang sebagai 
tanggungan utang, atau menjadikan sesuatu benda bernilai 
menurut pandangan syara’ sebagai tanggungan marhum bih, 
sehingga dengan adanya tanggungan utang itu seluruh atau 
sebagian utang dapat diterima.

e.	 Muhammad Syafi’I Antonio
Gadai syariah (rahn) adalah menahan salah satu harta milik nasabah 
(rahin) sebagai barang jaminan (marhun) atas utang/pinjaman 
(marhun bih) yang diterimanya. Marhun tersebut memiliki nilai 
ekonomis. Dengan demikian, pihak yang menahan atau penerima 
gadai (murtahin) memperoleh jaminan untuk dapat mengambil 
kembali seluruh atau sebagian piutangnya.

Berdasarkan pengertian gadai yang dikemukakan oleh para ahli 
hukum Islam diatas, penulis berpendapat bahwa gadai (rahn) adalah 
menahan barang jaminan yang bersifat materi milik si peminjam (rahin) 
sebagai jaminan atas pinjaman yang diterimanya, dan barang yang 
diterima tersebut bernilai ekonomis, sehingga pihak yang menahan 
(murtahin) memperoleh jaminan untuk mengambil kembali seluruh 
atau sebagian utangnya dari barang gadai dimaksud, bila pihak yang 
menggadaikan tidak dapat membayar utang pada waktu yang telah 
ditentukan. 

Karena itu, tampak bahwa gadai syariah merupakan perjanjian 
antara seseorang untuk menyerahkan harta benda berupa emas/
perhiasan/kendaraan dan/ atau harta benda lainnya sebagai jaminan 
dan/ atau agunan kepada seseorang dan/ atau lembaga penggadaian 
syariah berdasarkan hukum gadai syariah; sedangkan pihak lembaga 
penggadaian syariah menyerahkan uang sebagai tanda terima dengan 
jumlah maksimal 90% dari nilai taksir terhadap barang yang diserahkan 



106 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

oleh penggadai. Gadai dimaksud, ditandai dengan mengisi dan 
menandatangani Surat Bukti Gadai (rahn).

Jika memperhatikan pengertian gadai (rahn) diatas, maka tampak 
bahwa fungsi dari akad perjanjian antara pihak peminjam dengan pihak 
yang meminjam uang adalah untuk memberikan ketenangan bagi 
pemilik uang dan/ atau jaminan keamanan utang yang dipinjamkan. 
Karena itu, rahn pada prinsipnya merupakan suatu kegiatan utang 
piutang yang murni berfungsi social, sehingga dalam bukti fiqh 
mu’amalah akad ini merupakan akad tabarru’ atau akad derma yang 
tidak mewajibkan imbalan. 

2.	 Sistemnya Beroperasinya Gadai Syariah
Salah satu bentuk jasa pelayanan lembaga keuangan yang menjadi 

kebutuhan masyarakat adalah pembiayaan dengan menggadaikan 
barang sebagai jaminan. Landasan akad yang digunakan dalam 
operasional perusahaan dalam pegadaian syariah adalah rahn. 
Berlakunya rahn adalah bersifat mengikuti (tabi’iyah) terhadap akad 
tertentu yang dijalankan secara tidak tunai (dayn) sebagai jaminan 
untuk mendapatkan kepercayaan. Adapun secara teknis, implementasi 
akad rahn dalam lembaga pegadaian adalah sebagai berikut:

Skema: Operasional Pegadaian Syariah

1.	 Nasabah menjaminkan barang (marhun) kepada pegadaian syariah 
untuk mendapatkan pembiayaan. Kemudian pegadaian menaksir 
barang jaminan tersebut untuk dijadikan dasar dalam memberikan 
pembiayaan.



107Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

2.	 Pegadaian syariah dan nasabah menyepakati akad gadai. Akad ini 
meliputi jumlah pinjaman, pembebanan biaya jasa simpanan dan 
biaya administrasi. Jatuh tempo pengembalian yaitu 120 hari (4 
bulan).

3.	 Pegadaian syariah memberikann pembiayaan atau jasa yang 
dibutuhkan nasabah sesuia kesepakatan.

4.	 Nasabah menembus barang yang digadaikan setelah jatuh tempo. 
Apabbila pada saat jatuh tempo belum dapat mengembalikan 
uang pinjaman, dapat diperpanjang 1 (satu) kali masa jatuh tempo, 
demikian seterusnya. Apabila nasabah tidak dapat mengembalikan 
uang pinjaman dan tidak memperpanjang akad gadai,maka 
pegadaian dapat melakukan kegiatan pelelangan dengan menjual 
barang tersebut untuk melunasi pinjaman.

5.	 Pegadaian (murtahin) mengembalikan harta benda yang digadai 
(marhun) kepada pemiliknya (nasabah).

Pemaparan diatas merupakan ilustrasi cara kerja pegadaian 
syarian secara umum. Dengan mendasarkan pada prinsip tersebut, di 
pegadaian syariah sekarang ini telah dikenal beberapa jasa pelayanan 
yang ditawarkan kepada masyarakat, yaitu:
1.	 Pemberian pembiayaan atas dasar hukum gadai syariah (rahn), 

yaitu berupa penyerahan barang gadai oleh nasabah (rahin) untuk 
mendapatkan pinjaman yang jumlahnya ditentukan oleh nilai 
barang yang digadaikan.

2.	 Penaksiran nilai barang, yaitu bahwa pegadaian syariah memberikan 
jasa penaksiran atas nilai suatu barang yang dilakukan oleh calon 
nasabah (rahin). Jasa ini diberikan karena biasanya lembaga 
pegadaian mempunyai alat penaksir yang keakuratannya dapat 
dihandalkan.

3.	 Pegadaian syariah juga menyelenggarakan jasa penyewaan (ijarah) 
tempat penitipan barang untuk alasan keamanan. Usaha ini dapat 
di jalankan karena pegadaian syariah menyediakan tempat atau 
gudang penyimpanan yang memadai.

4.	 Gerai Emas (Gold Counter), yaitu tempat penjualan emas yang 
menawarkan keunggulan kualitas dan keaslian. Emas yang dijual 
di gerai ini di lengakapi sertifikat jaminan, sehingga lebih dipercaya 
masyarakat.

Lembaga pegadaian dimaksudkan sebagai suatu lembaga yang 



108 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

memberikan fasilitas bagi warga masyarakat untuk dapat memperoleh 
pembiayaan secara praktis. Pembiayaan yang dimaksud biasanya lebih 
mudah diperoleh bagi calon nasabah karena menjaminkan barang-
barang yang sudah dimiliki. Kemudahan ini membuat lembaga 
pegadaian diminati oleh kalangan masyarakat yang membutuhkan dana 
pembiayaan. Karena itu lembaga pegadaian secara relatif mempunyai 
kelebihan bila dibandingkan dengan lembaga keuangan lainnya, yaitu 
sebagai berikut:
1.	 Hanya memerlukan waktu yang relatif singkat untuk mencairkan 

uang pembiayaan tepat pada hari yang dibutuhkan karena adanya 
prosedur yang tidak berbelit-belit.

2.	 Persyaratan yang ditentukan bagi konsumen untuk mendapatkan 
pembiayaan sangat sederhana.

3.	 Tidak ada ketentuan dari pihak pegadaian mengenai keperuntukan 
pembiayaan, sehingga nasabah dengan bebas untuk menggunakan 
uangnya.
Disamping uang tunai, pegadaian juga menyediakan jasa lainnya 

seperti penitipan dan taksiran. Jasa penitipan menyangkut layanan 
penitipan barang berharga seperti perhiasan, surat berharga dan/ 
atau barang bernilai lainnya. SedangkaN yang dimaksud jasa taksiran 
meliputi layanan dalam bentuk penilaian barang berharga ditinjau dari 
segi kualitas, kuantitas, dan spesifikasi lainnya yang bermanfaat bagi 
warga masyarakat. 

3.	 Ketentuan Gadai Syariah
Terdapat perbedaan pendapat dikalangan fuqaha tentang barang 

gadai yang rusak atau hilang ditangan penerima gadai. Sebagian 
fuqaha, yaitu Imam Syafi’i, Ahmad, Abu Tsaur, dan kebanyakan ahli hadis 
berpendapat bahwa barang gadai adalah barang titipan (amanat), 
dan merupakann barang dari orang yang menggadaikan. Pemegang 
gadai sebagai pemengang amanat, tidak dapat mengambil tanggung 
jawab atas kehilangan tanggungan. Jika terjadi pemusnahan ditangan 
murtahin diikuti dengan sumpahnya bahwa dia tidak melalaikan dan 
tidak menganiaya barang tersebut. Secara jelas, menurut pendapat 
ini barang gadaian sebagai titipan yang tidak hars ditanggung oleh 
murtahin. 

Sebagai fuqaha seperti Imam Abu Hanifah dan jumhur  fuqaha 
Kufah berpendapat bahwa murtahin bertanggung jawab jika barang 
gadai rusak atau musnah ditangan murtahin. Mereka beralasan bahwa 
barang tersebut merupakan jaminan atas utang sehingga jika barang 
itu hilang atau rusak, kewajiban melunasi utang juga hilang.



109Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Hak dan Kewajiban Penerima dan Pemberi Gadai

1.	 Hak dan Kewajiban Penerima Gadai 
a.	 Penerima gadai berhak menjual marhun apabilla rahin tidak 

dapat memenuhi kewajibannya pada saat jatuh tempo. Hasil 
penjualan harta benda gadai (marhun) dapat digunakan untuk 
melunasi pinjaman (marhun bih) dan sisanya dikembalikan 
kepada rahin.

b.	 Penerima gadai berhak mendapatkan penggantian biaya 
yang telah dikeluarkan untuk menjaga keselamatan harta 
benda gadai (marhun).

c.	 Selama peminjaman belum dilunasi maka pihak pemegang 
gadai berhak menahan harta benda gadai yang diserahkan 
oleh pemberi gadai (nasabah/rahin).

Berdasarkan hak penerima gadai dimaksud, muncul kewajiban 
yang harus dilaksanakannya, yaitu sebagai berikut: 
a.	 Penerima gadai bertanggung jawab atas hilang atau 

merosotnya harta benda gadai bila hal itu disebabkan oleh 
kelalaiannya.

b.	 Penerima gadai tidak boleh menggunakan barang gadai 
untuk kepentingan pribadinya.

c.	 Penerima gadai berkewajiban memberitahukan kepada 
pemberi gadai sebelum diadakan pelelangan harta benda 
gadai.

2.	 Hak dan Kewajiban Pemberi  Gadai (Rahin) 
Hak Pemberi Gadai (Rahin) 
a.	 Pemberi gadai (rahin) berhak mendapatkan pengembalian 

harta benda yang digadaikan sesudah melunasi pinjaman 
utangnya

b.	 Pemberi gadai berhak menuntut ganti rugi atau kerusakan 
dan/atau hilangnua harta benda yang digadaikan, bila hal itu 
disebabkan oleh kelalaian penerima gadai.

c.	 Pemberi gadai berhak menerima sisa hasil penjualan harta 
benda gadai sesudah dikurangi biaya pinjaman dan biaya-
biaya lainnya.

d.	 Pemberi gadai berhak meminta kembali harta benda gadai 
bila penerima gadai diketahui menyalahgunakan harta benda 
gadainya.



110 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Berdasarkan hak-hak pemberi gadai diatas maka muncul kewajiban 
yang harus dipenuhinya, yaitu: 
a.	 Pemberi gadai berkewajban melunasi pinjaman yang telah 

diterimanya dalam tenggang waktu yang telah ditentukan, 
termasuk biaya-biaya yang ditentukan oleh penerima gadai.

b.	 Pemberi gadai berkewajiban merelakan penjualan harta benda 
gadaiannya, bila dalam jangka waktu yang telah ditentukan 
pemberi gadai tidak dapat melunasi uang pinjamannya. 



111Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BAGIAN XIII
SOCIAL JUSTICE IN ISLAM: 

MANAJEMEN ZAKAT, INFAQ-SHODAQAH DAN 
WAKAF

1. 	 Definisi Zakat, Infaq-Shodaqah dan Wakaf

1. 	 Zakat 
Dalam bahasa Arab, kata zakat mempunyai beberapa arti. 

Mahmud Yunus memberikan arti zakat dengan sedekah jariyah, 
zakat dan kebersihan. Maftuh Ahman mendefinisikan zakat secara 
lughat dengan: An-Nama’u= kesuburan, At-Thaharatu= kesucian, 
Al-Barakatu= keberkatan dan Tazkiyatun= mensucikan. Syara’ 
memakai kalimat tersebut dengan kedua pengertian tersebut. 
Imam Taqiyudin dalam Kifayatul Akhyar mengemukakan, zakat 
menurut bahasa adalah tumbuh, berkah, dan banyaknya kebajikan. 

Pendapat-pendapat ulama ini didasarkan kepada Q.S At-
Taubah ayat 103:

مۡوَلٰهِِمۡ صَدَقَةٗ تُطَهِّرُهُمۡ وَتزَُكّيِهِم بهَِا وَصَلِّ عَلَيۡهِمۡۖ إنَِّ 
َ
خُذۡ مِنۡ أ

ُ سَمِيعٌ عَليِمٌ ١٠٣    َّهُمۡۗ وَٱللَّه صَلَوٰتكََ سَكَنٞ ل
Artinya: “Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, dengan zakat itu 
kamu membersihkan dan mensucikan mereka dan mendoalah untuk 
mereka. Sesungguhnya doa kamu itu (menjadi) ketenteraman jiwa 
bagi mereka. dan Allah Maha mendengar lagi Maha Mengetahui.”



112 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Menurut istilah, ulama juga memberikan pendapat yang 
berbeda. Abdurrahman al-Jaziri mengatakan bahwa pengertian 
zakat menurut syara’ ialah memilikkan harta yang telah ditentukan 
kepada yang berhak (menerimanya) dengan beberapa syarat yang 
tertentu pula.

Imam Taqiyuddin mendefinisikan zakat dengan nama bagi 
harta tertentu, yang harus diberikan kepada kelompok tertentu, 
yang telah ditentukan dengan beberapa kriteria. Sedangkan 
Sayyid Sabiq memberi definisi zakat dengan suatu nama (harta) 
yang dikeluarkan oleh manusia dari hak Allah untuk disalurkan 
pada fuqora.

Hasbi Ash-Shiddieqi mengatakan bahwa zakat ialah 
memberikan sebagian dari harta yang sudah sampai nisab, kepada 
fakir dan sebagainya, yang tidak bersifat dengan sesuatu halangan 
syara’ yang tidak membolehkan kita memberikan kepadanya.

Moh. Rifa’i memberi definisi zakat dengan harta tertentu yang 
harus dikeluarkan atau diberikan kepada kelompok-kelompok 
tertentu dengan berbagai syarat.

Secara umum, dapat disimpulkan bahwa zakat ialah nama 
bagi suatu benda (harta), yang diambil dari seseorang yang 
memilki harta yang telah mencapai nisabnya, untuk diberikan 
kepada orang-orang yang berhak menerimanya, sesuai dengan 
ketentuan syara’.78

2. 	 Infaq
Infaq berasal dari anfaqa yang berarti mengeluarkan 

sesuatu (harta) untuk kepentingan sesuatu. Sedangkan menurut 
terminologi syariat, infak berarti mengeluarkan sebagian dari harta 
atau pendapatan/penghasilan untuk suatu kepentingan yang 
diperintahkan ajaran Islam. Jika zakat mempunyai nisab, infak tidak 
mengenal nisab.79

3. 	 Shodaqoh
Shodaqoh berasal dari kata shodaqoh yang berarti ‘benar’. 

Menurut terminologi syariat penegrtian shodaqoh sama 

78	   Tihami dan Sohari Sahrani, Masail Al-Fiqhyah, Jakarta, Triarga Utama, 2007, 
hlm.  77-81
79	   Didin Hafihuddin, Panduan Praktis Tentang Zakat, Infak, Sedekah, 
Jakarta, Gema Insani, 2002, hlm. 14-15



113Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

dengan pengertian infaq, termasuk juga hukum dan ketentuan-
ketentuannya. Hanya saja jika infak berkaitan dengan materi, 
shodaqoh memilki arti lebih luas, menyangkut hal yang bersifat 
nonmateriil. Hadits riwayat Imam Muslim dari Abu Dzar, Rasulullah 
menyatakan bahwa jika tidak mampu bersedekah dengan 
harta maka membaca tasbih, membaca takbir, tahmid, tahlil, 
berhubungan suami istri, dan melakukan kegiatan amar ma’ruf 
nahi munkar adalah sedekah.80

4. 	 Wakaf
Kata “wakaf” atau “wacf” berasal dari bahasa Arab “Waqafa”. 

Asal kata “Waqafa” berarti “menahan” atau “berhenti” atau “diam 
di tempat” atau “tetap berdiri”. Sedangkan menurut istilah, ahli 
fiqh berbeda dalam mendefinisikannya.  Menurut Abu Hanifah, 
wakaf adalah menahan suatu benda yang menurut hukum, tetap 
milik si wakif dalam rangka mempergunakan manfaatnya untuk 
kebajikan. Mazhab Maliki berpendapat bahwa wakaf itu tidak 
melepaskan harta yang diwakafkan dari kepemilikan wakif, namun 
wakaf tersebut mencegah wakif melakukan tindakan yang dapat 
melepaskan kepemilikannya atas harta tersebut kepada yang lain 
dan wakif berkewajiban menyedekahkan manfaatnya serta tidak 
boleh menarik kembali wakafnya. Mazhab Syafi’i dan Ahmad bin 
Hambal berpendapat bahwa wakaf adalah melepaskan harta yang 
diwakafkan dari kepemilikan wakif, setelah sempurna prosedur 
perwakafan.81

2. 	 Manajemen Amil Zakat dan Wakaf
Pengelolaan zakat adalah kegiatan perencanaan, pengorganisasian, 

pelaksanaan dan pengawasan terhadap pengumpulam dan 
pendistribusian serta pendayagunaan zakat. Bagian yang tak 
terpisahkan dari pengelolaan zakat adalah muzakki, dan harta yang 
dizakati, mustahik, dan amil. Adapun peraturan Perundang-undangan 
pengelolaan zakat yaitu:

80	   Ibid, hlm. 15
81	   Direktorat pemberdayaan wakaf, Fiqih Wakaf , Jakarta, Direktorat 
Pemberdayaan Wakaf, Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam, Departemen 
Agama RI, 2007, hlm. 1-3



114 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

1. 	 Undang-Undang RI Nomor 23 Tahun 2011 dan Penjelasan UU 
no.23 tahun 2011

1. 	 Peraturan Pemerintah RI Nomor 14 Tahun 2014
1. 	 Instruksi Presiden RI Nomor 3 Tahun 2014
1. 	 Peraturan Badan Amil Zakat Nasional Nomor 01 Tahun 2014
1. 	 Peraturan Badan Amil Zakat Nasional Nomor 02 Tahun 2014

Untuk itu akan dijelaskan dulu, pengertian mustahik adalah 
seorang Muslim yang berhak memperoleh bagian dari harta zakat 
disebabkan termasuk dalam salah satu 8 asnaf82. Amil adalah badan atau 
lembaga yang ditugaskan untuk mengumpulkan zakat dari muzakki 
dan mendistribusikan harta zakat tersebut kepada para mustahik. Harta 
yang dizakati adalah sebagian dari harta yang dimiliki oleh muzakki 
yang wajib dikeluarkan zakatnya.

a.   	 Muzakki dan harta yang dizakati
	 Muzakki adalah seorang muslim yang dibebani kewajiban 

mengeluarkan zakat disebabkan terdapat kemampuan harta 
setelah mencapai nisab dan haulnya. Syarat wajib muzakkiyaitu: 
muslim, berakal, balig, milik sempurna, cukup nisab83, cukup haul84. 
Secara umum zakat terdiri dari dua macam, yaitu:

1)	 Zakat fitrah
Zakat fitrah adalah sejumlah bahan makanan pokok yang 

dikeluarkan pada bulan ramadhan oleh setiap muslim bagi dirinya 
dan bagi orang yang ditanggungnya yang memiliki kelebihan 
makanan pokok untuk sehari pada hari raya Idul Fitri.

2)   	 Zakat harta
Zakat harta adalah bagian dari harta yang disisihkan 

oleh seorang Muslim yang dimiliki oleh orang Muslim sesuai 
dengan ketentuan agama untuk diberikan kepada yang berhak 
menerimanya. Syarat kekayaan itu dizakati antara lain milik penuh, 
berkembang, cukup nisab, cukup haul, lebih dari kebutuhan 

82	   Yang termasuk dalam delapan asnaf, yaitu fakir, miskin, amil, mualaf, untuk 
memerdekakan budak, orang yang berhutang, fisabilillah, dan orang yang sedang 
dalam perjalanan.
83	   Nisab adalah jumlah minimal harta kekayaan yang wajib di keluarkan 
zakatnya.
84	   Cukup haul adalah masa waktu zakat yang dapat dihitung  atas masa 
kepemilikan harta kekayaan selama dua belas bulan qamariyah dan panen.



115Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

pokok, bebas dari utang. Harta yang dikenakan zakat, yaitu emas, 
perak dan uang, perdagangan dan perusahaan, hasil pertanian 
dan perkebunan, hasil pertambangan, hasil peternakan dan hasil 
pendapatan dan jasa (zakat profesi).85

b.   	 Amil
UU No. 38 Tahun 1999 tentang Pengelola Zakat pada bab III Pasal 

6 dan 7 menegaskan bahwa Lembaga Pengelola Zakat di Indonesia 
terdiri dari dua macam, yaitu Badan Amil Zakat (BAZ) yang dibentuk 
oleh pemerintah dan Lembaga Amil Zakat (LAZ) yang dibentuk oleh 
masyarakat. Meskipun dapat dikelola oleh dua pihak, yaitu negara dan 
swasta, akan tetapi lembaga pengelola zakat haruslah bersifat:86

1)   	 Independen,
2)   	 Netral,
3)   	 Tidak berpolitik, dan
4)   	 Tidak bersifat diskriminatif.

Struktur organisasi lembaga pengelola zakat, terutama yang 
berbentuk lembaga amil zakat yang milik swasta atau masyarakat 
biasanya mengacu pada UU yayasan. Hal ini terjadi karena struktur 
organisasi dari lembaga pengelola zakat mengacu pada UU yayasan dan 
juga harus berbadan hukum yayasan. Untuk menghindari terjadinya 
dualisme dalam pandangan atas kedua UU tersebut, maka lembaga 
pengelola zakat harus memiliki unsur-unsur, yaitu:

1)   	 Dewan Pembina 
Dewan Pembina bertugas untuk:
a) 	 Memberikan nasihat dan arahan kepada dewan pengurus 

atau menejemen lembaga pengelola zakat.
b) 	 Memilih, menetapkan, dan juga memberhentikan dewan 

pengawas syariah.
c) 	 Mengangkat dan memberhentikan dewan pengurus.
d) 	 Meminta pertanggungjawaban pengurus.
e) 	 Menetapkan arah dan kebijakan organisasi.
f )  	 Menetapkan berbagai program organisasi.
g) 	 Menetapkan RKAT (Rencana Kerja Anggaran Tahunan) yang 

diajukan pengurus.87

85	   Andri Soemitra, Bank dan Lembaga Keuangan Syariah,.......hlm. 412-416.
86	    Nurul Huda dan Mohammad Heykal, Lembaga Keuangan Islam......., hlm. 306.
87   Ibid., hlm. 307.



116 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

2)   	 Dewan Pengawas Syariah
a 	 Melaksanakan fungsi pengawasan atas kegiatan yang 

dilakukan oleh pihak manajemen terkait dengan kepatuhan 
terhadap ketentuan syariah.

b) 	 Memberikan koreksi dan juga saran perbaikan kepada pihak 
manajemen bila terjadi penyimpangan terhadap ketentuan 
syariah.

c) 	 Memberikan laporan atas pelaksanaan pengawasan kepada 
dewan pembina.88

3)   	 Dewan Pengurus atau Manajemen Lembaga Pengelola Zakat
Secara umum, tugas yang dilaksanakan oleh pihak manajemen 

adalah untuk melaksanakan arah dan juga kebijakan umum dari 
lembaga pengelola zakat dan juga merealisir berbagai rencana 
yang sudah ditetapkan oleh pihak pengurus. Adapun berbagai 
bagian yang ada di dalam dewan pengurus terdiri dari:

a)    	 Ketua dan direktur
	 Tugas utama yang dilaksanakan memastikan pencapaian dari 

berbagai tujuan yang dilaksanakan oleh lembaga pengelola 
zakat.

b)   	 Bagian penyaluran ZIS
	 Membuat program kerja distribusi ZIS dan juga melaksanakan 

pendistribusian ZIS tersebut.

c)    	 Bagian keuangan
	 Bertugas membuat laporan keuangan dari lembaga pengelola 

zakat dan juga melakukan pengelolaan aset-aset yang dimiliki 
oleh lembaga pengelola zakat.

d)   	 Koordinator program
	 Menyusun dan juga melaksanakan berbagai program yang 

dilakukan oleh lembaga pengelola zakat, serta menyusun 
laporan kinerja lembaga pengelola zakat.

e)    	 Bagian pembinaan mustahik	
	 Melakukan pendataan mustahik yang ada dan lalu mencatat 

dalam data mustahik dan lalu mencatat dalam data mustahik 

88   Ibid



117Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

yang dimiliki oleh lembaga pengelola zakat. Selain itu, juga 
melakukan pembinaan terhaadap mustahik, dan melakukan 
pemantauan atas berbagai program distribusi ZIS kepada 
para mustahik.

f )    	 Bagian pengumpulan dana ZIS
	 Bertugas untuk melakukan pengumpulan dana ZIS di wilayah 

yang menjadi tanggung jawab serta menyetorkan berbagai 
dana ZIS tersebut kepada pihak bendahara ZIS.89

4.  	 Mekanisme Pengelolaan Hasil Pengumpulan Zakat
Pada prinsipnya pendayagunaan hasil pengumpulan zakat untuk 

mustahikdilakukan berdasarkan persyaratan:
a.   	 Hasil pendataan dan penelitian kebenaran mustahik delapan asnaf.
b. 	 Mendahulukan orang-orag yang paling tidak berdaya memenuhi 

kebutuhan dasar secara ekonomi dan sangat memerlukan bantuan.
c.   	 Mendahulukan mustahik dalam wilayahnya masing-masing.90

Sedangkan untuk pendayagunakan hasil pengumpulan zakat 
secara produktif dilakukan setelah terpenuhinya poin-poin di atas.

Sistem pendistribusian zakat yang dilakukan haruslah mampu 
mengangkat dan meningkatkan taraf hidup umat Islam, terutama 
para penyandang masalah sosial. Baik LAZ maupun BAZ memiliki misi 
mewujudkan kesejahteraan masyarakat dan keadilan sosial. Banyaknya 
BAZ dan LAZ yang lahir tentu akan mendorong penghimpunan dana 
masyarakat. Ini tentu baik karena semakin banyak dana zakat yang 
dihimpun, makin banyak pula dana untuk kepentingan sosial. Bahkan 
hal ini juga dapat membantu pemerintah mengatasi kemiskinan jika 
dikelola dengan baik. 

Agar BAZ dan LAZ bisa profesional maka dituntut kepemilikan 
data muzakki dan mustahik yang valid, penyampaian laporan keuangan 
secara transparan, diawasi oleh akuntan publik, dan memiliki sumber 
daya yang profesional, serta program kerja yang dapat dipertanggung 
jawabkan.Pendayagunaan hasil pengumpulan zakat dapat dilakukan 
dengan dua pola, yaitu:
a.    	 Pola konsumtif
b.    	 Pola produktif

Para amil zakat diharapkan mampu melakukan pembagian porsi 		

89   Ibid., hlm. 308.
90    Andri Soemitra, Bank dan Lembaga Keuangan Syariah,........hlm. 428.



118 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

hasil pengumpulan zakat, misalnya 60% untuk zakat konsumtif dan 40% 
untuk zakat produktif. Program penyaluran hasil pengumpulan zakat 
secara konsumtif bisa dilakukan untuk memenuhi kebutuhan dasar 
ekonomi para mustahik melalui pemberian langsung maupun lembaga-
lembaga yang mengelola fakir miskin, panti asuhan, maupun tempat-
tempat ibadah yang mendistribusikan zakat kepada masyarakat.

Sedangkan program penyaluran hasil pengumpulan zakat 
secra produktif dapat dilakukan melalui bantuan pengusaha lemah, 
pendidikan gratis dalam bentuk beasiswa, dan pelayanan kesehatan 
gratis.91

4). 	 Lembaga Wakaf
1.    Dasar Hukum

Secara umum tidak terdapat ayat Al-Qur’an yang 
menerangkan konsep wakaf secara jelas. Oleh karena itu wakaf 
termasuk infaq fisabilillah, maka dasar yang digunakan para ulama 
dalam menerangkan konsep wakaf didasarkan pada keumuman 
ayat-ayat yang menjelaskan tentang infaq fisabilillah. Di antaranya 
terdapat pada QS. Al-Baqarah (2): 276 dan QS. al-Imran (3): 92.

Jumhur ulama melandasi argumennya pada ayat al-Qur’an 
yang secara umum membahas seruan untuk mengeluarkan harta 
di jalan Allah, seperti pada firman Allah pada QS. al-Haj : 77 yang 
berbunyi:ْ ِينَ ءَامَنُواْ ٱرۡكَعُواْ وَٱسۡجُدُواْۤ وَٱعۡبُدُواْ رَبَّكُمۡ وَٱفۡعَلُوا هَا ٱلَّذ يُّ

َ
أ  يَٰٓ

َ لَعَلَّكُمۡ تُفۡلحُِونَ۩ ٧٧ َۡري �ٱلۡخ   
 
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, rukuklah kamu, sujudlah 
kamu, sembahlah Tuhanmu dan perbuatlah kebajikan, supaya kamu 
mendapat kemenangan”.

Dalam hadis dijelaskan bahwa dari Abu Hurairah r.a, Nabi 
Saw bersabda yang artinya “Apabila manusia meninggal, maka 
terputuslah amal ibadahnya kecuali tiga hal, yaitu: sedekah amal 
jariah, ilmu yang bermanfaat, dan anak saleh yang mendoakannya”. 
(HR. Bukhari dan Muslim).92

91   Ibid.,  hlm. 429-430.
92   Nurul Huda dan Mohammad Heykal, Lembaga Keuangan Islam,.......hlm. 312.



119Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

3.	 Zakat dan Pajak
Islam adalah agama yang  anti kedzaliman. Pengutipan pajak tidak 

dapat dilakukan sembarangan dan sekehendak hati penguasa. Pajak 
yang diakui dalam sejarah fiqih Islam dan sistem yang dibenarkan harus 
memenuhi beberapa syarat yaitu:

1) 	 Benar–benar harta itu dibutuhkan dan tak ada sumber lain.
Pajak itu boleh dipungut apabila negara memang benar-benar 
membutuhkan dana, sedangkan sumber lain tidak diperoleh. 
Demikianlah pendapat Syeikh Muhammad Yusuf Qardhawy.
Para ulama dan para ahli fatwa hukum Islam menekankan agar 

memperhatikan syarat ini sejauh mungkin. Sebagian ulama mensyaratkan 
bolehnya memungut pajak apabila Baitul Mal benar-benar kosong. Para 
ulama benar-benar sangat hati-hati dalam mewajibkan  pajak kepada 
rakyat, karena khawatir akan membebani rakyat dengan beban yang di 
luar kemampuannya dan keserakahan pengelola pajak dan penguasa 
dalam mencari kekayaan dengan cara melakukan korupsi hasil  pajak.

2)  	 Pemungutan Pajak yang Adil.
Apabila pajak itu benar-benar dibutuhkan dan tidak ada sumber 
lain yang memadai, maka pengutipan pajak, bukan saja boleh, 
tapi wajib dengan syara. Tetapi harus dicatat, pembebanan itu 
harus adil dan tidak memberatkan. Jangan sampai menimbulkan 
keluhan dari masyarakat. Keadilan dalam pemungutan pajak 
didasarkan kepada pertimbangan ekonomi, sosial dan kebutuhan 
yang diperlukan rakyat dan pembangunan.

3) 	 Pajak hendaknya dipergunakan untuk membiayai kepentingan 
umat, bukan untuk maksiat dan hawa nafsu.

4) 	 Persetujuan para ahli/cendikiawan yang berakhlak.
Kepala negara,  wakilnya, gubernur atau pemerintah daerah tidak 
boleh bertindak sendiri untuk mewajibkan pajak, menentukan 
besarnya, kecuali setelah dimusyawarahkan dan mendapat 
persetujuan dari para ahli dan cendikiawan dalam masyarakat.
Sedangkan mengenai pembayaran zakat, para ulama telah sepakat 
akan kewajiban zakat dan bagi yang mengingkarinya berarti telah 
kafir dari Islam.



120 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar



121Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Manan, Muhammad. 1995. Teori dan Praktek Ekonomi Islam, Dana 
Bhakti Wakaf: Yogyakarta

Adimarwan Azwar Karim. 2006. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta: 
Rajawali Press

Afzalurrahman. 1995. Doktrin Ekonomi Islam. Jogyakarta: PT. Dhana Bakti 
Wakaf

Ahmad Sya’labi. 1994. Sejarah dan kebudayaan Islam. Jakarta: Pustaka Al-
Husna

Al-Quradhawi, Yusuf. 1999. Fatawa Qardhawi Permasalahan, Pemecahan 
dan Hikmah. Surabaya : Risalah Gusti

Al-Maududi, Abul A’la. 2003. Bicara Tentang Bunga dan Riba, Jakarta: 
Pustaka Qalami

Andri, Bank dan Lembaga Keuangan Syariah. 2010. Jakarta: Kencana
Azyumardi Azra, dkk. 2007. Esiklopedi Islam, Ichtiar Baru van Hoeve. 

Jakarta: tt, Jilid I
Az-Zuhaili , Wahbah. 2007, Fiqih Islam wa Adillatuhu.Damaskus: Darul 

Fikr
Badri Yatim. 1994. Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: Raja Grafindo 

Persada 
Chapra, M. Umer. 2001. The Future of Economics: An Islamic Perspective, 

terj. Jakarta: SEBI
Chapra, M. Ume. 2000. Sistem Moneter Islam, Jakarta: Gema Insani Press
Departemen Agama RI. 2004, Al-Qur’an dan Terjamahan. Bandung: Al-

jumanatul ‘Ali
Departemen Agama RI. 2002. Islam untuk Disiplin Ilmu Ekonomi. Jakarta: 

Departemen Agama RI
Djazuli, A. 2003. Fiqh Siyasah Implementasi Kemaslahatan Ummat dalam 

Rambu-rambu Syariah. Bandung: Prenada Media
Djazuli, H.A, dkk. 2002. Lembaga-Lembaga Perekonomian umat, 



122 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Economica Edisi 34 thn. 2004. Jakarta: PT Raja Grafindo
Hasan Ali, AM. 2004. Asuransi dalam Perspektif Hukum Islam. Jakarta: 

Prenada Media
Iqbal, Zamir. 2008. Pengantar Keuangan Islam Teori dan Praktik.Jakarta: 

Kencana
Karim, Adiwaraman.2003. Ekonomi Mikro Islami Ed. II. Jakarta: IIIT 

Indonesia
Mardani. 2012. Fiqh Ekonomi Syariah. Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group
Muslim, Muslihun. 2005. Fiqih Ekonomi, Mataram: Lembaga Kajian Islam 

dan Masyarakat (LKIM) IAIN Mataram
Pindyck, Robert S. dan Rubinfeld, L Daniel. 2001. Microeconomics 5th Ed. 

New Jersey: Prentice-Hall Inc
Slamat, Dahlan. 2010. Manajemen lembaga keuangan, kebijakan moneter 

dan perbankan.  Jakarta: Soemitra
Solahudin, M. 2006. Lembaga Ekonomi dan Keuangan Islam. Surakarta: 

Muhammadiyah University Press
Sudarsono, Heri. 2007. Deskripsi dan Ilustrasi Ekonisia. Yogyakarta: Bank 

dan lembaga keuangan Syariah
Suhendi, Hendi. 2010. Fiqh Muamalah. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada
Suhendi, Hendi. 2002. Fiqih Muamalah, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada
Sumitro, Warkum. 1996.  Asas – Asas Perbankan Islam dan Lembaga 

– Lembaga Terkait ( BMUI dan Takaful) di Indonesia. Jakarta: PT Raja 
Grafindo Persada

Syafei, Rahmat. 2001. Fiqh Muamalah. Bandung: CV. Pustaka Setia
Syakir Sula, Muhammad dan Kartajaya, Hermawan. 2006. Syariah 

marketing. Bandung: Mizan Pustaka
Syakir Sula, Muhammad. 2004. Asuransi Syariah (life ang general) Konsep 

dan system Operasional. Jakarta: Gema Insani
Syarifuddin, Amir. 2003. Garis-garis Besar Fiqh. Jakarta: Prenada Media



123Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

A
Akhlak  v, vi, ix, 53, 54, 55, 57
Al Qur’an  50
Arab  14, 15, 16, 19, 24, 69, 71, 103, 
111, 113
Asuransi Syariah  iv, vi, x, 85, 87, 92, 
122

B
Badan Amil Zakat  114, 115
Bank Indonesia  76, 77, 78
Bank Syariah  iv, v, vi, x, 69, 70, 71, 
72, 73, 74, 75, 76, 77, 78, 83, 84, 100
Barat  iv, 3, 10, 13, 20, 73

E
Ekonomi  i, iii, iv, v, vi, vii, viii, ix, x, 1, 
2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 
15, 16, 17, 19, 20, 22, 23, 24, 25, 28, 
29, 33, 34, 46, 47, 49, 51, 52, 55, 56, 
57, 58, 61, 66, 69, 72, 73, 74, 77, 85, 
91, 93, 94, 97, 103, 117, 118, 119, 
121, 122, 125, 126, 128
Ekonomi Islam  i, iii, iv, v, vi, vii, viii, 
ix, x, 1, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 
13, 14, 16, 19, 20, 23, 24, 28, 29, 33, 
46, 49, 51, 52, 55, 58, 66, 69, 85, 91, 
97, 103, 121, 125, 126

G
Gadai Syariah  vi, x, 103, 105, 106, 
107, 108

H
Hadits  x, 9, 13, 45, 50, 60, 61, 62, 
65, 72, 92, 113
Harta  vi, ix, 2, 16, 19, 20, 23, 25, 
26, 27, 28, 29, 30, 31, 33, 34, 35, 36, 
37, 38, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 50, 51, 
52, 56, 59, 60, 62, 63, 80, 81, 83, 97, 
103, 104, 105, 107, 109, 110, 111, 
112, 113, 114, 115, 118, 119

I
ICMI  73
Infaq  vi, x, 38, 111, 112, 113, 118
Islam  i, iii, iv, v, vi, vii, viii, ix, x, 1, 2, 
3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 
15, 16, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 
26, 27, 28, 29, 31, 33, 35, 42, 44, 45, 
46, 47, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 
57, 58, 61, 66, 67, 69, 70, 71, 72, 73, 
78, 83, 84, 85, 86, 87, 90, 91, 93, 94, 
97, 98, 99, 100, 101, 103, 104, 105, 
111, 112, 113, 115, 117, 118, 119, 
121, 122, 125, 126

INDEX



124 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

K
Kamus  10
Keuangan Islam  85, 100, 115, 118, 
121, 122

L
Lembaga  2, 3, 4, 11, 20, 21, 22, 54, 
56, 69, 70, 71, 72, 73, 74, 76, 77, 80, 
84, 85, 87, 99, 105, 106, 107, 108, 
114, 115, 116, 117, 118, 121, 122, 
125, 126
Lembaga Amil Zakat  115
Lembaga Ekonomi  85, 122

M
Mahasiswa  v, vii, viii, 4, 125
Muamalah  v, 2, 7, 16, 47, 70, 122
Muhammadiyah  vi, vii, viii, 14, 85, 
122, 125, 126, 127, 128
MUI  73, 97, 98, 125
Muslim  vii, 3, 6, 9, 10, 11, 12, 13, 16, 
18, 19, 22, 24, 26, 28, 30, 31, 45, 46, 
49, 50, 52, 53, 54, 60, 61, 65, 66, 67, 
71, 73, 87, 92, 113, 114, 118, 122

N
Nabi Muhammad  v, vii, 16, 92

O
Otoritas Jasa Keuangan  76

P
Pajak  x, 20, 21, 23, 31, 57, 119
Pasar Modal  vi, x, 27, 69, 97, 98, 99, 
101
Pendidikan  1, 2, 3, 4, 118, 125, 126, 
128
Peradaban Islam  7, 14, 18, 121

Perbankan Syariah  70, 72, 73, 74, 
75, 76
Perguruan Tinggi  vi, ix, 1, 126
Produksi  ix, 9, 13, 46, 50, 57, 58, 67, 
69, 100

R
Reksadana Syariah  vi, x, 97, 98, 101
Riba  v, vi, x, 2, 29, 44, 49, 56, 59, 60, 
61, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 69, 70, 72, 
86, 92, 94, 98, 99, 101, 121

S
Sejarah  iv, vi, ix, x, 14, 15, 16, 18, 
19, 21, 22, 25, 71, 73, 119, 121
Shodaqoh  112, 113
Sistem Ekonomi  vi, vii, viii, ix, 3, 5, 
7, 8, 10, 12, 13, 24, 29, 49, 66
Sunnah  vii, 6, 9, 28, 50, 59, 61, 72, 
73

T
Timur  12, 73

U
Uang  1, 12, 23, 24, 46, 50, 66, 67, 
69, 70, 72, 78, 79, 80, 82, 86, 91, 94, 
95, 98, 99, 105, 106, 107, 108, 110, 
115

W
Wakaf  x, 19, 91, 111, 113, 118, 121

Z
Zakat  vi, x, 12, 18, 19, 21, 23, 28, 38, 
44, 47, 49, 50, 62, 64, 66, 84, 111, 
112, 113, 114, 115, 116, 117, 118, 
119, 125, 126



125Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

TENTANG PENULIS

Faozan Amar, lahir di Brebes 16 Februari 1972. Pendidikan : SDN 
Plompong I (1984), Madrasah Tsanawiyah Ma’haduttholabah Babakan 
Tegal (1987) sambil nyantri di pesantren milik NU, SMA Muhammadiyah 
Bumiayu (1990), Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo di Purwokerto (1997), 
Magister Manajemen UHAMKA Jakarta (2006). Selama sekolah, menjadi 
aktifis di Remaja Masjid dan Ikatan Pelajar Muhammadiyah (IPM). 
Semasa kuliah, mendirikan Kelompok Studi Islam Kemasyarakatan 
(KSIK) yang bergerak dalam bidang pengkajian masalah-masalah Islam 
dan kemasyarakatan, di samping menjadi dewan redaksi majalah 
mahasiswa Obsesi. 

Sedangkan kegiatan ekstra kampusnya; Ketua Umum Ikatan 
Mahasiswa Muhammadiyah (IMM) Komisariat Walisongo (1994-1995), 
Ketua Umum IMM Cabang Banyumas (1995-1997), Bendahara DPD IMM 
Jawa Tengah (1998-2000), Wakil Sekretaris Jenderal DPP IMM (1999– 
2001), dan Ketua DPP IMM (2001-2003). Bersama teman-teman DPD 
IMM Jawa Tengah di Semarang, mendirikan tabloid Mandiri (1999). Di 
samping itu menjadi fungsionaris Pengurus Pusat Masyarakat Ekonomi 
Syariah (MES), (2006 – sekarang) anggota Asosiasi Ahli Ekonomi Islam 



126 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

Indonesia (AEKI), Wakil Sekretaris Jenderal Forum Zakat (FOZ) (2003-
2005), Bendahara Umum Pimpinan Pusat Pemuda Muhammadiyah 
(2002-2006), Anggota Komisi Ekonomi MUI Pusat (2005-sekarang), 
Ketua Pimpinan Pusat Pemuda Muhammadiyah (2006-2010). Ketua 
Majelis Ekonomi dan Kewirausahaan PDM Tangerang Selatan (2010-
2015), Ketua Majelis dan Ekonomi dan Kewirausahaan PWM DKI Jakarta 
(2010-2015), Wakil Sekretaris Majelis Ekonomi dan Kewirausahaan PP 
Muhammadiyah (2010-2015), Sekretaris Lembaga Dakwah Khusus PP 
Muhammadiyah (2015-2020) dan Ketua PP Baitul Muslimin Indonesia 
(2011-2016).

Dalam dunia kerja, mulai dari guru di MA Muhammadiyah Pekuncen 
Banyumas (1997-1998), Amil Dompet Dhuafa Republika (1998-2002), 
trainer pada Institut Manajemen Zakat (IMZ), Dosen Fakultas Ekonomi 
dan Bisnis Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. HAMKA (2001-sekarang), 
koordinator Lembaga Pemberdayaan Masyarakat Peduli Semarang 
(2000), Accounting dan Program Officer Jaringan Pendidikan dan 
Pemantau Pemilu Rakyat (JPPR) Pemuda Muhammadiyah (2004-2006). 
Direktur Eksekutif LAZIS PP Muhammadiyah (2002-2005), Direktur 
Eksekutif GOZIS (2010-2011), Konsultan TPFB PP Muhamamdiyah 
(2008), sejak tahun 2004 menjadi wirausaha mendirikan Wifa Komunika, 
Rasyana Mediatama dan Winst Konsultindo, yang bergerak dalam 
bidang perdagangan, penerbitan, percetakan dan event organizer, 
Direktur Alwasath Publishing House yang bergerak dalam bidang 
penerbitan buku dan Direktur Eksekutif Al Wasath Institute yang 
bergerak dalam bidang pengkajian, pengembangan dan penyebaran 
gagasan pemikiran keislaman dan keindonesiaan yang moderat dan 
berkemajuan.

Aktif dalam seminar anatara lain antara : Seminar International 
Multi Faith Education for Peace and Harmoni, UIN Jakarta February 
2005. Studi Banding Pengelolaan Zakat ke Malaysia, September 2004. 
Studi Banding ke Inggris, Skotlandia dan Irlandia Utara dalam rangka 
Engaging with the Islamic World; Strengthening Interfaith Understanding 
with Muhammadiyah, 2005. Menjadi pembicara dalam seminar tentang 
ekonomi Islam, kepemudaan, kewirausahaan dan lain-lain.

Menikah dengan Wiguna Yuniarsih, dan dikarunia anak: Nabil 
Syuja’ Faozan dan Nabigh Shorim Faozan. Di samping itu juga menjadi 
Editor Buku : NU-Muhammadiyah: Mendayung di tengah perbedaan, 



127Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

UMM Press, (2004). Editor Buku : Pedoman Zakat Praktis, (2004). Editor 
Buku : Senarai Tokoh Muhammadiyah, (2005). Editor Buku : Soekarno 
dan Muhammadiyah (2009), Program Officer penerbitan buku Profil dan 
Direktori Rumah Sakit Muhammadiyah-‘Aisyiah, Kerjasama MKKM PP 
Muhammadiyah dan Wifa Komunika (2005), penerbitan buku Profil dan 
Direktori Rumah Perguruan Tinggi Muhammadiyah, Kerjasama Majelis 
Dikti dan Litbang PP Muhammadiyah dan Wifa Komunika (2008), Profil 
dan Direktori TK Aisyiyah Bustanul Athfal, Kerjasama Majelis Dikdasmen 
PP Áisyiyah (2009). Juga aktif menulis di media masa, antara lain : Media 
Indonesia, Koran Sindo, Republika, Suara Muhammadiyah, Monitor Day, 
Tabligh, Republika online, detikcom, rmonline, dan lain-lain.

Sekarang dapat dihubungi melalui E-mail atau facebook : 
zanamar02@yahoo.com Twitter @FaozanAmar, instagram @faozanamar 
dan www.facebook.com/Faozan Amar



128 Ekonomi Islam : Suatu Pengantar

BIODATA EDITOR

Edi Setiawan, SE.,MM Lahir di Bogor, 25 Agustus 
1985, sebagai anak kedua dari tujuh bersaudara. 
Menamatkan pendidikan di SMAN 1 Jasinga, Bogor 
dan memperoleh gelar sarjana dari Fakultas 
Ekonomi UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 2008. 
Pernah aktif di IMM dari Komisariat sampai Pusat. 
Saat ini sebagai Dosen FEB Universitas 
Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka Jakarta. Selain itu 

aktif di Lingkar Kajian Ekonomi Indonesia (Lingkei) Jakarta. Beberapa 
tulisannya sudah tersebar dibeberapa media massa nasional dan lokal 
seperti Republika, Sinar Harapan, Berita Satu, Okezone, Bisnis Indonesia, 
Kontan, Seputar Indonesia, Indopos, Tempo, Pelita, Radar Banten, 
Tangsel Pos, Tribun Tangerang, Harian Haluan, Majalah Ta’dib, Majalah 
Prestise, Majalah Tabligh dan Majalah Matahati. 

View publication statsView publication stats

https://www.researchgate.net/publication/324122310

