


1 

 

Buku Ajar 
FIQIH MUAMALAH 

 

 

 

Umi Hani, S.Ag., M.Pd 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL-BANJARY 

BANJARMASIN 
 



2 

 

 

Buku Ajar 

Fiqih Muamalah 

 
Penulis :  
Umi Hani, S.Ag., M.Pd 
 
Editor :  
Dr. Afif Khaliq, S.HI, S.H., M.H 
 
Penyunting :  
Antoni Pardede, S.Si., M.Si., Ph.D  
 
Tata Letak :  
Aris Setia Noor, S.E., M.Si 
 
Desain Sampul : 
Abdurrahman Sidik, S.Sn., M.Ds 
 
Penerbit :  
Universitas Islam Kalimantan Muhammad Arsyad Al-Banjary 
Banjarmasin  
 
 
 
Redaksi :  
Jl. Adhyaksa No.2 Kayutangi  
Banjarmasin 70123  
 
 
 
Cetakan Pertama 2021  
 
 
 
Hak Cipta dilindungi undang-undang  

Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan dengan cara apapun tanpa izin 
tertulis dari Penerbit 

 



3 

 

 

KATA PENGANTAR 
 
 
 

Segala puji hanya milik Allah. Shalawat dan salam selalu tercurahkan kepada 
Rasulullah saw, Muhammad bin Abdullah dan juga para keluarga, karabat, sahabat dan 
para pengikutnya yang setia kepada ajaran-ajarannya. Amma ba’du. 

Fiqih muamalah adalah suatu disiplin ilmu yang memberikan pemahaman 
terhadap hukum syar’i, yaitu yang berbentuk amalan yang diambil dari dalil-dalil yang 
terperinci. Oleh sebab itu setiap muslim wajib mempelajarinya. Dalam buku ini penulis 
mencoba mengupas secara sistematis, dan lengkap. 

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada semua pihak 
yang telah dengan ikhlas memberikan dukungan dalam proses penerbitan buku ini. 
Terima kasih kepada Ketua Umum Yayasan, Rektor dan Dekan Fakultas Studi Islam 
Universitas Islam Kalimantan Muhammad Arsyad al-Banjary Banjarmasin dan terima 
kasih kepada rekan sejawat yang telah memberikan saran-saran penyempurnaan sejak 
disusunnya materi buku ini. Terima kasih kepada mahasiswa penulis yang secara aktif 
memberikan komentar dan pertanyaan-pertanyaan kritis, serta tidak lupa juga ucapan 
terima kasih tak terhingga penulis khusus kepada Orang tua, isteri dan anak-anak 
penulis. Semoga Allah SWT mengganjar dengan kebaikan dan pahala. Aamiin. 

Tidak ada gading yang tidak retak. Meskipun penulis berusaha mencurahkan 
segenap kemampuan untuk dapat menyelesaikan buku ini, penulis menyadari atas segala 
keterbatasan dan kekurangan, sehingga saran, nasihat, serta kritik konstruktif selalu 
ditunggu demi perbaikan  buku ini ke depan. Akhirnya, kepada Allah SWT semata 
penulis berharap semoga buku ini dapat memberikan sumbangan yang cukup serta 
menambah khazanah pengetahuan hukum Islam, yang pada gilirannya dapat bermanfaat 
bagi kalangan akademis/intelektual Islam, praktisi serta umat Islam pada umumnya. 
Amin yaa Rabb 

 
 

Banjarmasin, 
Desember 2020 
Penulis; 

 
 
Umi Hani, S.Ag., M.Pd 



4 

 

 

DAFTAR ISI 

  

Halaman 

DAFTAR ISI ...................................................................................................    i 

 

BAB I  GAMBARAN UMUM TENTANG  

    FIQIH MUAMALAH 

a. Pengertian Fiqih Muamalah.………………………………………          12   

b. Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih Muamalah ……………………..         15     

c. Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Mu’amalah... ………………...     17 

d. Sistematika Fiqih Mu’amalah……………………… …………………    19  

BAB II HARTA DAN HAK MILIK 

A. Harta…….……………………………………………………………      22  

B. Hak Milik…………..………………………………………………….    26  

BAB III AKAD 

A. Pengertian Akad…………………………………… ………………….  35   

B. Unsur-Unsur Akad…………………………………. ………………….  37  

C. Syarat –Syarat Akad………………..……………… ………………….  38  

D. Subyek Akad ( Al ‘Aqidain)………………………………………….    39  

E. Obyek Akad (Mahallul ‘Aqdi)……………………... ………………….  39  

F. Prestasi  Akad (Maudhu’u al-‘Aqdi)………………. ………………….. 39  

G. Jenis-Jenis Akad…………………………………… …………………...40  

H. Urgensi Akad Dalam Hubungan Antar Manusia….. ………………….. 40  

BAB IV JUAL BELI DAN RIBA 

A. Jual Beli……………….…………………………...........................      42  

B. Riba………………………………………..…………………………   49  

BAB V  KHIYAR DAN KAFALAH 



5 

 

 

A. Khiyar………………………………………………………………….. 52 

B. Kafalah…………………………………………….. ………………….. 56 

BAB VI  IJARAH (SEWA MENYEWA) DAN PERBURUHAN 

A. Ijarah………………………………..………………………………… 61 

B. Perburuhan ………………………………………… …………………. 69 

BAB VII  UTANG PIUTANG (AL-QARDH) ...............................................       68 

DAN AL-HIWALAH (PENGALIHAN UTANG) 

A. Utang Piutang (al-Qardh)…................................................................... 68 

B. Hiwalah.............................. ………………………………………… 71 

BAB VIII SYIRKAH DAN MUDHARABAH 

A. Syirkah...................................................................................... ….. 82 

B. Mudharabah……………....................................... …………………… 84 

BAB IX MUSAQAH, MUZARA’AH DAN MUKHABARAH  

A. Musaqah…………………………………….................................... …. 89 

B. Muzara’ah ............................................................................. … 90 

C. Mukhabarah………………………………………………………….. 93 

BAB X SALAM DAN ISTISNA 

A. Salam………………………….. .......................................................... 96 

B. Istisna……….........................................................................................  99  

BAB XI  RAHN (GADAI) DAN WADHIAH 

A. Gadai…………………………………..  ............................................. 103 

B. Wadiah…………………………  ......................................................... 103 

BAB XII HIBAH  

A. Definisi Hibah………………………………………………………… 108 

B. Kedudukan Hibah…………………………….......... ………………… 109 

C. Rukun dan Syarat Hibah…………………………… ………………… 109 

D. Macam-macam Hibah…………………………………………………. 110 



6 

 

 

E. Hikmah Hibah……………………………………… …………………. 112 

BAB XIII WASIAT 

A. Pengertian Wasiat………………………………………………… ....... 113 

B. Dasar Hukum Wasiat……………. ......................................... 116 

C. Rukun dan Syarat Wasiat.......................................................................  117 

BAB X1V HADIAH DAN WAKAF 

A. Hadiah………………………………. ........................................... 125 

B. Wakaf………………………………….. ....................................... 129 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



7 

 

 

BAB I 
GAMBARAN UMUM TENTANG 

FIQIH MUAMALAH 
 

Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Fiqih 
Muammalah, Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih Muamalah, Ruang Lingkup dan Pembagian 
Fiqih Mu’amalah, dan Sistematika Fiqih Mu’amalah,  
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Fiqih Muammalah 
- Memahami dan Menjelaskan Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih Muammalah 
- Memahami dan Menjelaskan Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Mu’amalah 
- Memahami dan Menjelaskan Sistematika Fiqih Mu’ammalah. 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauh mana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006) 

Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 
B. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 

Rizki Putra, 1997 
C. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah 

Gusti, 1995 
D. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 

Progresif, 1997 



8 

 

 

E. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 
Haq: Jakarta:2004) 

F. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

G. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
H. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah (Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 

A. Pengertian Fiqih Muamalah 
Fiqih Muamalah tersusun dari dua kata (lafadz), yaitu fiqih (الفقه) dan Muamalah 

 secara etimologi memiliki makna pengeritan atau (الفقه) Lafadz yang pertama .(المعاملة)
pemahaman,1 sedangkan dalam terminologi kata fiqih memiliki definisi yang beragam dari 
kalangan ulama’ : 

a. Abu Hanifah memberikan memberikan definisi definisi tentang fiqih, yaitu sebagai 
berikut:2 

  معرفة النفس مالها وما عليها
“Pengetahuan tentang hak dan kewajiban manusia”. 

 Imam As-Syafi’i memberikan suatu batasan fiqih sebagai berikut, 
 العلم بالأحكام الشرعيّة المكتسب من أدلتها التفصيلية

“Suatu ilmu yang membahas hukum-hukum syari’ah amaliyah (praktis) yang diperoleh 

dari dalil-dalil yang terperinci”.3 
b. Abdul Wahab Khallaf mendefinisikan fiqih dengan pengetahuan tentang hukum-

hukum syarar’ mengenai perbuatan manusia yang diusahakan dari dalil-dalil yang 
terinci atau kumpulan hukum syara’ mengenai perbuatan manusia yang diperoleh 
dari dalil-dalil yang terinci.4 

c. Al-Jurjani membatasi definisi fiqih sebagai berikut,  
 العلم بالأحكام الشرعيّةالعمليّة من أدلّتها التفصيليّة وهوعلم مستنبط بالرأي والإجتهادويحتاج فيه إلى النظروالتأمل

“Suatu ilmu yang membahas hukum-hukum syari’ah amaliyah (praktis) dari dalil-dalil 

yang terinci yang dihasilkan oleh pikiran atau ijtihad melalui analisis dan perenungan”.5 

                                                           
1 Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka Progresif, 

1997, h.1068 
2 Ibid, h.1068 
3 Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (cetakan ke-9) Damaskus, Dar Al-Fikr,2006, 

h.29 
4 Ilm Ushul Al-Fiqh, Jakarta, Al-Majlis Al-A’la Al-Indunisi, 1972, hlm. 11 
5 Al-Jurjani, Kitabu At-Ta’rifat, Beirut, Dar Al-Kitab Al-Ilmiah, 1998 



9 

 

 

d. Al-Amidi, seorang ulama’ Syafi’iyah, mendefinisikan fiqih sebagai ilmu tentang 
hukum-hukum syari’ah dari dalil-dali yang terinci. Sementara menurut fuqaha’ 
Malikiyah, fiqih adalah ilmu tentang perintah-perintah syar’iyah dalam masalah 
khusus yang diperoleh dari aplikasi teori istidlal atau pencarian hukum dengan 
dalil.6 
Pengertian dan definisi fiqih sendiri pada awalnya mencakup seluruh dimensi 

hukum syari’at Islam, baik yang berkenaan dengan, masalah aqidah, akhlaq, ibadah, 
maupun yang berkenaan dengan masalah muamalah. Sebagaimana yang ditunjukkan dalam 
Al-Qur’an Surat At-Taubah ayat 122.  
Artinya : “Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang). 

mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk 

memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi peringatan kepada 

kaumnya apabila mereka telah kembali kepadanya, supaya mereka itu dapat menjaga 

dirinya.” (QS. At-Taubah :122)  
Dari beberapa definisi diatas, dapat ambil sebuah kesimpulan bahwa fiqih memiliki 

dua pengertian. 
Pertama, dilihat dari sudut pandang ilmu pengetahuan bahwa fiqih adalah sebuah 

pengetahuan tentang hukum-hukum syari’at.  
 العلم بالأحكام الشرعيةّ

“Mengetahui hukum-hukum syara’ yang alamiyah”7 
Definisi ini menggambarkan bahwa fiqih adalah sebuah lapangan ilmu pengetahuan 

yang kajiannya seputar permasalahan syariat yang bersifat furu’iyah dan berdasarkan atas 
dalil-dalil tafsili (rinci). Karena ia merupakan pengetahuan yang digali melalui penalaran 
dan istidlal (penggunaan dalil) oleh si mujtahid atau para ulama’ (fuqaha’), maka ia dapat 
saja menerima perubahan atau pembaharuan, karena tuntutan ruang dan waktu. 

Contoh yang sangat jelas adalah bahwa al-Syafi’i memiliki qaul qadim (pendapat 
terdahulu) dan qaul jadid (pendapat kemudian) akibat tuntutan ruang yang berbeda, yaitu 
perpindahan beliau dari Baghdad ke Mesir. Dalam konteks Islam Indonesia, hal ini akan 
tampak pada kajian tentang Hukum Islam Indonesia yang merupakan penjabaran fiqih 
dalam konteks Indonesia. 

Kedua, fiqih dilihat dilihat dari sudut pandang bahwa ia adalah sebuah objek kajian 
pengetahuan, yakni hukum fiqih itu sendiri, pengertian ini memandang bahwa fiqih adalah 

                                                           
6 Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 1995, hlm. 4 
7 TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka Rizki Putra, 1997, 

hlm. 4 



10 

 

 

suatu rangkaian atau himpunan hukum syariat yang memiliki dasar atau dalil yang 
terperinci, pengertian ini adalah sebagaimana yang dipahami dalam istilah para ulama’ ahli 
fiqih (fuqaha’). 

 مجموعة الأحكام المشروعية في الإسلام
“Himpunan hukum-hukum amaliyah yang disyari’atkan dalam Islam”8 
Dilihat dari objek hukumnya, fiqih terbagi menjadi dua bagian yaitu : 

a. Hukum-hukum yang berkaitan dengan ibadah seperti; toharah, shalat, puasa, haji, 
zakat, nazar dan sumpah dan segala sesuatu bentuk ibadah yang berkaitan 
langsung antara manusia dengan tuhannya 

b. Hukum-hukum mu’amalah yaitu hukum-hukum yang berkaitan dengan hubungan 
antar manusia atau hubungan manusia dan lingkungan sekitarnya baik yang 
bersifat kepentingan pribadi maupun kepentingan. Seperti hukum-hukum 
perjanjian dagang, sewa menyewa dan lain-lain. 

Lafadz yang kedua ( ةالمعامل ), arti lughawi dari kata ini adalah kepentingan, 
sedangkan lafadz المعاملات memiliki arti hukum syari’ yang mengatur hubungan 
kepentingan individu dengan yang lainnya. 

Menurut istilah yang dimaksud mu’amalah adalah bagian fiqih selain ibadah yaitu 
hukum-hukum yang mengatur hubungan interpersonal antar manusia.9 

Mu’amalah menurut golongan Syafi’i adalah bagian fiqih untuk urusan-urusan 
keduniaan selain perkawinan dan hukuman, yaitu hukum-hukum yang mengatur hubungan 
manusia sesama manusia dan alam sekitarnya untuk memperoleh kebutuhan hidupnya. 

Menurut Ibnu Abidin, muamalah meliputi lima hal, yakni : 
1) Transaksi kebendaan (Al-Mu’awadlatul maliyah) 
2) Pemberian kepercayaan (Amanat) 
3) Perkawinan (Munakahat) 
4) Urusan Persengketaan (Gugatan dan peradilan) 
5) Pembagian warisan 

Apabila tidak dikaitkan dengan lafadz fiqih (berdiri sendiri), istilah muamalah 
dalam kitab-kitab fiqih adalah nama bagi suatu bentuk perjanjian (akad) tertentu, baik 
perjanjian pemberian modal atau bagi laba (al-mudlarabah – alqiradl)serta perjanjian-
perjanjian lain yang berkenaan dengan harta benda. 

Dalam pembahasan ini yang dimaksud fiqih muamalah sebagaimana dikutip oleh 
Drs. Masduha Abdurrahman dalam bukunya ‘Pengantar dan Asas-asas Hukum Perdata 

                                                           
8 Ibid, h. 5 
9 Abdurrahman, Pengantar dan Asas-Asas Hukum Perdata Islam., 31. 



11 

 

 

Islam (Fiqih Muamalah)’ adalah muamalah yang memiliki arti khusus, yaitu bagian fiqih 
yang membahas : 
الأحكام المتعلقة بأفعال الناس وتعاملهم بعضهم مع بعض في الأموال والحقوق وفصل 

 منازعتهم
“Hukum-hukum yang berkaitan dengan perbuatan dan perhubungan manusia sesama 

manusia dalam urusan kebendaan dan hak-hak kebendaan serta cara-cara menyelesaikan 

persengketaan mereka”. 
Jadi, fiqih muamalah dapat diartikan dalam dua pengertian : 

a) Fiqih muamalah dilihat dari sisi bahwa ia adalah sebuah kesatuan hukum dan 
aturan-aturan tentang hubungan antar sesama manusia dalam hal kebendaan untuk 
memenuhi kebutuhan hidup mereka. 

b) Fiqih muamalah dipandang sebagai sebuah ilmu pengetahuan tentang hukum. 
Dapat diambil sebuah kesimpulan bahwa secara garis besar definisi atau pengertian 

fiqih  muamalah yaitu, hukum-hukum yang berkaitan dengan tata cara berhubungan antar 
sesama  manusia, baik hubungan tersebut bersifat kebendaan maupun dalam bentuk 
perjanjian perikatan. Fiqih mu’malah adalah salah satu pembagian lapangan pembahasan 
fiqih selain yang berkaitan dengan ibadah, artinya lapangan pembahsan hukum fiqih 
mu’amalah adalah hubungan interpersonal antar sesama manusia, bukan hubungan vertikal 
manusia dengan tuhannya (ibadah mahdloh) 

Fiqih mu’amalah dapat juga dikatakan sebagai hukum perdata Islam, hanya saja bila 
dibandingkan dengan Kitab Undang-undang Hukum Perdata (BW. burgerlijk wetboek) 
yang juga berkaitan dengan hukum personal, fiqih muamalah atau dapat dikatakan sebagai 
hukum perdata Islam hanya mencukupkan pembahasannya pada hukum perikatan 
(verbintenissen recht), tidak membahas hukum perorangan (personen recht) dan hukum 
kebendaan (zakenrecht) secara khusus. 
B. Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih Muamalah  

1. Sumber Hukum Fiqih Muamalah 
Sumber-sumber fiqih secara umum berasal dari dua sumber utama, yaitu dalil naqli 

yang berupa Al-Qur’an dan Al-Hadits, hal ini sebagaimana dimaksud dalam definisi fiqih 
yang disampaikan oleh ulama’ golongan Syafi’i sebagai Al-Adillati Al-tafshiliyyati (dalil-
dalil yang terperinci), dan dalil aqli yang berupa akal (ijtihad). Penerapan sumber fiqih 
islam ke dalam tiga sumber, yaitu Al-Quran, Al-Hadits dan ijtihad. 

a. Al-Qur’an 
Al-Quran adalah kitab Allah yang diturunkan kepada nabi Muhammad SAW 

dengan bahasa arab yang memiliki tujuan kebaikan dan perbaikan manusia, yang berlaku di 



12 

 

 

dunia dan akhirat. Al-Quran merupakan referensi utama umat islam, termasuk di dalamnya 
masalah hukum dan perundangundangan. sebagai sumber hukum yang utama, Al-Quran 
dijadikan patokan pertama oleh umat islam dalam menemukan dan menarik hukum suatu 
perkara dalam kehidupan. Ayat Al Qur’an yang membahas tentang Muamalah ini bisa kita 
lihat pada surat Al-Baqarah ayat 188 : 
Artinya : “Dan janganlah sebahagian kamu memakan harta sebahagian yang lain di 

antara kamu dengan jalan yang bathil dan (janganlah) kamu membawa (urusan) harta itu 

kepada hakim, supaya kamu dapat memakan sebahagian daripada harta benda orang lain 

itu dengan (jalan berbuat)dosa, Padahal kamu mengetahui.” (QS, Al-Baqarah : 188). 
dan Surat An-Nisa’ ayat 29 : 

Artinya : “Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu saling memakan harta 

sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan yang Berlaku dengan 

suka sama-suka di antara kamu. Dan janganlah kamu membunuh dirimu; Sesungguhnya 

Allah adalah Maha Penyayang kepadamu”. (QS, An-Nisa : 29) 
b. Al-Hadits 

Al-Hadits adalah segala yang disandarkan kepada Rasulullah SAW, baik berupa 
perkataan,perbuatan,maupun ketetapan. Al-Hadits merupakan sumber fiqih kedua setelah 
Al-Quran yang berlaku dan mengikat bagi umat islam. 

c. Ijma dan Qiyas 
Ijma’ adalah kesepakatan mujtahid terhadap suatu hukum syar’i dalam suatu masa 

setelah wafatnya Rasulullah SAW. Suatu hukum syar’i agar bisa dikatakan sebagai ijma’, 
maka penetapan kesepakatan tersebut harus dilakukan oleh semua mujtahid, walau ada 
pendapat lain yang menyatakan bahwa ijma’ bisa dibentuk hanya dengan kesepakatan 
mayoritas mujtahid saja. Sedangkan qiyas adalah kiat untuk menetapkan hukum pada kasus 
baru yang tidak terdapat dalam nash (Al-Qur’an maupun Al-Hadist), dengan cara 
menyamakan pada kasus serupa yang sudah terdapat dalam nash. 

2. Prinsip Hukum Fiqih Mu’amalah 
Sebagai sistem kehidupan, Islam memberikan warna dalam setiap dimensi 

kehidupan manusia, tak terkecuali dunia ekonomi. Sistem Islam ini berusaha 
mendialektikkan nilai-nilai ekonomi dengan nilai akidah ataupun etika. Artinya, kegiatan 
ekonomi dan perikatan lain yang dilakukan oleh manusia dibangun dengan dialektika nilai 
materialisme dan spiritualisme berdasarkan sumber hukum syari’at Islam. Kegiatan 
ekonomi yang dilakukan tidak hanya berbasis nilai materi, akan tetapi terdapat sandaran 
transendental di dalamnya, sehingga akan bernilai ibadah. Selain itu, konsep dasar Islam 



13 

 

 

dalam kegiatan muamalah juga sangat konsen terhadap nilai-nilai humanisme. Di antara 
kaidah dasar dan hukum fiqih muamalah adalah sebagai berikut : 

a. Hukum asal dalam muamalat adalah mubah 
b. Konsentrasi Fiqih Muamalah untuk mewujudkan kemaslahatan 
c. Meninggalkan intervensi yang dilarang 
d. Menghindari eksploitasi 
e. Memberikan toleransi dan tanpa unsur paksaan 
f. Tabligh, siddhiq, fathonah amanah sesuai sifat Rasulullah 

Konsep dasar yang menjadi acuan fiqih mu’amalah selain Al-Qur’an dan Al-Hadits  
serta Ijma’ dan Qiyas adalah sisi kemaslahatan, karena pada dasarnya semua bentuk 
interaksi dan perikatan yang dilakukan manusia hukumnya adalah mubah, selain hal-hal 
yang secara jelas ditunjukkan pelarangannya oleh sumber utama syari’at Islam. 

Selain itu pertimbangan hukum dalam fiqih mu’amalah adalah kemashlahatan umat 
demi tercapainya tujuan bersama yang saling menguntungkan, untuk itulah fiqih 
mu’amalah dipandang sebagai sebuah disiplin ilmu pengetahuan karena perkembangan 
manusia yang senantiasa dinamis, sehingga pembahasan terhadap permasalahan hukum 
yang berkaitan dengan mu’amalah senantiasa berkembang. 

 
C. Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Mu’amalah 

Secara garis besar ruang lingkup fiqih muamalah adalah seluruh kegiatan muamalah 
manusia berdasarkan hukum-hukum islam yang berupa peraturanperaturan yang berisi 
perintah atau larangan seperti wajib, sunnah, haram, makruh dan mubah. hukum-hukum 
fiqih terdiri dari hukum-hukum yang menyangkut urusan ibadah dalam kaitannya dengan 
hubungan vertikal antara manusia dengan Allah dan hubungan manusia dengan manusia 
lainnya. Secara terperinci ruang lingkup dan pembagian fiqih muamalah ini meliputi dua 
hal; 

1. Al-mu’amalah Al-madiyah, 
yaitu muamalah yang mengkaji objek muamalah (bendanya). Dengan kata lain, al-

muamalah al-madiyah adalah aturan yang ditetapkan syara’ terkait dengan objek 
benda.Dimaksudkan dengan aturan ini, bahwa dalam memenuhi kebutuhan yang sifatnya 
kebendaan, seperti jual-beli (al-bai’), tidak saja ditujukan untuk mendapatkan keuntungan 
(profit) semata, akan tetapi juga bagaimana dalam aturan mainnya harus memenuhi aturan 
jual-beli yang ditetapkan syara’. 

Yang termasuk kedalam kategori muamalah ini adalah : 
a. Al Ba'i (Jual Beli) 



14 

 

 

b. Syirkah (perkongsian) 
c. Al Mudharabah (Kerjasama) 
d. Rahn (gadai) 
e. Kafalah dan dhaman (jaminan dan tanggungan) 
f. Utang Piutang 
g. Sewa menyewa 
h. Hiwalah (Pemindahan Utang) 
i. Sewa Menyewa (Ijarah) 
j. Upah 
k. Syuf'ah (gugatan) 
l. Qiradh (memberi modal) 
m. Ji'alah (sayembara) 
n. Ariyah (pinjam meminjam 
o. Wadi'ah (titipan) 
p. Musaraqah 
q. Muzara'ah dan mukhabarah 
r. Pinjam meminjam 
s. Riba 
t. Dan beberapa permasalahan kontemporer (asuransi, bank dll) 
u. Ihyaulmawat 
v. Wakalah 
2. Al-muamalah Al-Adabiyah 

yaitu muamalah yang mengkaji bagaimana cara tukar menukar benda. Dengan kata 
lain, al-muamalah al-adabiyah adalahaturan-aturan syara’ yang berkaitan dengan aktivitas 
manusia dalam hidup bermasyarakat, ditinjau dari segi subjeknya, yaitu mukallaf/manusia. 
Hal ini mengacu kepada bagaimana seseorang dalam melakukan akad atau ijab qabul. 
Apakah dengan rela sama rela (‘an taradlin minkum) atau terpaksa, ada unsur dusta dan 
sebagainya. Pembagian atau pembedaan tersebut ada pada dataran teoritis saja, karena 
dalam prakteknya antara keduanya tidak dapat dipisahkan. 

Abdul Wahab Khalaf merinci Fiqih muamalah ini sesuai dengan aspek dan tujuan 
masing-masing. sebagai berikut : 

a. Hukum Kekeluargaan (ahwal al-syakhsiyah) yaitu hokum yang berkaitan dengan 
urusan keluarga dan pembentukannya yang bertujuan mengatur hubungan suami 
isteri dan keluarga satu dengan lainnya. Ayat Al-Qur’an yang membahas tentang hal 
ini terdapat 70 ayat. 



15 

 

 

b. Hukum Sipil (civic/al-ahkam al-madaniyah) yang mengatur hubungan individu-
individu serta bentuk-bentuk hubungannya seperti : jual beli, sewa-menyewa, utang 
piutang, dan lain-lain, agar tercipta hubungan yang harmonis didalam masyarakat. 
Ayat Al-Qur’an mengaturnya dalam 70 ayat. 

c. Hukum Pidana (al-ahkam al-jinaiyah) yaitu hukum yang mengatur tentang bentuk 
kejahatan atau pelanggaran dan ketentuan sanksi hukumannya. Tujuannya untuk 
memelihara kehidupan manusia, harta, kehormatan, hak serta membatasi hubungan 
pelaku perbuatan pidana dan masyarakat. Ketentuan ini diatur dalam 30 ayat Al-
Qur’an. 

d. Hukum Acara (al-ahkam al-murafaat) yaitu hukum yang mengatur tata cara 
mempertahankan hak, dan atau memutuskan siapa yang terbukti bersalah sesuai 
dengan ketentuan hukum. Hukum ini mengatur cara beracara dilembaga peradilan, 
tujuannya untuk mewujudkan keadilan dalam masyarakat. Ayat Al-Qur’an yang 
mengatur masalah ini ada 13 ayat. 

e. Hukum Ketatanegaraan (al-ahkam al-dusturiyah) berkenaan dengan sistem hukum 
yang bertujuan mengatur hubungan antara penguasa (pemerintah) dengan yang 
dikuasai atau rakyatnya, hak-hak dan kewajiban individu dan masyarakat yang 
diatur dalam 10 ayat Al-Qur’an. 

f. Hukum Internasional (al-ahkam al-duwaliyah) mengatur hubungan antar negara 
Islam dengan negara lainnya dan hubungan warga muslim dengan nonmuslim, baik 
dalam masa damai, atau dalam masa perang. Al-Qur’an mengaturnya dalam 25 ayat. 

g. Hukum Ekonomi (al-ahkam al-iqtisadiyah wa al-maliyah). Hukum ini mengatur 
hak-hak seorang pekerja dan orang yang mempekerjakannya, dan mengatur sumber 
keuangan negara dan pendistribusiannya bagi kepentingan kesejahteraan rakyatnya. 
Diatur dalam Al-Qur’an sebanyak 10 ayat.10 

 
 
D. Sistematika Fiqih Mu’amalah 

Beberapa kitab fiqih dari empat madzhab masing-masing dari mereka saling berlainan 
dalam mengurutkan sistematika fiqih mu’amalah. Masing-masing kitab memiliki urutan-
urutan sendiri sebagaimana dalam daftar isi (fihris) kitab tersebut. Hanya saja mereka 
sepakat dalam pembahsan fiqih mereka senantiasa mendahulukan pembahasan mengenai 

                                                           
10 Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997, h.10 

 



16 

 

 

ibadah secara keseluruhan baru kemudian disusul dengan pembahasan mengenai fiqih 
mu’amalah. 

Perbedaan sistematika tersebut dapat dilihat dalam beberapa contoh berikut : 
1. Imam Alauddin Al-Kasani. Adalah ulama’ dari golongan Hanafi, dalam kitabnya 

“Bada’ius Shanai” memulai pembahasan fiqih mu’amalah dengan “Kitabul 

Ijarah” (bab perburuhan atau sewa menyewa) dan diakhiri dengan “Kitabul 

Qardli” (hutang-piutang atau pemberian modal). Diantara keduanya dibahas 
beberapa bentuk perikatan, bahkan terdapat juga bab-bab tentang penyembelihan 
dan perburuhan, nadzar dan kafarah, wakaf dan shadaqah, peradilan dan persaksian 
dan sebagainya. 

2. Golongan Syafi’i. Dengan sistematika sebagai berikut : Jual beli, hutang-piutang, 
pesan memesan, gadai menggadai, perikatan-perikatan yang berhubungan dengan 
kebendaan yang lain, diakhiri dengan bab “barang temuan” serta sayembara. 

3. Golongan Maliki. Memiliki sistematika setelah selesai pembahasan ibadah, mereka 
melanjutkan dengan pembahasan mengenai jihad, perkawinan, jual beli, peradilan, 
persaksian, pidana, wasiat dan warisan.  
Ibnu Rusydi dalam kitabnya “Bidayatul Mujtahid” setelah selesai dengan 

pembahasan mengenai ibadah beliau kemudian melanjutkan dengan pembahasan tentang 
jihad, sumpah, nadzar, kurban, penyembelihan, perburuan, aqiqoh, makanan dan minuman. 
Sesudah itu baru membahas mengenai perkawinan dan hal-hal yang berhubungan dengan 
itu. 

4. Golongan Ahmad. Memiliki sistematika sebagai berikut : jual beli, pesan memesan, 
hutang piutang, perikatan-perikatan yang berhubungan dengan kebendaan yang lain, 
wasiat, warisan, kemudian memerdekakan budak dan diakhiri dengan pembahasan 
“ummahatil aulad”.11 
Salah satu kitab yang pernah menjadi Kitab Undang-undang Hukum Perdata pada 

masa pemerintahan Turki Utsmani adalah  kitab “Majallatul Ahkamil Adliyah” merupakan 
kitab fiqih muamalah dari madzhab Hanafi, ditulis dan disusun menurut undang-undang 
dan diundangkan pada bulan Sya’ban tahun 1293 Hijriyah, terdiri dari 1851 pasal dan 
dibagi dalam 16 bab yaitu : 

a. Kitabul Buyu’ (Bab jual beli) 
b. Kitabul Ijarat (Bab sewa menyewa perburuhan) 
c. Kitabul Kafalah (Bab tanggung menanggung) 
d. Kitabul Hiwalah (Bab pemindahan hutang piutang) 

                                                           
11 Abdurrahman, Pengantar dan Asas-Asas Hukum Perdata Islam., 34-35. 



17 

 

 

e. Kitab Ar-Rohni (Bab gadai menggadai) 
f. Kitabul Amanah (Bab penyerahan kepercayaan, titipan) 
g. Kitabul Hibah (Bab pemberian) 
h. Kitabul Ghosbi wa Al-Itlaf (Bab penyerobotan dan pengrusakan) 
i. Kitabul Hijri wa Al-Ikroh wa Al-Syuf’ati (Bab pengampunan, paksaan, dan hak beli 

paksa) 
j. Kitabu Al-Syirkah (Bab serikat dagang) 
k. Kitabul Wakalah (Bab perwakilan, pemberian kuasa) 
l. Kitabu Al-Sulhi wa Al-Ibra’ (Bab perdamaian dan pembebasan hak) 
m. Kitbu Al-Iqrar (Bab pengakuan) 
n. Kitabu Al-Da’wa (Bab gugatan) 
o. Kitabu Al-Bayyinat wa Al-Tahlif (Bab pembuktian dan sumpah) 
p. Kitabu Al-Qadla’ (Bab peradilan)12 

 
E. Soal –soal Latihan 

1. Jelaskan tentang Pengertian Fiqih Mu’ammalah ! 
2. Sebutkan Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih Muamalah ! 
3. Jelaskan tujuan Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Mu’amalah ! 
4. Jelaskan Sistematika Fiqih Mu’amalah ! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
12Ibid., 35-36. 

 



18 

 

 

BAB II 
HARTA DAN HAK MILIK 

 
 
 

Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Harta, Macam – 
macam Harta, Hak Milik, Pengertian Hak dan Milik, Pembagian Hak, dan Konsep 
Kepemilikan. 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Harta 
- Memahami dan Menjelaskan Macam – macam Harta 
- Memahami dan Menjelaskan Hak Milik 
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Hak dan Milik 
- Memahami dan Menjelaskan Pembagian Hak 
- Memahami dan Menjelaskan Konsep Kepemilikan 
- Memahami dan Menjelaskan Pemanfaatan Kepemilikan. 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 

Rizki Putra, 1997. 



19 

 

 

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 
1995. 

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 
Progresif, 1997. 

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 
Haq: Jakarta:2004). 

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 
 
A. Harta 

1. Pengertian Harta 
Dalam istilah ilmu fiqih, dinyatakan oleh kalangan Hanafiyah bahwa harta itu 

adalah sesuatu yang digandrungi oleh tabiat manusia dan mungkin disimpan untuk 
digunakan saat dibutuhkan. Namun harta tersebut tidak akan bernilai kecuali bila 
dibolehkan menggunakannya secara syariat. Sedangkan Menurut Wahbah Zuhaili, secara 
linguistik, al maal didefinisikan sebagai segala sesuatu yang dapat mendatangkan 
ketenangan, dan bisa dimiliki oleh manusia dengan sebuah upaya (fi'il), baik sesuatu itu 
berupa dzat (materi) seperti; komputer, lamera digital, hewan ternak, tumbuhan, dan 
lainnya. Atau pun berupa manfaat, seperti, kendaraan, atau pin tempat tinggal.13 

2. Unsur-unsur Harta 
Menurut para Fuqaha  harta bersedi pada dua unsur, yaitu unsur ‘aniyah  dan unsur 

‘urf. Unsur ‘aniyah ialah bahwa harta itu ada wujudnya dalam kenyataan (a’yan).manfaat 
sebuah rumah yang dipelihara manusia disebut harta, tetapi termasuk milik atau hak. 

Unsur ‘urf  ialah segala sesuatu yang dipangdang harta oleh seluruh manusia atau 
sebagian manusia, tidaklah manusia memelihara sesuatu kecuali menginginkan manfaatnya, 
baik manfaat madiyah maupun manfaat ma’nawiyah. 

3. Kedudukan Harta dan fungsinya 
Sikap Islam terhadap harta merupakan bagian dari sikapnya terhadap kehidupan dunia. 

Sikap Islam terhadap dunia adalah sikap pertengahan yang seimbang. Materi atau harta 

                                                           
13 Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul Haq: 

Jakarta:2004), h 73 



20 

 

 

dalam pandangan Islam adalah sebagai jalan, bukan satu-satunya tujuan, dan bukan sebagai 
sebab yang dapat menjelaskan semua kejadian-kejadian. Maka disan kewajiban itu lebih 
dipentingkan daripada materi. Tetapi materi menjadi jalan untuk merealisir sebagai 
kebutuhan-kebutuhan dan manfaat-manfaat yang tidak cukup bagi manusia, yaitu dalam 
pelayanan seseorang kepada hal yang bersifat materi, yang tidak bertentangan dengan 
kemaslahatan umum, tanpa berbuat dhalim dan berlebihan.  

Harta yang baik adalah harta jika diperoleh dari yang halal dan digunakan pada 
tempatnya. Harta menurut pandangan Islam adalah kebaikan bukan suatu keburukan. Oleh 
karena itu harta tersebut tidaklah tercela menurut pandangan Islam dan Karen itu pula Allah 
rela memberikan harta itu kepada hamba-Nya. Dan kekayaan adalah suatu nikmat dari 
Allah sehingga Allah SWT. telah memberikan pula beberapa kenikmatan kepada Rasul-
Nya berupa kekayaan.  

Pandangan Islam terhadap harta adalah pandangan yang tegas dan bijaksana, karena 
Allah SWT. menjadikan harta sebagai hak milik-Nya, kemudian harta ini diberikan kepada 
orang yang dikehendakinya untuk dibelanjakan pada jalan Allah.  

Adapun pemeliharaan manusia terhadap harta yang telah banyak dijelaskan dalam al-
Qur’an adalah sebagai pemeliharaan nisbi, yaitu hanya sebagai wakil dan pemegang saja, 
yang mana pada dahirnya sebagai pemilik, tetapi pada hakikatnya adalah sebagai penerima 
yang bertanggung jawab dalam perhitungnnya. Sedangkan sebagai pemilik yang hakiki 
adalah terbebas dari hitungan.  

Pada al-Qur’an surat al-Kahfi: 46 dan an-Nisa: 14 dijelaskan bahwa kebutuhan manusia 
atau kesenangan manusia terhadap harta sama dengan kebutuhan manusia terhadap harta 
sama dengan kebutuhan manusia terhadap anak dan keturunan. Jadi, kebutuhan manusia 
terhadap harta adalah kebutuhan yang mendasar.  

Berkenaan dengan harta didalam al-Qur’an dijelaskan juga larangan-larangan yang 
berkaitan dengan aktivitas ekonomi, dalam hal ini meliputi: produksi, distribusi dan 
konsumsi harta: 

a. Perkara-perkara yang merendahkan martabat dan akhlak manusia 
b. Perkara-perkara yang merugikan hak perorangan dan kepentingan sebagian atau 

keseluruhan masyarakat, berupa perdagangan yang memakai bunga. 
c. Penimbunan harta dengan jalan kikir 
d. Aktivitas yang merupakan pemborosan  
e. Memproduksi, memeperdagangkan, dan mengkonsumsi barang-barang terlarang 

seperti narkotika dan minuman keras.  
Kaidah ushul fiqh menyatakan  



21 

 

 

مالأصل فى العقود والمعاملة الصّحة حتىّ يقوم الدليل على التحّري  
“Asal atau pokok dalam masalah transaksi mu’amalah adalah sah, sampai ada dalil yang 
membatalakan dan yang mengharamkannya”.  
Harta dipelihara manusia karena manusia membutuhkan manfaat harta tersebut. Fungsi 
harta sangat banyak, baik kegunaan dalam hal yang baik, maupun kegunaan dalam hal jelek 
:  

a. Berfungsi menyempurnakan pelaksanaan ibadah yang mahdah, sebab untuk ibadah 
diperlukan alat-alat yang harus dimiliki demi terjadinya kelancaran ibadah. 

b. Untuk meningkatkan keimanan dan ketakwaan kepada Allah 
c. Meneruskan (melangsungkan) kehidupan dari satu periode ke periode berikutnya.  
d. Untuk menyelaraskan/menyeimbangkan kehidupan dunia dan akhirat. 
e. Untuk mengembangkan dan menegakan ilmu-ilmu. 
f. Untuk memutarkan peranan-peranan kehidupan yakni adanya pembantu dan tuan. 
g. Untuk menumbuhkan silaturrahim.14 

4. Pembagian Harta 
Para ulama fiqh membagi harta dari beberapa segi. Harta terdiri dari beberapa bagian, 

tiap-tiap bagian memiliki ciri khusus dan hukumnya tersendiri. Pembagiannya sebagai 
berikut:  

a. Mal Mutaqawwimin dan Ghoiru Mutaqawwimin 
Harta Mutaqawwimin ialah sesuatu yang boleh diambil manfaatnya menurut syara’. 

Harta ini ialah semua harta yang baik jenisnya maupun cara memperoleh dan 
penggunaanya. Misalnya kerbau halal dimakan umat Islam, tetapi disembelih dengan cara 
dipukul maka daging kerbau tersebut tidak dapat dimanfaatkan.  

Harta ghoiru mutaqawwimin ialah sesuatu yang tidak boleh diambil manfaatnya 
menurut syara’. Harta ini kebalikan dari hartamutaqawwimin yakni tidak boleh diambil 
manfaatnya.  

b. Mal Mitsli dan Mal Qimi 
Harta Mitsli ialah benda-benda yang ada persamaannya dalam kesatuan-

kesatuannya, dalam artian dapat berdiri sebagiannya ditempat yang lain tanpa ada 
perbedaan yang perlu dinilai. 

Harta Qimi ialah benda-benda yang kurang dalam kesatuan-kesatuanya karena tidak 
dapat berdiri sebagian tempat sebagian yang lainnya tanpa perbedaan.  

Dengan pekara lain, harta mitsli adalah harat yang jenisnya diperoleh dipasar 
(secara persis), dan Qimi ialah harta yang jenisnya sulit didapatkan dipasar, bias diperoleh 
                                                           

14 Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002) h. 29  



22 

 

 

tetapi jenisnya berbeda, kecuali dalam nilai harganya. Jadi harta yang ada imbangannya 
disebut mitsli dan yang tidak ada imbangannya disebut qimi.  

c. Harta Istihlak dan Harata Isti’mal 
Harta Istihlak ialah sesuatu yang tidak dapat diambil kegunaan dan manfaatnya 

secara biasa, kecuali dengan menghabiskannya. Harta Istihlak terbagi dua yaitu istihlak 
haqiqi ialah suatu benda yang menjadi harta yang secara jelas (nyata) zatnya habis sekali 
digunakan. Misalnya, korek api bila dibakar maka habislah. Selanjutnya istihlak huquqi 
ialah harta yang sudah habis nilainya bila telah digunakan, tetapi zatnya tetap ada. 
Misalnya, uang yang dipake membayar utang. 

Harta Isti’mal ialah sesuatu yang dapat digunakan berulang kali dan materinnya 
tetap terpelihara. Harta isti’mal dihabis sekali digunakan melainkan dapat digunakan lagi. 
Seperti kebun, tempat tidur, pakaian sepatu, laptop, hanphone dan lain sebagainya.  

d. Harta Manqun dan Harata Ghoiru Manqul 
Harta manqul yaitu segala harta yang dapat dipindahkan (bergerak) dari suatu 

tempat ke tempat lain. Seperti emas, perak, perunggu, pakaian, kendaraan dan lain 
sebagainya, termasuk harta yang dapat dipindahkan. 

Harta Ghoiru Manqul yaitu sesuatu yang tidak dapat dipindahkan dan dibawa dari 
tempat satu ketempat yang lain. Seperti kebun, pabrik, sawah, dan lain sebagainya. Karena 
tidak dapat dipindahkan. Dalam Hukum Perdata Positif digunakanlah istilah benda 
bergerak dan benda tetap.  

e. Harta ‘Ain dan Harta Dayn 
Harta ‘ain adalah harta yang berbentuk benda, seperti rumah, pakaian, jambu, 

kendaraan dan lain sebagainya. Harta ‘ain terbagi menjadi dua. 
Harta ‘ain dzati qimah, yaitu benda yang memiliki bentuk dipandang sebagai harta 

karena memiliki nilai. Herta ini meliputi; benda yang dianggap harta boleh diambil 
manfaatnya, benda dianggap harta tidak boleh diambil manfaatnya, benda yang dianggap 
harta yang ada sebagnsanya, benda yang dianggap harta yang tidak ada atau sulit dicari 
seumpamanya, benda yang dianggap harta yang berharga dan dapat dipindahkan dan benda 
yang dianggap harta yang berharga dan tidak dapat dipindahkan.  

Harta ‘ain ghoiru dzati qimah, yaitu benda yang tidak dapat dipandang sebagai harta 
karena tidak memiliki harga, misalnya sebiji beras. 

Harta dayn (hutang) adalah sesuatu yang berada dalam tanggung jawab. Seperti 
uang yang berda dalam tanggung jawab seseorang. Ulama hanafiyah berpendapat bahwa 
harta tidak dapat dibagi menjadi harta ‘ain dan dayn karena harta menurutnya ialah sesuatu 



23 

 

 

yang berwujud, maka sesuatu yang tidak berwujud tidaklah sebagai harta, misalnya utang 
tidak dipandang sebagai harta tetapi utang menurutnya adalah washf fi al-dhimmah . 

f. Mal al-‘ain dan mal an-nafi (manfaat) 
Harta ‘ain yaitu benda yang memiliki nilai dan berwujud, misalnya rumah, ternak, 

dll. Harta Nafi ialah a’radd yang berangsur-angsur tumbuh menurut perkembangan masa, 
leh karena itu mal al-nafi’ tidak berwujud dan tidak mungkin disimpan.  

g. Harta Mamluk, Mubah dan Manjur 
Harta Mamluk ialah sesuatu yang masuk ke bawah milik, milik perorangan maupun 

milik badan hokum, seperti pemerintah dan yayasan. Harta mamluk terbagi menjadi dua 
macam, yaitu harta perorangan yang bukan berpautan dengan hak bukan pemilik, sperti 
rumah yang dikontrakan, selanjutnya harta pengkongsian atara dua pemilik yang berkaitan 
dengan hak yang bukan pemiliknya, seperti dua orang berkongsi memiliki sebuah pabrik.  

Harta Mubah ialah sesuatu yang asalnya bukan milik seseorang, seperti air pada 
mata air, binatang buruan darat, laut, pohon-poohon dihutan dan buah-buahannya.  

HartaMahjur ialah sesuatu yang tidak boleh dimiliki sendiri dan memberikan 
kepada orang lain menurut syariat, adakalanya benda itu benda wakaf ataupun benda yang 
dikhususkan untuk masyarakat umum, seperti jalan raya, masjid- masjid, kuburan dan lain-
lain.  

h. Harta yang dapat dibagi dan tidak dapat dibagi 
Harta yang dapat dibagi ialah harta yang tidak menimbulkan suatu kerugian atau 

kerusakan apabila harta itu dibagi-bagi, misalnya beras tepung dan lainnya. 
Harta yang tidak dapat dibagi ialah harta yang menimbulkan suatu kerugian atau 

kerusakan apabila harta tersebut dibagi-bagi, misalnya gelas, kursi, meja, mesin, dan 
lainnya.  

i. Harta Pokok dan Harta Hasil 
Harta pokok adalah harta yang mungkin darinya terjadi harta yang lain. Harta hasil 

ialah harta yang terjadi dari harta yang lain. Pokok harta itu disebut modal, misalnya uang, 
emas dan lainnya. Contoh harta pokok dan harta hasil ialah bulu domba yang dihasilkan 
dari domba.  

10 Harta Khos dan ‘am 
Harta khas ialah harta pribadi, tidak bersekutu dengan yang lain, tidak boleh diambil 

manfaatnya tanpa disetujui pemiliknya. Harta ‘am ialah harta milik umum (bersama) yang 
boleh diambil manfaantnya.15 
 
                                                           
15 Ibid, hlm 27 



24 

 

 

b. Hak Milik 
1. Asal  - Usul Hak 

Manusia pada dasarnya tidak bisa hidup sendirian, ia harus hidup bermasyarakat 
saling membutuhkan dan saling mempengaruhi. Dalam melakukan aktivitas jual beli, 
seseorang tidak bisa bermuamalah secara sendirian, bila ia menjadi penjual, maka sudah 
jelas ia memerlukan pembeli, dan seterusnya. Setiap manusia mempunyai kebutuhan, 
sehingga sering terjadi pertentangan kehendak. Untuk menjaga keperluan manusia agar 
tidak melanggar dan memperkosa hak-hak orang lain, maka timbullah hak dan kewajiban di 
antara sesama manusia. 

Hak milik telah diberi gambaran nyata oleh hakikat dan sifat syariat Islam, sebagai 
berikut:16 

1. Tabiat dan sifat syariat Islam ialah merdeka (bebas). Dengan tabiat dan sifat ini, 
umat Islam dapat membentuk suatu kepribadian yang bebas dari pengaruh Negara 
– negara Barat dan Timur serta mempertahankan diri dari pengaruh – pengaruh 
Komunis (sosialis) dan kapitalis (individual). 

2. Syariat Islam dalam menghadapi berbagai ke-musykil-an senantiasa bersandar 
kepada maslahat (kepentingan umum) sebagai salah satu sumber dari sumber – 
sumber pembentukan hukum islam. 

3. Corak ekonomi Islam berdasarkan Al-Quran dan As-Sunnah merupakan suatu 
corak yang mengakui adanya hak pribadi dan hak umum. Bentuk ini dapat 
memelihara kehormatan diri yang menunjukan jati diri. Individual adalah corak 
kapitalis, seperti Amerika Serikat, sedangkan sosialis adalah ciri khas komunis 
seperti Rusia pada tahun 1980-an. Sementara itu, ekonomi yang dianut Islam ialah 
sesuatu yang menjadi kepentingan umum yang dijadikan milik bersama, seperti 
rumput, api dan air, sedangkan sesuatu yang tidak menjadi kepentingan umum 
dijadikan milik pribadi. 

2. Pengertian Hak dan Milik 
a. Pengertian Hak 
Kata hak berasal dari bahasa Arab al-haqq, yang secara etimologi mempunyai 

beberapa pengertian yang berbeda, diantaranya milik, ketetapan, dan kepastian, 
menetapkan dan menjelaskan, bagian (kewajiban), dan kebenaran.17 

                                                           
16 Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah,Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia Indonesia,2011), h. 31 
17 Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, (Jakarta : Kencana , 2010), 

h. 45 
 



25 

 

 

Contoh Al-haqq diartikan dengan ketetapan dan kepastian terdapat dalam surat Yasin ayat 
7:  
Artinya: Sesungguhnya telah pasti Berlaku Perkataan (ketentuan Allah) terhadap 

kebanyakan mereka, kerena mereka tidak beriman. 
Contoh al-haqq diartikan dengan menetapkan dan menjelaskan tercantum dalam surat al-
Anfal ayat 8: 
Artinya: Agar Allah menetapkan yang hak (Islam) dan membatalkan yang batil (syirik) …. 
Contoh al-haqq diartikan dengan bagian kewajiban yang terbatas tercantum pada surat Al-
Baqarah ayat 241:  
Artinya : kepada wanita-wanita yang diceraikan (hendaklah diberikan oleh suaminya) 

mut'ah menurut yang ma'ruf, sebagai suatu kewajiban bagi orang-orang yang bertakwa. 
Mut'ah (pemberian) ialah sesuatu yang diberikan oleh suami kepada isteri yang 
diceraikannya sebagai penghibur, selain nafkah sesuai dengan kemampuannya. 
Contoh al-haqq diartikan dengan kebenaran sebagai lawan dari kebatilan tercantum dalam 
surat Yunus ayat 35:  
Artinya: Katakanlah: "Apakah di antara sekutu-sekuturmu ada yang menunjuki kepada 

kebenaran?" Katakanlah "Allah-lah yang menunjuki kepada kebenaran".  
Menurut pengertian umum, hak adalah “ Sesuatu ketentuan yang digunakan oleh syara’ 

untuk menetapkan suatu kekuasaan atau suatu beban hukum “. 
Pengertian tentang hak, sama dengan arti hukum dalam istilah ahli ushul, yaitu :18 

‘’Sekumpulan kaidah dan nash yang mengatur atas dasar harus ditaati untuk mengatur 

hubungan manusia dengan manusia, baik mengenai orang maupun mengenai harta “.  
Hak yang dijelaskan di atas adakalanya merupakan sulthah, dan adakalanya pula 

merupakan taklif. 
Sulthah terbagi dua, yaitu sulthah ‘ala al nafsi dan sulthah ‘ala sya’in mu’ayanin. 
Sulthah ‘ala al nafsi ialah hak seseorang terhadap jiwa, seperti hal hadlanah 

(pemeliharaan anak). Sulthah ‘ala sya’in mu’ayanin ialah hak manusia untuk memiliki 
sesuatu, seperti seseoarang berhak memiliki mobil. 

Adapun Taklif adalah orang yang bertanggung jawab, taklif adakalanya tanggungan 
pribadi (‘ahdah syakhshiyah) seperti seorang buruh menjalankan tugasnya, adakalanya 
tanggungan harta (‘ahdah maliyah) seperti membayar utang. 

b. Pengertian Milik 
Kata milik berasal dari bahasa Arab al-milk yang secara etimologi berarti 

penguasaan terhadap sesuatu. Al-Milk juga berarti sesuatu yang dimiliki (harta). Milk juga 
                                                           

18 Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah,Fikih Muamalah,(Bogor:Ghalia Indonesia, 2011),h. 32 



26 

 

 

merupakan hubungan seseorang dengan suatu harta yang diakui oleh syara’, yang 
menjadikannya mempunyai kekuasaan khusus terhadap harta itu, sehingga ia dapat 
melakukan tindakan hukum terhadap harta tersebut, kecuali adanya kalangan syara’. Kata 
milik dalam bahasa Indonesia merupakan kata serapan dari kata al-milk dalam bahasa 
Arab. 

Secara terminologi, al-milk didefinisikan oleh Muhamad Abu Zahrah, sebagai berikut : 
‘’Pengkhususan seseorang terhadap pemilik sesuatu benda menurut syara’ untuk 

bertindak secara bebas dan bertujuan mengambil manfaatnya selama tidak ada penghalang 
yang bersifat syara’’. 

Artinya, benda yang dikhususkan kepada seseorang itu sepenuhnya berada dalam 
penguasaanya, sehingga orang lain tidak boleh bertindak dan memanfaatkannya. Pemilik 
harta bebas untuk bertindak hukum terhadap hartanya, seperti jual beli, hibah, wakaf dan 
meminjamkannya kepada orang lain, selama tidak ada halangan dari syara’. Contoh 
halangan syara’ antara lain orang itu belum cakap bertindak hukum, misalnya anak kecil, 
orang gila, atau kecakapan hukumnya hilang, seperti orang yang jatuh pailit, sehingga 
dalam hal-hal tertentu mereka tidak dapat bertindak hukum terhadap miliknya sendiri.19  

Apabila seseorang telah memiliki suatu benda yang sah menurut syara’, orang tersebut 
bebas bertindak terhadap benda tersebut, baik akan dijual maupun akan digadaikan, baik 
diri sendiri maupun dengan perantara orang lain. Berdasarkan definisi ini, kiranya dapat 
dibedakan antara hak dan milik, untuk lebih jelas dicontohkan sebagai berikut.20 

3. Pembagian Hak 
a. Hak mal adalah “ Sesuatu yang berpautan dengan harta, seperti pemilikan 

benda-benda atau utang-utang “. 
b. Hak ghair mal terbagi dua bagian, yaitu hak syakhshi dan hak ‘aini.  Hak 

syakhshi “ Sesuatu tuntunan yang ditetapkan syara’ dari seseorang terhadap 

orang lain “. 
Hak ‘aini ialah hak orang dewasa dengan bendanya tanpa dibutuhkan orang kedua. 

Hak ‘aini ada dua macam: ashli dan thab’i. Hak ‘aini ashli ialah adanya wujud benda 
tertentu dan adanya shabul al-haq, seperti hak milikiyah dan hak irtifaq. Hak ‘aini thab’i 
ialah jaminan yang ditetapkan untuk seseorang yang menguntungkan uangnya atas yang 
berhutang. Apabila yang berhutang tidak sanggup membayar, maka murtahin berhak 
menahan barang itu.21 

                                                           
19 Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, Op. cit. h. 47 
20 Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Op. cit, h 33 
21 Ibid 



27 

 

 

Macam-macam hak ‘aini ialah sebagai berikut.22 
1) Haq al-milikiyah ialah hak yang memberikan pemiliknya hak wilayah. Boleh dia 

memiliki, menggunakan, mengambil manfaat, menghabiskannya, merusakkannya, 
dan membinasakannya, dengan syarat tidak menimbulkan kesulitan bagi orang lain. 

2) Haq al-intifa ialah hak yang hanya boleh dipergunakan dan diusahakn hasilnya. Haq 
al-Isti’mal (menggunakan) terpisah dari haq al istiqlal (mencari hasil), misalnya 
rumah yang diwakafkan untuk didiami. Si mauquf ‘alaih hanya boleh mendiami, ia 
tidak boleh mencari keuntungan dari rumah itu. 

3) Haq al-irtifaq ialah hak memiliki manfaat yang ditetapkan untuk suatu kebun atas 
kebun yang lain, yang dimiliki bukan oleh pemilik kebun pertama. Misalnya 
saudara Ibrahim memiliki sawah di sebelahnya sawah saudara Ahmad. Air dari 
selokan dialirkan ke sawah saudara Ibrahim. Sawah Tuan Ahmad pun 
membutuhkan air. Air dari sawah saudara Ibrahim dialirkan ke sawah dan air 
tersebut bukan milik saudara Ibrahim. 

4) Haq al-istihan ialah hak yang diperoleh dari harta yang digadaikan. Rahn 
menimbulkan hak ‘aini bagi murtahin, hak itu berkaitan dengan harga barang yang 
digadaikan, tidak berkaitan dengan zakat benda, karena rahn hanyalah jaminan 
belaka. 

5) Haq al-ihtibas ialah hak menahan sesuatu benda. Hak menahan barang (benda) 
seperti hak multaqith (yang menemukan barang) menahan benda luqathah. 

6) Haq qarar (menetap) atas tanah wakaf, yang termasuk hak menetapkan atas tanah 
wakaf ialah : 
a) Haq al-hakr ialah menetap di atas tanah wakaf yang disewa, untuk yang lama 

dengan seizin hakim; 
b) Haq al-ijaratain ialah hak yang diperoleh karena akad ijarah dalam waktu yang 

lama, dengan seizin hakim, atau tanah wakaf yang tidak sanggup dikembalikan 
ke dalam keadaan semula misalnya karena kebakaran dengan harga yang 
menyamai harga tanah, sedangkan sewanya dibayar setiap tahun. 

c) Haq al-qadar ialah hak menambah bangunan yang dilakukan oleh penyewa; 
d) Haq al-marshad ialah hak mengawasi atau mengontrol 
e) Haq al-murur ialah “ hak jalan manusia pada miliknya dari jalan umum atau 

jalan khusus pada milik orang lain”. 
f) Haq ta’alli ialah “Hak manusia untuk menempatkan bangunannya di atas 

bangunan orang lain“. 
                                                           

22 Ibid 



28 

 

 

g) Haq al-jiwar ialah hak-hak yang timbul disebabkan oleh berdempetnya batas-
batas tempat, tinggal, yaitu hak-hak untuk mencegah pemilik uqur dari 
menimbulkan kesulitan terhadap tetangganya. 

h) Haq Syuf’ah atau haq syurb ialah “ Kebutuhan manusia terhadap air untuk 

diminum sendiri dan untuk diminum bintangnya serta untuk kebutuhan rumah 

tangganya “. 
Faktor – faktor yang menyebabkan harta dapat dimiliki antara lain :23 

(1) Ikraj al mubahat 
Untuk harta yang mubah (belum dimilki oleh seseorang) atau harta yang tidak 

termasuk dalam harta yang dihormati(milik yang sah) dan tidak ada penghalang syara' 

untuk dimilki . Untuk memilki benda-benda mubhat diperlukan dua syarat ,yaitu : 
(a) Benda mubhat belum diikhrazkan oleh orang lain. Seorang mengumpulkan air 

dalam satu wadah kemudian air tersebut dibiarkan, maka orang lain tidak berhak 
mengambil air tersebut karena telah diikhrazkan orang lain . 

(b) Adanya maksud mimiliki. Seorang memiliki harta mubhat tanpa adanya niat, itu 
tidak termasuk ikhraz. Seumpama seorang pemburu meletakkan jaringnya di 
sawah kemudian terjeratlah burung – burung. Apabila pemburu meletakkan 
jaring itu hanya sekedar untuk mengeringkan jaringannya, maka ia tidak berhak 
memiliki burung-burung tersebut  

(2) Khalafiyah         
          حُلوُْلٌ شَخْص اوْ شَئ جَدِ يْدٍ مَحَلُّ قدَِيْم زَائلِ فِى الْحُقوُْق
Bertempatnya seorang atau sesuatu yang baru bertempat ditempat yang lama, maka telah 

hilang berbagai macam haknya . 
Kalifah ada dua macam : 

(a) Khalifah syakhsy'an syaksy yaitu si waris menempati tempat si muwaris dalam 
memiliki harta yang ditinggalkan oleh muwaris. Jadi, harta yang ditinggalkan 
muwaris disebut tirkah . 

(b) Khalifah syai'an Apabila seorang merugikan milik orang lain kemudian rusak 
ditangannya, maka wajiblah dibayar harganya dan diganti kerugian-kerugian 
pemilik harta tersebut. Maka, khalfiyah syai'in ini disebut tadlimin atau ta'wil 
(menjamin kerugian). 

(3) Tamwull min ta mamluk 

                                                           
23 Ibid, hlm. 35-37 



29 

 

 

Segala yang terjadi dari benda yang telah dimiliki menjadi hak bagi yang memiliki 
benda tersebut .Misalnya, bulu domba menjadi hak milik bagi pemilik domba . 

Dari segi iktiar, sebab malaiyah (memiliki) dibagi menjadi dua macam , yaitu: 
(a) ikhtiyariyah 

Sesuatu yang mempunyai hak ikhtiar manusia dalam mewujudkannya. Sebab ini 
dibagi menjadi dua macam ,yaitu ikhraj al mubahat dan 'uqud . 

(b) Jabariyah 
Sesuatu yang senantiasa tidak mempunyai ikhtiar manusia dalam mewujudkannya. 

Sebab jabariyah dibagi dua yaitu irts dan tawallud min al mamluk . 
Karena penguasaan terhadap milik negara atas pribadi yang sudah lebih dari tiga 

tahun, Umar r.a ketika menjabat menjadi khalifah berkata : sebidang tanah akan menjadi 
milik seseorang yang memanfaatkannya dari seseorang yang tidak memanfaatkannya 
selama tiga tahun. Hanafiyah berpendapat bahwa tanah yang belum ada pemiliknya 
kemudian dimanfaatkan oleh seseorang, maka orang yang memanfaatkannya itu berhak 
memiliki tanah itu. 

4. Klasifikasi Pemilikan 
 Dalam Fiqh Muamalah, milik terbagi dua :24 

a. Milk tam, yaitu suatu pemilikan yang meliputi benda dan manfaatnya sekaligus, 
artinya baik benda dan kegunaannya dapat dikuasai. Pemilikan tam bisa diperoleh 
salah satunya melalui jual beli. 

b. Milk naqishah, yaitu bila seseorang hanya memiliki salah satu dari benda tersebut, 
yaitu memiliki benda tanpa memiliki manfaatnya yang disebut raqabah atau 
memiliki manfaatnya saja tanpa memiliki bandanya yang disebut milik manfaat atau 
hak guna pakai dengan cara i’arah, wakaf, dan washiyah. 

 Dari segi tempat, milik terbagi menjadi 3 : 
1) Milk al ’ain / milk al raqabah : memiliki semua benda, baik benda tetap (ghair 

manqul) dan benda-benda yang dapat dipindahkan (manqul). Contoh : pemilikan 
rumah, kebun, mobil dan motor. 

2) Milk al manfaah : seseorang yang hanya memiliki manfaatnya saja dari suatu benda. 
Contoh : benda pinjaman, wakaf, dll. 

3) Milk al dayn : pemilikan karena adanya utang. Contoh : sejumlah uang dipinjamkan 
kepada seseorang atau pengganti benda yang dirusakkan. 

 Dari segi cara berpautan milik dengan yang dimiliki (shurah) milik dibagi 2 :25 

                                                           
24 Ibid, hlm 37 
25 Ibid, h. 38 



30 

 

 

a) Milk al mutamayyiz : sesuatu yang berpautan dengan yang lain, yang memilki 
batasan-batasan, yang dapat memisahkannya dari yang lain. Contoh : antara sebuah 
mobil dan seekor kerbau sudah jelas batas-batasnya. 

b) Milk al syai’ atau milk al musya : milik yang berpautan dengan sesuatu yang nisbi 
dari kumpulan sesuatu, betapa besar atau betapa kecilnya kumpulan itu. Contoh : 
memiliki sebagian rumah, seekor sapi yang dibeli oleh 5 orang untuk disembelih 
dan dibagikan dagingnya. 
Hak milik dalam islam dapat di lihat sebagai berikut : 

(1) Hak Milik Berdasarkan Bentuk (ya’tibari mahali) 
(2) Hak Milik Berdasarkan Penuh atau Tidak (ma yatsa tamaw naquson)  

5. Konsep Kepemilikan 
Islam memiliki pandangan yang khas mengenai masalah harta di mana semua bentuk 

kekayaan pada hakikatnya adalah milik Allah. Demikian juga harta atau kekayaan di alam 
semesta ini telah dianugerahkan untuk semua manusia sesungguhnya merupakan pemberian 
dari Allah kepada manusia untuk dapat dimanfaatkan sebaik-baiknya bagi kesejahteraan 
seluruh umat manusia sesuai dengan kehendak Allah. 

Islam mengatur cara perolehan dan pemanfaatan kepemilikan. Menurut Syaikh 
Taqiyuddin an-Nabhani ada tiga macam kepemilikan yaitu :26 

a. Kepemilikan Individu (Milkiyah Fardhiah), adalah izin syariat pada individu untuk 
memanfaatkan suatu barang melalui lima sebab kepemilikan individu yaitu (1) 
bekerja, (2) warisan, (3) keperluan harta untuk mempertahankan hidup, (4) 
pemberian Negara, dari hartanya untuk kesejahteraan rakyat berupa tanah pertanian, 
barang dan uang modal, (5) harta yang diperoleh individu tanpa berusaha seperti 
hibah, hadiah, wasiat, diat, mahar, barang temuan, santunan untuk khalifah atau 
pemegang kekuasaan pemerintah. Kekayaan yang diperoleh memalui bekerja 
meliputi upaya menghidupkan tanah yang mati, mencari bahan tambang, berburu, 
pialang, kerja sama  mudharabah, musyaqoh, pegawai negeri atau swasta. 

b. Kepemilikan Umum (Milkiyah Ammah), adalah izin syariat kepada masyarakat 
secara bersama-sama memanfaatkan suatu kekayaan berupa barang- barang yang 
mutlak diperlakukan manusia dalam kehidupan sehari-hari seperti air, sumber 
energy (listrik, gas, batu bara, nuklir, dan sebagainya), dan hasil hutan. Barang yang 
tidak  mungkin dimiliki individu  seperti sungai, pelabuhan, danau lautan, jalan 
raya, jembatan, bandara, masjid, dan sebagainya. Barang yang menguasai hajat 
hidup orang banyak seperti emas, perak, minyak, dan sebagainya. 

                                                           
26 Veithzal Rivai dan Andi Buchari, Islamic Economics, (Jakarta : Bumi Aksara, 2009), h. 369-370 



31 

 

 

c. Kepemilikan Negara (Milkiyah Daulah) adalah izin syariat atas setiap harta yang 
hak pemanfaatnnya berada di tangan khalifah sebagai kepada Negara. Termasuk 
dalam katerogi ini adalah harta ghanimah (pampas an perang), fa’I, kharaj, jizyah, 

1/5 harta rikaz (harta temuan), ushr, harta orang murtad, harta yang tidak memiliki 
ahli waris dan tanah hak milik Negara 

6. Pemanfaatan Kepemilikan 
a. Pengembangan harta yaitu pengembangan harta yang berkait dengan cara dan 

sarana yang menghasilkan pertambahan harta yakni produksi pertanian, 
perdagangan, industry dan investasi uang pada sektor jasa. Hukum pengembangan 
harta berkaitan dengan hukum mengenai cara dan sarana untuk menghasilkan harta. 
Pada sisi lain Islam melarang beberapa bentuk pengembangan harta seperti riba 
(baik nashiah pada sektor perbankan maupun riba fadhl pada pasar modal), 
menimbun harta, monopoli, kartel, judi, penipuan, transaksi barang haram, harta 
dari KKN, dan sebagainya. 

b. Penggunanaan harta yaitu pemanfaatan harta dengan atau tanpa manfaat materil 
yang diperoleh. Islam mendorong umat manusia untuk menggunakan hartanya tidak 
hanya sekedar untuk kepentingan pribadi tapi juga kepentingan sosial. Tidak hanya 
memenuhi keburuhan materil saja tetapi juga kepentingan nonmateriil seperti 
nafkah keluarga dan orang tua, anak yatim, zakat, infak, sedekah, hadiah, hibah, 
jihad fi sabilillah, dan sebagainya. Pada sisi lain, Islam mengharamkan beberapa 
praktik penggunaan harta seperti suap (risywah), membeli barang atau jasa haram 
(taraf), dan lain sebagainya. 

7. Hikmah Kepemilikan 
a. Manusia tidak boleh sembarangan memiliki harta, tanpa mengetahui aturan-aturan 

yang berlaku yang telah disyariatkan Islam.  
b. Manusia akan mempunyai prinsip bahwa mencari harta itu harus dengan cara-cara 

yang baik, benar dan halal. 
c. Memiliki harta bukan hak mutlak bagi manusia, tetapi merupakan suatu amanah 

(titipan) dari Allah swt. yang harus digunakan dan dimanfaatkan sebesar-besarnya 
untuk kepentingan hidup manusia dan disalurkan dijalan Allah untuk mempeeroleh 
rida-Nya. 

d. Menjaga diri untuk tidak terjerumus kepada hal-hal yang diharamkan oleh syara’ 
dalam memiliki harta. 



32 

 

 

Manusia akan hidup tenang dan tentram apabila dalam mencari dan memiliki harta 
itu dilakukan dengan cara-cara yang baik, benar, dan halal, kemudian digunakan dan 
dimanfaatkan sesuai dengan panduan (aturan-aturan) Allah swt 

 
C. Soal – Soal Latihan 

1. Jelaskan Definisi Harta ! 
2. Sebutkan Macam – Macam Harta ! 
3. Jelaskan Konsep Hak Milik ! 
4. Jelaskan Pengertain Hak dan Milik ! 
5. Sebutkan Pembagian Hak ! 
6. Jelaskan Konsep Kepemilikan ! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



33 

 

 

BAB III 
AKAD 

 
 
Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Akad, Unsur - Unsur 
Akad, Syarat – Syarat Akad, Subyek Akad, Obyek Akad, Prestasi Akad, Jenis – Jenis 
Akad, dan Urgensi Akad Dalam Hubungan Antar Manusia 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Akad. 
- Memahami dan Menjelaskan Unsur-Unsur Akad. 
- Memahami dan Menjelaskan Syarat – Syarat Akad. 
- Memahami dan Menjelaskan Ruang Lingkup Subyek Akad. 
- Memahami dan Menjelaskan Obyek Akad. 
- Memahami dan Menjelaskan Prestasi Akad.  
- Memahami dan Menjelaskan Jenis – Jenis Akad. 
- Memahami dan Menjelaskan Urgensi Akad Dlam Hubungan Antara Manusia.  

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Gemala Dewi,Wirdyaningsih, Yeni Salma Barlinti, Hukum Perikatan Islam di 

Indonesia, (Jakarta : Kencana, Edisi pertama,Cetakan Pertama,2005). 



34 

 

 

B. Departemen Agama RI, Al qur’anul Karim wa tarjamah maaniyah ilal lughoh 
alIndonesiyyah, (Al Madinah Al Munawwarah : Mujamma’  al Malik Fahd li 
thiba’at al Mushaf asy Syarif, 1418 H ). 

C. Sulaiman Rasjid, Fiqih Islam, (Sinar Baru Algensindo: Bandung, 2010), h. 292. 
D. Ibn Abdil Bar, Al-Kafî, 1/325. Beirut: Darul Kutub al-’llmiyah, 1407 H. Cetakan 

ke-1; Al-Kasani, Badai’ ash-Shana’i, V/147. Beirut: Darul Kutub al-’Arabi, 1982. 
E. Ibn Qudamah, Al-Kafî fî Fiqh Ibn Hanbal, II/25. Beirut: Maktab al-Islami, 1408 

H/1988 M.  
F. Moh Rifa’i, Ilmu Fiqih Islam Lengkap,(Toha Putra: Semarang, 1978) 
G. Ali Imran, Fikih Taharah, Ibadah Muamalah, (Cipta Pustaka Media Perintis: 

Bandung, 2011). 
H. Rahmat Syafe’i, Fiqih Muamalah untuk UIN,STAIN, PTANIS, dan Umum, 

(Pustaka Setia: Bandung, 2006). 
I. Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah dari Teori ke Praktik (Jakarta: Gema 

Insani. 2001), 
J. Hendi Suhendi, Fiqih Muamalah (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010). 
K. Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah Wacana Ulama dan Cendikiawan 

(Jakarta:Tazkia Institute.1999) 
 
 

I. Pengertian Akad 
Pengertian akad dalam Kamus Besar bahasa Indonesia adalah 

janji,perjanjian,kontrak.27 Akad secara bahasa adalah  ikatan,mengikat. Dikatakan ikatan (al 

rabth) maksudnya adalah menghimpun atau mengumpulkan dua ujung tali  dan 
mengikatkan salah satunya  pada yang lainnya  hingga keduanya bersambung dan menjadi 
seperti seutas tali yang satu.28  Sebagaimana  pengertian akad adalah perjanjian, istilah yang 
berhubungan dengan perjanjian  di dalam Al Qur’an  setidaknya ada 2 istilah yaitu  al 

‘aqdu (akad) dan  al ‘ahdu  (janji).29 Istilah al ‘ aqdu terdapat dalam Surat Al Maidah ayat 
1 , bahwa dalam ayat ini ada kata  bil’uqud dimana terbentuk dari  hurf jar ba dan kata  al 

                                                           
27 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta : Balai Pustaka, 

Cetakan Pertama Edisi III, 2001), h 18 
28 Ghufron A.Mas’adi,Fiqh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo Persada, Cetakan 

Pertama, 2002), h 75 
29 Gemala Dewi,Wirdyaningsih, Yeni Salma Barlinti, Hukum Perikatan Islam di Indonesia, (Jakarta : 

Kencana, Edisi pertama,Cetakan Pertama,2005) h 45 



35 

 

 

‘uqud atau bentuk jamak taksir dari kata al‘aqdu oleh team penerjemah  Departemen 
Agama RI di artikan perjanjian (akad).30  

Sedangkan kata al ‘ahdu  terdapat dalam Surat Ali Imron ayat 76 , bahwa dalam 
ayat ini  ada kata bi’ahdihi dimana terbentuk dari huruf jar bi, kata al’ahdi dan hi yakni 
dhomir atau kata ganti dalam hal ini yang kita bahas kata al ‘ahdioleh Team penerjamah 
departemen Agama RI di artikan janji.31 Menurut Fathurrahman Djamil, istilah  al ‘aqdu ini 
dapat disamakan dengan istilah verbintenis dalam KUHPerdata.32 Sedangkan istilah al 
‘ahdu  bisa disamakan dengan istilah perjanjian atau overeenkomst, yaitu suatu pernyataan 
dari seseorang untuk mengerjakan atau tidak mengerjakan sesuatu yang tidak berkaitan 
dengan orang lain.33  

Kesepakatan Ahli Hukum Islam(Jumhur Ulama) mendefinisikan akad  adalah suatu 
perikatan antara ijab dan qobul dengan cara yang di benarkan syar’i yang menetapkan 
adanya akibat-akibat hukum pada obyeknya.34 Menurut Abdurrauf,  al ‘aqdu (Perikatan  
Islam) bisa terjadi dengan melalui  tiga tahap, yaitu : 

1. Al ’ahdu  (perjanjian) yaitu pernyataan dari seseorang untuk melakukan sesuatu 
dan tidak   untuk melakukan sesuatu dan tidak ada sangkut pautnya  dengan 
kemauan orang lain. Syarat sahnya suatu  al ‘ahdu (perjanjian)  adalah:  

a. Tidak menyalahi hukum syari’ah yang di sepakati adanya.  
Maksudnya bahwa perjanjian yang diadakan oleh para pihak itu bukanlah perbuatan 

yang bertentangan dengan hukum atau perbuatan yang melawan hukum syari’ah, sebab 
perjanjian yang bertentangan dengan ketentuan hukum syari’ah adalah tidak sah, dan 
dengan sendirinya tidak ada kewajiban bagi masing-masing pihak untuk menempati atau 
melaksanakan perjanjian tersebut, atau dengan perkataan lain apabila isi perjanjian itu 
merupakan perbuatan yang melawan hukum syari’ah , maka perjanjian yang diadakan 
dengan sendirinya batal demi hukum. 

Dasar Hukum tentang kebatalan suatu perjanjian  yang melawan hukum ini dapat di 
rujuki ketentuan hukum  yang terdapat dalam hadist Rosululloh SAW hadist dari Jabir bin 

                                                           
30 Departemen Agama RI, Al qur’anul Karim wa tarjamah maaniyah ilal lughoh alIndonesiyyah,(Al 

Madinah Al Munawwarah : Mujamma’  al Malik Fahd li thiba’at al Mushaf asy Syarif, 1418 H ), h 156 
31 Ibid 
32 Fathurrahman Djamil,HukumPerjanjian Syariah dalam Kompilasi HukumPerikatan oleh Mariam 

Darus Badrulzaman, (Bandung : Citra Aditya Bakti, Cetakan Pertama,2001), h 75  
33 Ibid 

34 Ahmad Azhar Basyir, Asas-AsasHukum Muamalat (Hukum Perdata Islam), (Yogyakarta : UII 
Press, Edisi Revisi, 2000),h. 65 



36 

 

 

Abdullah Rhodliyallohu ‘anhuma dalam kitab Syurutuhum Bainahumyang telah 
diriwayatkan oleh Imam Bukhori.35 

ُ عَنْهُمَا فيِ الْمُكَاتبَِ شُرُوطُهُمْ بيَْنَهُمْ.وَقَالَ ابْنُ عُمَرَ ، أَ  وْ عُمَرُ كلُُّ وَقَالَ جَابرُِ بْنُ عَبْدِ اللهِ ، رَضِيَ �َّ
 .فَهْوَ باَطِلٌ وَإِنِ اشْترََطَ مِئةََ شَرْطٍ شَرْطٍ خَالفََ كِتاَبَ اللهِ 

“Segala bentuk persyaratan yang tidak ada dalam Kitab Allah ( Hukum Allah) adalah 

batal, sekalipun sejuta syarat” (HR Bukhori )” 
b. Harus sama ridho dan ada pilihan   

Maksudnya akad yang di adakan oleh para pihak haruslah di dasarkan kepada 
kesepakatan kedua belah pihak, yaitu masing-masing pihak ridho/rela akan isi akad 
tersebut, atau dengan perkataan lain harus merupakan kehendak bebas masing-masing 
pihak. Dalamhal ini berarti tidak boleh ada paksaan dari pihak yang satu kepada pihak yang 
lain, dengan sendirinyaakad yang  diadakan tidak tidak didasarkan kepada mengadakan 
perjanjian. 

c. Harus Jelas dan Gamblang  
Maksudnya apa yang diperjanjikan oleh para pihak harus terang tentang apa yang 

menjadi isi akad, sehingga tidak mengakibatkan terjadinya  kesalahpahaman di antara para 
pihak tentang apa yang telah mereka perjanjikan di kemudian hari.36  

a. Persetujuan pernyataan setuju dari pihak kedua untuk melakukan atau tidak 
melakukan sesuatu sebagai reaksi terhadap janji yang dinyatakan oleh pihak 
pertama. Perjanjian tersebut harus sesuai dengan janji pihak pertama.   

b. Al ‘aqdu (akad/perikatan Islam) yaitu pelaksanaan dua buah janji tersebut.37  
Terjadinya suatu perikatan Islam (al ‘aqdu) ini tidak terlalu jauh berbeda dengan 

terjadinya perikatan yang di  dasarkan dengan Buku III KUHPerdata, Yang mana definisi 
Hukum Perikatan adalah suatu hubungan hukum dalam lapangan harta kekayaan antara dua 
orang atau lebih di mana pihak yang satu berhak atas sesuatu dan pihak lain berkewajiban 
atas sesuatu.38  

Sedangkan Pengertian Perjanjian adalah  suatu persetujuan  adalah suatu perbuatan 
dengan nama satu orang atau lebih mengikatkan dirinya terhadap satu orang atau lebih.39 

                                                           
35 Hasabu Tarqimul Fathul Al Barrii, Shohih Bukhori. (Program Maktabah As-Samilah fersi II) Jilid 

3 h. 259 
36 Chairuman Pasaribu dan Suhrawardi K. Lubis, HukumPerjanjian Dalam Islam, (Jakarta:Sinar 

Grafika,Cetakan Ketiga, 2004), h 2-3 
37 Abdoerraoef, Al Qur’an dan Ilmu Hukum : Comparative Study,(Jakarta: BulanBintang,1970),h. 

122-123 
38 http://al-zakaa.blogspot.com 
39 Ibid 



37 

 

 

Perbedaan antara perikatan Islam(Akad) dengan Perikatan KUHPerdata adalah dalam 
tahapan perjanjiannya dimana  dalam hukum Perikatan Islam (Akad) janji Pihak Pertama 
dan Pihak Kedua terpisah atau dua tahap sedangkan dalam KUHPerdata hanya satu tahap  
setelah ada perjanjian maka timbulperikatan. 

Perbedaan antara perikatan Islam(Akad) dengan Perikatan KUHPerdata adalah 
dalam tahapan perjanjiannya dimana  dalam hukum Perikatan Islam (Akad) janji Pihak 
Pertama dan Pihak Kedua terpisah atau dua tahap sedangkan dalam KUHPerdata hanya 
satu tahap  setelah ada perjanjian maka timbul perikatan. 

 
J. Unsur-Unsur Akad 

Definisi    Akad menurut jumhur ulama bahwa akad  adalah suatu perikatan antara  
ijab dan  qobul dengan cara yang di benarkan syar’i yang menetapkan adanya akibat-akibat 
hukum  pada obyeknya dapat diperoleh tiga unsur yang terkandung dalam akad, yaitu 
sebagai berikut : 

1. Pertalian Ijab dan Qobul 
Ijab adalah pernyataan kehendak oleh satu pihak  (mujib) untuk melakukan sesuatu  

atau tidak melakukan sesuatu.  
Qobul adalah pernyataan menerima atau menyetujui kehendak mujib tersebut oleh pihak 
lainnya (qobil). Ijab dan  Qobul  ini harus ada dalam melaksanakan suatu perikatan (akad) 

2. Dibenarkan oleh syara’ 
Akad yang dilakukan tidak boleh bertentangan dengan syari’ah atau hal-hal yang diatur 

oleh Allah SWT dalam Al Qur’an dan NabiMuhammad SAW dalam Al Hadist. 
Pelaksanaan akad, tujuan akad,maupun obyek akad tidak boleh bertentangan dengan 
syari’ah. Jika bertentangan,akan  mengakibatkan akad itu tidak sah. Sebagai contoh suatu 
perikatan(akad) yang mengandung riba atau obyek perikatan yang  tidak halal (seperti 
minuman keras ) mengakibatkan tidak sahnya suatu perikatan menurut Hukum Islam. 

3. Mempunyai akibat hukum terhadap obyeknya. 
Akad merupakan  salah satu dari tindakan hukum (tasharruf). Adanya akad 

menimbulkan  akibat hukum terhadap obyek hukum yang diperjanjikan oleh para pihak dan 
juga memberikan konsekuensi  hak dan kewajiban yang mengikat para pihak.40  

 
 

 

                                                           
40 Ghufron A.Mas’adi,Fiqh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo Persada, Cetakan 

Pertama, 2002) h 76-77 



38 

 

 

K. Syarat –Syarat Akad 
Definisi syarat adalah ketentuan (peraturan,petunjuk) yang harus di indahkan dan 

dilakukan.41 Dalam syari’ah Islam syarat di definisikan adalah sesuatu yang tergantung 
padanya keberadaan hukum syar’i dan ia berada di luar hukum itu sendiri, yang 
ketiadaannya menyebabkan hukum pun tidak ada.42 

Adapun  syarat akad ada yang menyangkut  rukun akad, ada yang menyangkut 
obyek akad, dan ada yang menyangkut subyek akad.43 Menurut T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, 
suatu akad terbentuk dengan adanya empat komponen yang harus di penuhi (syarat), yaitu : 

1. Dua aqid yang di namakan  Tharafyil  aqdi atau  aqidain sebagai subyek 
perikatan/para pihak (the contracting parties).  

2. Mahallul aqdi (ma’qud alaih) , yaitu sesuatu yang di akadkan sebagai obyek 
perikatan  ( the object matter ).  

3. Maudhu’al-Aqdi (ghayatul akad) yaitu cara maksud yang dituju sebagai prestasi 
yang dilakukan (the subject matter)  

4. Shighat al-aqd sebagai rukun akad (a formation).44  
 

L. Subyek Akad ( Al ‘Aqidain) 
Subyek Akad (aqid) dalam  Hukum  Perikatan Islam adalah sama dengan subyek 

hukum pada umumnya yaitu pribadi-pribadi yang padanya terdapat ketentuan berupa : 
pembebanan kewajiban dan perolehan hak.45 Subyek Hukum ini terdiri dari dua macam  
yaitu manusia dan badan hukum kaitannya dengan ketentuan dalam hukum  Islam.46  

Pada kehidupanseseorang, ada tahapan untuk dapat melihat apakah seseorang telah 
dapat dibebani hukum. .Dalam Hukum Islam,kapasitas hukum seseorang dapat dilihat dari 
tahapan – tahapan dalam kehidupannya (the stages of legal capacity).Menurut 
Abdurrahman Raden Aji Haqqi, para ahli Ushul Fiqih telah membagi kapasitas hukum 
seseorang  ke dalam 4 ( empat ) tahap Subjek Hukum          (Stages of Legal Capacity ).47 

                                                           
41 http://al-zakaa.blogspot.com 
42 Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam,Jilid 5, ( Jakarta : Ichtiar Baru van Hoeve,1996),h. 

1510  
43 Ahmad Azhar Basyir,Op. cit ,hlm 77-78 
44 T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Fikih Muamalah, ( Jakarta : Bulan Bintang, 1974), h.23 
45 Gemala Dewi, Aspek-Aspek Hukum Dalam Perbankan Perasuransian Syariah di Indonesia, 

(Jakarta :Prenada Media :2004), h. 15. 
46 http://al-zakaa.blogspot.com 
47 AdeArmando,dkk,Ensklopedi Islam untuk Pelajar, ( Jakarta :PT Ichtiar Baru Van Hoeve, tanpa 

tahun), h. 77 



39 

 

 

Adapun ke-empat tahap itu adalah : Marhalah al-Janin, Marhalah al-Saba, Marhalah al-

Tamyiz, danMarhalah al-Bulugh.dan jugaDaur al- Rushd. 
Di antara fuqaha (ahli hukum Islam) telah merumuskan syarat-syarat yang harus 

dipenuhi oleh seseorang sebagai  aqid yaitu : Aqil, Tamyiz, dan Muhktar.  
 

M. Obyek Akad (Mahallul ‘Aqdi) 
Mahalllul ‘aqdi adalah benda yang berlaku padanya  hukum akad, atau disebut juga 

sebagian sesuatu yang menjadi objek perikatan dalam istilah  Hukum Perdata. Misalnya 
benda-benda yang dijual dalam akad jual beli (al buyu’/bai)atau hutang yang dijamin 
seseorang dalam akad. Dalam hal ini hanya benda-benda yang halal dan bersih (dari najis 
dan maksiat) yang boleh menjadi objek perikatan. Sehingga menurut fikih jual beli  buku – 
buku ilmu sihir, anjing , babi dan macan bahkan alat-alat musik (alat malahy) adalah tidak 
sah. Adapun syarat – syarat objek akad,yaitu : Halal menurut Syara’, Bermanfaat ( bukan 
merusak atau digunakan untuk merusak), dimiliki sendiri atau atas kuasa si pemilik, Dapat 
diserah terimakan (berada dalam kekuasaan), dan Dengan harga jelas.  

N. Prestasi  Akad (Maudhu’u al-‘Aqdi)  
Maudhu’u al- Aqdi ialah tujuan akad atau maksud pokok mengadakan akad atau 

dalam istilah hukum perikatan disebut  Prestasi  . Tujuan ini sesuai dengan jenis 
akadnya,seperti: tujuan dalam jual beli ( buyu’/bai’) ialah menyerahkan barang dari penjual 
kepada pembeli dengan ganti/bayaran  (iwadh), dalam hibah ialah menyerahkan barang 
kepada penerima hibah (Mauhub) tanpa ganti ( iwadh ) dan pada akad sewa ( Ijarah ) ialah 
memberikan manfaat dengan ganti (iwadh). 

Dalam KUHPerdata hal ini merupakan  suatu prestasi (hal yang dapat dituntut oleh 
satu pihak kepada pihak lainnya ),yang dirumuskan dengan menyerahkan 
barang,melakukan sesuatu atau tidak melakukan sesuatu. Syarat-syarat dari tujuan akad 
atau prestasi,yaitu: Baru ada pada saat dilaksanakan akad, Berlangsung adanya hingga 
berakhirnya akad, dan Tujuan akad harus dibenarkan syara. 
 

O. Jenis-Jenis Akad   
Dalam Kitab-Kitab  Fiqh terdapat banyak bentuk akad yang kemudian dapat 

dikelompokkan dalam berbagai variasi jenis-jenis akad. Mengenaipengelompokan jenis-
jenis akad ini pun terdapat banyak variasi penggolongannya. Namun yang berkaitan dengan 
kegiatan  perbankan dan perasuransian syariah, menurut Gemala Dewi secara garis besar 
ada pengelompokan jenis-jenis akad  yaitu : Pertukaran, Titipan, Syarikat, Memberi 



40 

 

 

kepercayaan, Memberi Izin atau Tugas Kerja, Penyelesaian Sengketa, dan Perlidungan atas 
Hak.48 
 

P. Urgensi Akad Dalam Hubungan Antar Manusia 
 Manusia sebagai makhluk sosial pasti butuh pada orang lain untuk memenuhi 
kebutuhannya. Ini berarti, setiap orang pasti butuh untuk hidup bersama dengan orang 
disekelilingnya. Allâh yang Maha Pengasih dan Maha Tahu memberikan anugerah kepada 
manusia dengan menciptakan alam semesta untuk mereka.49  
Allâh Azza wa Jalla berfirman : 

رَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتجَْرِيَ الْفلُْكُ فيِهِ بِأمَْرِهِ وَلِتَ  ُ الَّذِي سَخَّ َّ�رَ لَكُمْ ١٢بْتغَوُا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعلََّكُمْ تشَْكُرُونَ ﴿ ﴾ وَسَخَّ
لِكَ لآَياَتٍ لِقَوْمٍ يتَفََكَّرُونَ   مَا فيِ السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأْرَْضِ جَمِيعاً مِنْهُ ۚ إنَِّ فيِ ذَٰ

Allâh-lah yang menundukkan lautan untukmu supaya kapal-kapal berlayar padanya dengan 
seizin-Nya, dan supaya kamu dapat mencari sebagian karunia-Nya dan mudah-mudahan 
kamu bersyukur. Dan Dia menundukkan untukmu apa yang ada di langit dan apa yang ada 
di bumi semuanya, (sebagai rahmat) dari-Nya.Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-
benar terdapat tanda-tanda (kekuasaan Allâh) bagi kaum yang berfikir.(al-Jâtsiyah/45:12-
13) 
 Setiap orang mendapatkan rezeki dan kemudahan yang berbeda-beda. Dan apa yang 
sudah menjadi milik orang, maka itu tidak boleh direbut atau diambil kecuali dengan 
transaksi yang dibenarkan syari'at. Khususnya yang terkait dengan pengelolaan dana 
(harta). Akad atau transaksi itu teramat penting. Transaksi inilah yang mengatur hubungan 
antar pihak yang terlibat. Transaksi itu juga yang mengikat hubungan antara kedua 
transaktor sejak akad dimulai sampai masa berlakunya habis.50  
 Warisan ilmu fikih yang kita miliki memuat berbagai rincian dan penetapan dasar-
dasar berbagai macam akad tersebut sehingga tujuan akad bisa terealisasi dan memenuhi 
kebutuhan umat. Semakin jelas rincian dan kecermatan dalam membuat transaksi, maka 
peluang konflik dan pertentangan yang mungkin timbul di masa mendatang semakin kecil. 
Dari sini, seorang muslim mestinya tertantang untuk serius memperhatikan masalah 
transaksi, mulai dari menyusun konsep, managemen dan mensukseskannya. Karena Allah 
Azza wa Jalla berfirman : 
 يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا أوَْفوُا بِالْعقُوُدِ 
Artinya: Hai orang-orang yang beriman, penuhilah aqad-aqad itu. (al-Mâidah/5:1) 
                                                           

48 http://al-zakaa.blogspot.com 
49 http://almanhaj.or.id/ 
50 Ibid 



41 

 

 

 Oleh sebab itu, sangat diperlukan penjelasan umum tentang hukum-hukum yang 
berkaitan dengan transaksi, terutama saat berbagai transaksi menggiurkan bermunculan 
seperti jamur di musim hujan. Antusias masyarakat luas dan respon positip mereka telah 
mengecoh banyak kaum Muslimin untuk ikut andil. Padahal seharusnya sebagai seorang 
Muslim, kita harus melihat dan menimbangnya dengan aturan agama kita. Jika tidak 
bertentang dengan prinsip agama dan berminat, baru ikut andil. Jika bertentangan, maka 
tinggalkanlah meski nafsu sangat menginginkannya. 
memahami tentang Akad, Unsur - Unsur Akad, Syarat – Syarat Akad, Subyek Akad, Obyek 
Akad, Prestasi Akad, Jenis – Jenis Akad, dan Urgensi Akad Dalam Hubungan Antar 
Manusia. 
 

Q. Soal – Soal Latihan 
1. Jelaskan Tentang Akad !  
2. Jelaskan unsur-unsur Akad ! 
3. Sebutkan Syarat – Syarat Akad ! 
4. Jelaskan Subyek dan Obyek Akad ! 
5. Sebutkan Jenis – Jenis Akad ! 
6. Jelaskan Urgensi Akad Dalam Hubungan Antara Manusia  ! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



42 

 

 

BAB IV 
JUAL BELI DAN RIBA 

 
 
Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Jual Beli, 
Landasan Hukum Jual Beli, Rukun dan Pelaksanaan Jual Beli, Macam – Macam Jual Beli, 
Bentuk Jual Beli Yang Dilarang, Pengertian Riba, Hukum Riba, dan Macam – Macam 
Riba. 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Jual Beli 
- Memahami dan Menjelaskan Landasan Hukum Jual Beli 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Pelaksanaan Jual Beli 
- Memahami dan Menjelaskan Macam – Macam Jual Beli 
- Memahami dan Menjelaskan Bentuk Jual Beli Yang Dilarang 
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Riba 
- Memahami dan Menjelaskan Hukum Riba 
- Memahami dan Menjelaskan Macam-Macam Riba. 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
2. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

3. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

4. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

5. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 



43 

 

 

C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka Rizki 
Putra, 1997. 

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 
1995. 

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 
Progresif, 1997. 

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul Haq: 
Jakarta:2004). 

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia Indonesia,2011) 

 
 
C. Jual Beli 

1. Pengertian Jual Beli 
 Jual beli menurut bahasa artinya menukar sesuatu dengan sesuatu, sedang menurut 
syara’ artinya menukar harta dengan harta menurut cara-cara tertentu (‘aqad).51 Jual beli 
secara lughawi adalah saling menukar. Jual beli dalam bahasa Arab dikenal dengan istilah 
al-bay’. Secara terminology jual beli adalah suatu transaksi yang dilakukan oleh pihak 
penjual dengan pihak pembeli terhadap sesuatu barang dengan harga yang disepakatinya. 
Menurut syari’at islam jual beli adalah pertukaran harta atas dasar saling merelakan atau 
memindahkan hak milik dengan ganti yang dapat dibenarkan. 

Jual-beli atau bay’u adalah suatu kegiatan tukar-menukar barang dengan barang 
yang lain dengan cara tertentu baik dilakukan dengan menggunakan akad maupun tidak 
menggunakan akad.52 Intinya, antara penjual dan pembeli telah mengetahui masing-masing 
bahwa transaksi jual-beli telah berlangsung dengan sempurna.  

2. Landasan Hukum Jual Beli 
Landasan Syara’: Jual beli di syariatkan berdasarkan Al-Qur’an, Sunnah, dan Ijma’, 

Yakni:53  
Berdasarkan Al-Qur’an diantaranya: 

Artinya: “Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba”. (Al- Baqarah : 275) 

                                                           
51 Moh Rifa’i, Ilmu Fiqih Islam Lengkap,(Toha Putra: Semarang, 1978), h. 402 
52 Ali Imran, Fikih Taharah, Ibadah Muamalah, (Cipta Pustaka Media Perintis: Bandung, 2011) 
53 Rahmat Syafe’i, Fiqih Muamalah untuk UIN,STAIN, PTANIS, dan Umum, (Pustaka Setia: 

Bandung, 2006), h. 74-75 



44 

 

 

Artinya: “dan janganlah kamu berikan hartamu itu kepada orang yang bodoh dan harta itu 

dijadikan Allah untukmu sebagai pokok penghidupan”. (An-Nisa:5). 
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta sesamamu 

dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan yang berlaku dengan suka sama 

suka diantara kamu. Dan janganlah kamu membunuh dirimu, sesungguhnya Allah adalah 

Maha Penyayang kepadamu”. (An-Nisa: 29). 
Berdasarkan Sunnah 
Rasulullah Saw. Bersabda:   

Artinya: “dari Rifa’ah bin Rafi’ ra.: bahwasannya Nabi Saw. Ditanya: pencarian apakah 

yang paling baik? Beliau menjawab: “Ialah orang yang bekerja dengan tangannya dan 

tiap-tiap jual beli yang bersih”. (H.R Al-Bazzar dan disahkan Hakim). 
Rasulullah Saw, bersabda: 

Artinya: “sesungguhnya jual beli itu hanya sah jika suka sama suka (saling meridhoi) (HR. 
Ibnu Hibban dan Ibnu Majah). 

Bardasarkan Ijma’ 
Ulama telah sepakat bahwa jual-beli diperbolehkan dengan alasan bahwa manusia tidak 

akan mampu mencukupi kebutuhan dirinya, tanpa bantuan orang lain. Namun demikian, 
bantuan atau harta milik orang lain yang dibutuhkannya itu, harus diganti dengan barang 
lainnya yang sesuai. 

3. Rukun dan Pelaksanaan Jual Beli 
  Dalam menetapkan rukun jual-beli, diantara para ulama terjadi perbedaan pendapat. 
Menurut Ulama Hanafiyah, rukun jual-beli adalah ijab dan qabul yang 
menunjukkanpertukaran barang secara rida, baik dengan ucapan maupun perbuatan. 

Adapun rukun jual-beli menurut Jumhur Ulama ada empat, yaitu:54  
2) Bai’ (penjual) 
3) Mustari (pembeli) 
4) Shighat (ijab dan qabul) 
5) Ma’qud ‘alaih (benda atau barang). 

2. Syarat Jual-beli 
Transaksi jual-beli baru dinyatakan terjadi apabila terpenuhi tiga syarat jual-beli, 

yaitu:55 
a. Adanya dua pihak yang melakukan transaksi jual-beli 
b. Adanya sesuatu atau barang yang dipindahtangankan dari penjual kepada pembeli 

                                                           
54 Ibid, h. 76 
55 Mahmud Yunus, dan Nadlrah Naimi, Fiqih Muamalah, (CP. Ratu Jaya, Medan: 2011), h. 104-105 



45 

 

 

c. Adanya kalimat yang menyatakan terjadinya transaksi jual-beli (sighat ijab qabul). 
Syarat yang harus dipenuhi oleh penjual dan pembeli adalah: 

a. Agar tidak terjai penipuan, maka keduanya harus berakal sehat dan dapat 
membedakan (memilih). 

b. Dengan kehendaknya sendiri, keduanya saling merelakan, bukan karena terpaksa. 
c. Dewasa atau baligh. 
Syarat benda dan uang yang diperjual belikan sebagai berikut: 

a) Bersih atau suci barangnya. Tidak syah menjual barang yang najis seperti 
anjing, babi, khomar dan lain-lain yang najis. 

b) Ada manfaatnya: jual beli yang ada manfaatnya sah, sedangkan yang tidak ada 
manfaatnya tidak sah, seperti jual beli lalat, nyamuk, dan sebagainya. 

c) Dapat dikuasai: tidak sah menjual barang yang sedang lari, misalnya jual beli 
kuda yang sedang lari yang belum diketahui kapan dapat ditangkap lagi, atau 
barang yang sudah hilang atau barang yang sulit mendapatkannya. 

d) Milik sendiri: tidak sah menjual barang orang lain dengan tidak seizinnya, atau 
barang yang hanya baru akan dimilikinya atau baru akan menjadi miliknya. 

e) Mestilah diketahui kadar barang atau benda dan harga itu, begitu juga jenis dan 
sifatnya. Jual beli benda yang disebutkan sifatnya saja dalam janji 
(tanggungan), maka hukumnya boleh. 

3. Hukum Jual Beli 
Secara asalnya, jua-beli itu merupakan hal yang hukumnya mubah atau dibolehkan. 

Sebagaimana ungkapan Al-Imam Asy-Syafi'i rahimahullah : dasarnya hukum jual-beli itu 
seluruhnya adalah mubah, yaitu apabila dengan keridhaan dari kedua-belah pihak. Kecuali 
apabila jual-beli itu dilarang oleh Rasulullah SAW. Atau yang maknanya termasuk yang 
dilarang beliau SAW.56  

4. Macam – macam Jual Beli 
Menurut para jumhur ulama jual beli dapat ditinjau dari beberapa segi, di lihat dari 

segi hukumnya, jual beli ada dua macam yaitu : 
a. Jual beli yang sah,adalah jual beli yang telah memenuhi ketentuan  syara’, baik 

rukun maupun syaratnya, syarat jual beli antara lain  : 
1) Barangnya suci 
2) Bermanfaat 
3) Milik penjual (dikuasainya ) 
4) Bisa di serahkan  

                                                           
56 Lihat al-Fqihul Islami wa Adillatuhu oleh Dr. Wahbah Az-zuhaili jilid 4 h. 364  



46 

 

 

5) Di ketahui keadaannya  
b. Jual beli yang batal, adalah jual beli yang tidak memenuhi salah satu syarat dan 

rukun sehingga jual beli menjadi rusak (fasid). Dengan kata lain, menurut jumhur 
ulama, rusak dan batal memiliki arti yang sama. Adapun ulama hanafiyah membagi 
hukum dan sifat jual beli menjadi sah, batal, dan rusak.   

c. Jual beli yang di larang dalam Islam. Jual beli yang dilarang dalam islam sangatlah 
banyak  menurut jumhur ulama. Berkenaan dengan jual beli yang di larang dalam 
islam, Wahbah Al-Juhalili meringkasnya sebagai berikut : 

1) Terlarang Sebab Ahliah (Ahli Akad ). Ulama telah sepakat bahwa jual beli 
dikategorikan sahih apabila dilakukan oleh orang yang baligh, berakal, dan dapat 
memilih, dan mampu ber-tasharruf secara bebas dan baik. Mereka yang di 
pandang tidak sah jual belinya adalah berikut ini : 

- Jual beli orang gila. Ulama fiqih sepakat bahwa jual beli orang gila tidak sah. 
Begitu pula sejenisnya, seperti orang mabuk, sakalor, dan lain-lain. 

- Jual beli anak kecil. Menurut ulama fiqih jual beli anak kecil di pandang tidak 
sah, kecuali dalam perkara – perkara yang ringan atau sepele. Menurut ulama 
Syafi’iyah, jual beli anak mimayyiz yang belum baligh, tidak sah sebab tidak 
ada ahliyah. Adapun menurut ulama Malikiyyah, Hanafiyyah, dan Hanabilah, 
jual beli anak-anak kecil dianggap sah jika diizinkan walinya. Mereka antara 
lain beralasan, salah satu cara untuk melatih kedewasaan adalah dengan cara  
memberikan keleluasaan untuk jual beli, juga pengamalan atas firman Allah 
Qur’an surat An- Nisa’: 6. 

- Jual beli orang buta. Jual beli orang buta di kategorikan sahih munurut jumhur 
ulama jika barang yang dibelinya diberi sifat ( diterangkan sifat-sifatnya ). 
Menurut Safi’iyah, jual beli orang buta tidak sah sebab ia tidak dapat 
membedakan barang yang jelek dan yang baik. 

- Jual beli terpaksa. Menurut ulama Safi’iyah dan Hanabilah, jual beli ini tidak sah 
, sebab tidak ada keridaan ketika akad. 

- Jual beli fudhul. Adalah jual beli milik orang tanpa seizinnya. Munurut 
Hanafiyah dan Malikiyah, jual beli di tangguhkan sampai ada izin pemilik. 
Menurut Safi’iyah dan Hanabilah, jual beli fudhul tidak sah. 

- Jual beli orang yang terhalang. Maksudnya adalah terhalang karena kebodohan, 
bangkrut ataupun sakit. 



47 

 

 

2) Terlarang Sebab Ma’qud Alaih ( barang jualan). Secara umum, ma’qud alaih 
adalah harta yang di jadikan alat pertukaran olah orang yang akad, yang biasa di 
sebut mabi’ (barang jualan) dan harga. 
- Jual-beli benda yang tidak ada atau di khawatirkan tidak ada  
- Jual-beli barang yang tidak dapat di serahkan 
- Jual-beli gharar ataui di sebut juga dengan jual beli yang tidak jelas (majhul) 
- Jual-beli barang yang najis dan yang terkena najis. 
- Jual-beli barang yang tidak ada ditempat akad (ghaib), tidak dapat dilihat. 

3) Terlarang sebab syara’ 
- Jual-beli riba 
- Jual-beli barang yang najis. Barang yang diperjual belikan harus suci dan 

bermanfaat untuk manusia. Tidak boleh (haram) berjual beli barang yang najis 
atau tidak bermanfaat seperti: arak, bangkai, babi, anjing, berhala, dan lain-lain.  
Nabi saw. Bersabda:  

Artinya : “ Nabi bersabda : Allah ta’ala melarang jual beli arak, bangkai, babi, anjing, 

dan berhala.”(bukhari dan muslim) 
- Jual-beli dengan uang dari barang yang diharamkan 
- Jual-beli barang dari hasil pencegatan barang 
- Jual-beli waktu ibadah sholat jum’at, berdasarkan Q.S. Al Jumu’ah ayat 9, yaitu:  

Artinya: Hai orang-orang beriman, apabila diseru untuk menunaikan shalat Jum'at, Maka 

bersegeralah kamu kepada mengingat Allah dan tinggalkanlah jual beli, yang demikian itu 

lebih baik bagimu jika kamu mengetahui. 
- Jual-beli anggur untuk dijadikan khamar 
- Jual-beli induk tanpa anaknya yang masih kecil 
- Jual-beli barang yang sedang dibeli oleh orang lain 
- Jual-beli memakai syarat. 

 
5. Bentuk Jual Beli Yang Terlarang  

a. Jual-Beli  yang  Dilarang 
Rasul saw. telah melarang beberapa macam jual-beli, yakni yang di dalamnya 

terdapat unsur penipuan, yang menjadikan pelakunya memakan harta orang lain dengan 
cara yang batil; juga yang melahirkan kedengkian, perselisihan, dan permusuhan di antara 
umat Islam  secara  khusus dan umat manusia secara umum. Di antaranya adalah: 



48 

 

 

1) Jual-beli barang yang belum diterima. Tidak boleh seorang Muslim membeli 
barang, kemudian menjualnya, sebelum ia menerimanya dari penjual.57 Ini 
berdasarkan Hadis Rasul saw.: 

  
 «إذِاَ ابْتعَْتَ بَيْعاً فَلاَ تبَِعْهُ حَتىَّ تقَْبِضَهُ »
Jika kamu membeli sesuatu, janganlah kamu menjualnya sebelum kamu menerimanya 

terlebih dulu. (HR Ibn Hibban). 
2) Jual-beli barang yang sudah dibeli oleh seorang Muslim. Tidak boleh seorang 

Muslim membeli suatu barang yang telah dibeli oleh saudaranya sesama Muslim. 
Contoh: seseorang membeli suatu barang dengan harga 5 ribu rupiah, lalu seorang 
Muslim berkata kepada penjualnya, “Kembalikan uang itu kepada pemiliknya, pasti 
akan saya beli barang itu dari Anda seharga 6 ribu rupiah.” Ini berdasarkan Hadis 
Rasul saw.: 

 « كُمْ عَلىَ بَيْعِ بَعْضٍ وَلاَ يَبِيْعُ بَعْضُ  » 
Artinya: Janganlah sebagian di antara kalian membeli barang yang telah dibeli oleh 

sebagian orang Islam lainnya. (HR al-Bukhari dan Muslim).  
  Hadis ini berisi larangan yang tegas bahwa seseorang tidak boleh membeli barang 
yang sudah dibeli saudaranya.58 

3) Jual beli dengan sistem najasy.59 Tidak boleh seorang Muslim menawar suatu 
barang tanpa bermaksud untuk membelinya, tetapi dimaksudkan supaya para 
pembeli tertarik untuk ikut membeli dan menawar dengan harga yang lebih tinggi; 
baik itu merupakan hasil persengkongkolan dengan sahabatnya atau tidak. Ini 
berdasarkan riwayat dari Ibn Umar ra.: 

 « ◌ِ نَهَى عَنِ النَّجْش  أنََّ رَسُوْلَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ  » 
Rasul saw. telah melarang jual-beli dengan sistem najasy. (HR al-Bukhari).  

4) Jual-beli barang haram dan barang najis. Tidak boleh seorang Muslim menjual 
barang haram dan barang najis serta barang yang membawa pada sesuatu yang 
diharamkan. Contoh: tidak boleh memperjualbelikan minuman keras, daging babi, 
bangkai, narkoba, atau anggur kepada seseorang untuk dijadikan minuman keras; 
 atau memperjualbelikan patung dan barang yang haram dibuat seperti gambar 

                                                           
57 Ibn Abdil Bar, Tamhîd, XIII/332. Maroko: Wazarah al-Awqaf wa asy-Syu’un al-Islamiyah, 1387 

H. 
58 Syarh az-Zarqani, III/426. Beirut: Darul Kutub al-’Ilmiyah, 1411 H. Cetakan ke-1 
59 At-Tamhîd li Ibn Abdil Bar,  Op. cit., XIII/348. 



49 

 

 

bernyawa yang dilukis oleh tangan (seperti manusia dan hewan).  Ini berdasarkan 
Hadis Rasul saw.: 

Artinya:  Sesungguhnya Allah Swt. dan Rasul-Nya telah mengharamkan menjual minuman 

keras, bangkai, daging babi, dan patung berhala. (HR al-Bukhari dan Muslim). 
5) Jual-beli yang di dalamnya terdapat unsur penipuan. Contoh: menjual ikan yang 

masih berada di kolam, bulu domba yang masih melekat di punggung domba, 
menjual janin binatang yang masih ada dalam perut induknya, menjual air susu 
yang masih berada dalam ambingnya; menjual buah-buahan yang belum matang; 
menjual barang yang tidak boleh dilihat atau diperiksa; menjual barang tanpa 
menjelaskan sifat, jenis, dan beratnya jika barangnya tidak ada pada si penjual.60 Ini 
berdasarkan sabda Rasul saw.: 

 «لاَ تشَْترَُوا السَمَكَ فِي الْمَاءِ فإَِنَّهُ غَرَرٌ » 
Artinya: Janganlah kalian membeli ikan yang masih ada dalam air karena hal itu 

mengandung unsur penipuan. (HR Ahmad dan ath-Thabrani).  
  Dalam riwayat lain Ibn Umar ra. menuturkan: Rasul saw. telah  melarang untuk 

menjual kurma kecuali ia dapat dimakan, atau bulu domba yang masih melekat di 

punggung domba, atau air susu yang masih berada dalam ambingnya, atau samin 

(mentega) yang masih berupa air susu. (HR al-Baihaqi dan ad-Daruqutni). 
Dalam riwayat yang lain lagi juga disebutkan: Rasul saw. telah melarang menjual 

buah-buahan sehingga matang. (HR al-Bukhari dan Muslim). 
Para ulama sepakat untuk melarang jual-beli barang  yang tidak ada. Ini adalah 

syarat in‘iqâd menurut para ulama Hanafiyah. Termasuk jual-beli barang yang tidak ada 
adalah menjual buah yang belum matang seperti di singgung dalam hadis di atas. 

6) Jual-beli dua barang dalam satu transaksi. Tidak boleh seorang Muslim melakukan 
jual-beli dua barang dalam satu transaksi. Sebab, di dalamnya mengandung unsur 
kesamaran yang dapat menyakiti atau merugikan orang lain dan memakan hartanya 
dengan cara yang tidak benar. Contoh: seseorang berkata, “Aku menjual rumah ini 
kepada Anda dengan harga sekian, dengan syarat, Anda harus menjualnya kembali 
kepada saya dengan harga sekian.” Ini berdasarkan riwayat bahwa Rasul saw. telah 
 melarang menjual dua barang dalam satu akad. (HR Ahmad dan at-Tirmidzi). 

7) Jual-beli barang yang tidak dimiliki atau belum sempurna kepemilikannya; 
termasuk dalam hal ini adalah barang yang tidak bisa diserahkan. Adapun barang 
yang tidak disyaratkan sempurna kepemilikannya  adalah barang yang tidak 
ditimbang, ditakar, dan dihitung seperti rumah, dll. Contoh: seorang pedagang kecil 

                                                           
60 Mawsû‘ah al-Fiqhiyah, Op. cit., Bab, “Syurûth al-Bay‘“. 



50 

 

 

menawarkan barang yang tidak dia miliki kepada pembeli. Ketika pembeli tersebut 
menyepakati harganya, lalu penjual tersebut pergi ke pembeli lain untuk membeli 
barang yang dibeli tersebut, maka hukumnya  haram; demikian pula orang  yang 
mengimpor barang dari negara lain dan melakukan penjualan barang tersebut 
sebelum tiba di negerinya.61 Walhasil, tidak boleh seorang Muslim menjual barang 
yang tidak ada padanya atau yang belum dimilikinya,62 karena hal itu dapat 
menyakitkan pembeli ketika barang yang dibelinya ternyata tidak ada. Ini 
berdasarkan riwayat dari Rasul saw.: 

   «وَلاَ بيَْعٌ مَا ليَْسَ عِنْدكََ »
Artinya: Janganlah kamu menjual suatu barang yang tidak ada padamu. (HR Abu Dawud, 
an-Nasa’i, Ibn Majah, dan at-Tirmidzi).  

Dalam riwayat lain disebutkan, bahwa Rasul saw. telah melarang menjual suatu 
barang sebelum ia menerimanya. (HR al-Bukhari). 

8) Jual-beli dengan sistem ‘Aynah. Tidak boleh seorang Muslim menjual suatu barang 
hingga batas waktu tertentu, kemudian ia membeli lagi barang tersebut dari sang 
pembeli dengan harga yang lebih murah ketika dibeli secara kredit.63 

 
D. Riba 

1. Pengertian Riba  
Riba secara bahasa adalah sesuatu yang bertambah dari pokoknya, sedangkan 

menurut syara’ adalah akad yang terjadi dengan penukaran tertentu baik bentuk barang 
sejenis maupun uang yang berlebih ketika pengembaliannya sesuai dengan jatuh 
temponya.64 Riba menurut bahasa artinya lebih atau bertambah. Dan dimaksud disini 
menurut syara’: “akad yang terjadi dalam penukaran barang-barang yang tertentu, tidak 
diketahui sama atau tidaknya menurut aturan syara’, atau terlambat menerimanya. 

2. Landasan hukum 
Firman Allah dalam surat Ali Imran ayat 30.  

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan riba dengan berlipat 

ganda dan bertakwalah kamu kepada Allah supaya kamu mendapat keberuntungan”. 
Firman Allah  

                                                           
61 An-Nabhani, Op. cit., II/302. 
62 Ibn Abdil Bar, Al-Kafî, 1/325. Beirut: Darul Kutub al-’llmiyah, 1407 H. Cetakan ke-1; Al-Kasani, 

Badai’ ash-Shana’i, V/147. Beirut: Darul Kutub al-’Arabi, 1982. Cetakan ke-2. 
63 Ibn Qudamah, Al-Kafî fî Fiqh Ibn Hanbal, II/25. Beirut: Maktab al-Islami, 1408 H/1988 M. 

Cetakan ke-5. 
64 Ali Imran, Op. cit, h. 162 



51 

 

 

Artinya:“padahal Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba”. (Al-
Baqarah :275) 

Firman Allah dalam surah Al- Baqarah ayat 278-279 : 
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, bertaqwalah kepada Allah dan tinggalkan sisa 

riba (yang belum dipungut) jika kamu orang-orang yang beriman. Maka jika kamu tidak 

mengerjakan (meninggalkan sisa riba), maka ketahuilah bahwa Allah dan Rasul-Nya akan 

memerangimu. Dan jika kamu bertobat (dari pengambilan riba), maka bagimu pokok 

hartamu, kamu tidak menganiaya dan tidak pula dianiaya”. 

      Hadits nabi Muhammad:  
Artinya: dari Jabir, “Rasulullah Saw Telah melaknat atau mengutuk orang yang makan 

riba, wakilnya, penulisnya, dan dua saksinya”. (Riwayat Muslim). 

3. Hukum Riba 
Riba hukumnya haram, berdasarkan firman Allah dan sabda Nabi Saw yang telah 

disebutkan diatas.Beberapa pendapat lain mengenai hukum riba, antara lain yaitu:65  

a. Riba adalah bagian dari 7 dosa besar yang telah ditetapkan oleh Rasulullah SAW. 
Sebagaimana hadits berikut ini : 

ا رَسُولَ عَنْ أبَيِ هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ : اجْتنَبِوُا السَّبْعَ الْمُوبقَِاتِ قَالوُا : وَمَا هُنَّ يَ 
ُ إلاَّ بِالْحَقِّ وَأكَْلُ  مَ �َّ ِ وَالسِّحْرُ وَقَتلُْ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّ ِ ؟ قَالَ : الشِّرْكُ بِاَ±َّ بَا وَأكَْلُ مَالِ الْيَتِيمِ وَالتَّوَلِيّ  �َّ الرِّ

حْفِ وَقذَْفُ الْمُحْصَناَتِ الْغَافلاِتِ الْمُؤْمِنَاتِ . مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ   يوَْمَ الزَّ

Artinya: Dari Abi Hurairah ra berkata bahwa Rasulullah SAW bersabda,"Jauhilah oleh 

kalian tujuh hal yang mencelakakan". Para shahabat bertanya,"Apa saja ya Rasulallah?". 

"Syirik kepada Allah, sihir, membunuh nyawa yang diharamkan Allah kecuali dengan hak, 

makan riba, makan harta anak yatim, lari dari peperangan dan menuduh zina. (HR. 

Muttafaq alaihi). 

b. Tidak ada dosa yang lebih sadis diperingatkan Allah SWT di dalam Al-Quran, 
kecuali dosa memakan harta riba. Bahkan sampai Allah SWT mengumumkan 
perang kepada pelakunya.Hal ini menunjukkan bahwa dosa riba itu sangat besar 
dan berat. 

Artinya:  Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan tinggalkan sisa 

riba jika kamu orang-orang yang beriman.Maka jika kamu tidak mengerjakan , maka 

ketahuilah, bahwa Allah dan Rasul-Nya akan memerangimu. Dan jika kamu bertaubat , 

                                                           
65 Sulaiman Rasjid, Fiqih Islam, (Sinar Baru Algensindo: Bandung, 2010), h. 292 



52 

 

 

maka bagimu pokok hartamu; kamu tidak menganiaya dan tidak dianiaya. (QS. Al-
Baqarah : 278-279) 

c. As-Sarakhsy berkata bahwa seorang yang makan riba akan mendapatkan lima 
dosa atau hukuman sekaligus. Yaitu At-Takhabbut : Kesurupan seperti 
kesurupannya syetan, Al-Mahqu : Dimusnahkan oleh Allah keberkahan hartanya, 
Al-Harbu : Diperangi oleh Allah SWT, Al-Kufru : dianggap kufur dari perintah 
Allah SWT. Dan dianggap keluar dari agama Islam apabila 
menghalalkannya.Tapi bila hanya memakannya tanpa mengatakan bahwa riba itu 
halal, dia berdosa besar, Al-Khuludu fin-Naar : yaitu kekal di dalam neraka, 
sekali masuk tidak akan pernah keluar lagi dari dalamnya. 

4 Macam- macam Riba 
Al-Hanafi mengatakan bahwa riba itu terbagi menjadi dua, yaitu riba Al-Fadhl dan 

riba An-Nasa'. Sedangkan Imam As-Syafi'i membaginya menjadi tiga, yaitu riba Al-Fadhl, 
riba An-Nasa' dan riba Al-Yadd.Dan Al-Mutawally menambahkan jenis keempat, yaitu riba 
AlQardh. Semua jenis riba ini diharamkan secara ijma' berdasarkan nash Al Qur'an dan 
hadits Nabi".66 

Secara garis besar bisa dikelompokkan menjadi dua besar, yaitu riba hutang-piutang 
dan riba jual-beli.Kelompok pertama terbagi lagi menjadi riba qardh dan riba 
jahiliyah.Sedangkan kelompok kedua, riba jual-beli, terbagi menjadi riba fadhl dan riba 
nasi’ah. 

b. Riba Qardh. Suatu manfaat atau tingkat kelebihan tertentu yang disyaratkan 
terhadap yang berhutang (muqtaridh). 

c. Riba Yad. Jual beli dengan mengakhirkan penyerahan yakni bercerai beraiantara 
dua orang yang akad sebelum timbang serah terima. 

d. Riba Fadhl. Riba fadhl adalah riba yang terjadi dalam masalah barter atau tukar 
menukar benda. Namun bukan dua jenis benda yang berbeda, melainkan satu 
jenis barang namun dengan kadar atau takaran yang berbeda. Dan jenis barang 
yang dipertukarkan itu termasuk hanya tertentu saja, tidak semua jenis 
barang.Barang jenis tertentu itu kemudian sering disebut dengan "barang ribawi". 

e. Riba Nasi’ah. Riba Nasi’ah disebut juga riba Jahiliyah. Nasi'ah bersal dari kata 
nasa' yang artinya penangguhan. Sebab riba ini terjadi karena adanya 
penangguhan pembayaran.Inilah riba yang umumnya kita kenal di masa sekarang 
ini. Dimana seseorang memberi hutang berupa uang kepada pihak lain, dengan 

                                                           
66 Moh. Rifa’i, dkk. Op. cit, h 262 



53 

 

 

ketentuan bahwa hutang uang itu harus diganti bukan hanya pokoknya, tetapi 
juga dengan tambahan prosentase bunganya. Riba dalam nasi'ah muncul karena 
adanya perbedaan, perubahan, atau tambahan antara yang diserahkan saat ini 
dengan yang diserahkan kemudian. 

E. Soal – Soal Latihan 
1. Jelaskan Pengertian Jual Beli !  
2. Jelaskan Landasan Hukum Jual Beli ! 
3. Sebutkan Macam – Macam Jual Beli ! 
4. Jelaskan Pengertian Riba ! 
5. Sebutkan Macam – Macam Riba ! 
6. Jelaskan Bentuk Landasan Hukum Riba ! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



54 

 

 

BAB V 
KHIYAR DAN KAFALAH 

 
 
Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Khiyar, 
Dasar Hukum Dan Penjelasan Khiyar, Macam – Macam Khiyar, Pengertian Kafalah, 
Landasan Hukum Kafalah, Rukun dan Syarat Khafalah, Macam – Macam Kafalah. 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Khiyar 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum dan Penjelasan Khiyar 
- Memahami dan Menjelaskan Macam – Macam Khiyar 
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Kafalah 
- Memahami dan Menjelaskan Landasan Hukum Kafalah. 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Khafalah. 
- Memahami dan Menjelaskan Macam – Macam Kafalah. 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 

Rizki Putra, 1997. 



55 

 

 

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 
1995. 

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 
Progresif, 1997. 

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 
Haq: Jakarta:2004). 

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 
 

A. Khiyar 
1. Definisi Khiyar 

 Kata al-khiyar dalam bahasa arab berarti pilihan. Pembahasan al-khiyar 
dikemukakan para ulama fiqh dalam permasalahan yang menyangkut transaksi dalam 
bidang perdata khususnya transaksi ekonomi, sebagai salah satu hak bagi kedua belah pihak 
yang melakukan transaksi (akad) ketika terjadi beberapa persoalan dalam transaksi. 
 Secara terminologis para ulama fiqh mendefinisikan al-khiyar dengan:67 
 أنَْ يَكُوْنَ لِلْمُتعََاقدِِ الْخِياَرُبَيْنَ إِمْضَاءِ الْعقَْدِ وَعَدَمِ إِمْضَائِهِ بفَِسْخِهِ رفقا لِلْمُتعَاَ قدَِيْنِ.

 Hak pilih bagi salah satu atau kedua belah pihak yang melaksanakan transaksi untuk 

melangsungkan atau membatalkan transaksi yang disepakati sesuai dengan kondisi 

masing-masing pihak yang melakukan transaksi. 
 Sedangkan pengertian khiyar menurut Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) 
pasal 20 (8) adalah hak pilih bagi penjual dan pembeli untuk melanjutkan atau 
membatalkan akad jual beli yang dilakukannya.68 

2. Dasar Hukum dan Penjelasannya 
 Adapun dasar hukum yang terkait dengan hak khiyar dalam jual beli adalah sebagai 
berikut: 

                                                           
67 Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), h.129. 
68 Ahmad Mujahidin, Kewenangan dan Prosedur Penyelesaian Sengketa Ekonomi Syariah di 

Indonesia (Bogor: Ghalia Indonesia, 2010), h. 251. 



56 

 

 

جُلانَِ فَكُّلُ وَاحِدٍمِنْهُمَاباِلْخِيَا رِمَالَمْ يَتفَرََّ عَنِ ابنِ عُمَرَ، عَنِ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّ  قَا، ى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ انََّهُ قاَلَ:,, اذِاَتبَاَيَعَ الرَّ
 الْبَيْعُ. وَاِنْ تفَرََّ قاَبَعْدَانَْ تبََايَعاَوَلَمْ وَكَانَاجَمِيْعاً، اوَْيخَُيْرُاحََدُهُمَاالآْخَرَ. فاَِنْ خَيَّرَاحََدُهُمَااْلآخََرَ. فَتيََايَعَا عَلى ذلِكَ، فَقَدْوَجَبَ 

 يَترُْكْ وَاحِدٌمِنْهُمَاالْبَيْعَ، فَقدَْوَجَبَ الْبَيْعُ،،.
Artinya: “Apabila ada dua orang mengadakan akad jual beli, maka masing-masing boleh 
khiyar selagi belum berpisah, sedangkan mereka berkumpul; atau salah seorang dari 
mereka mempersilahkan yang lain untuk khiyar, kalau salah seorang sudah 
mempersilahkan yang lain untuk khiyar kemudian mereka mengadakan akad sesuai dengan 
khiyar tersebut, maka jual beli jadi; dan apabila mereka berpisah sementara tidak ada 
seorangpun yang meninggalkan jual beli (tetap memilih )dilaksanakan khiyar dalam khiyar. 
Khiyar, maka harus jadi.”69 

3. Macam-macam Khiyar 
a. Khiyar Majlis 

 Ialah hak pilih bagi kedua belah pihak yang berakad untuk membatalkan akad, 
selama keduanya masih berada dalam majelis akad dan belum berpisah badan. Artinya, 
suatu transaksi baru dianggap sah apabila kedua belah pihak yang melaksanakan akad telah 
berpisah badan atau salah seorang di antara mereka telah melakukan pilihan untuk menjual 
dan atau membeli.70 
 Ulama ada yang berbeda pendapat tentang khiyar ini yaitu: 
Pertama, Asy-Syafi’i dan Hanabillah berpendapat bahwa jika pihak yang akad menyatakan 
ijab dan qabul, akad tersebut masih termasuk akad yang boleh atau tidak lazim selagi 
keduanya masih berada di tempat atau belum berpisah badan. Keduanya masih memiliki 
kesempatan untuk membatalkan, menjadikan, atau saling berpikir.71 
 Kedua, Hanafiyah dan Malikiyah berpendapat bahwa tidak ada khiyar majelis 
dalam jual beli, menurut mereka, akad telah dianggap sempurna dan bersifat lazim (pasti) 
semata berdasarkan kerelaan kedua belah pihak yang dinyatakan secara formal melalui ijab 
dan qabul.72 
Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam surah an-Nisa’ (4) ayat 29:73 

)29تجَِارَةًعَن ترَاضٍ...(  
“Jual beli atas suka sama suka” (QS. An-Nissa’: 29) 

                                                           
69 Imam Abu Husein Muslim bin Hajjaj Al Qusyairy An Naisabury, Sahih Muslim, Vol. IV 

(Semarang: CV. Asy Syifa’, 1993), h. 20-21. 
70 Haroen, Op. cit, 130. 
71 Rachmat Syafe’i, Fiqh Muamalah (Bandung: Pustaka Setia, 2001), h. 115. 
72 Qomarul Huda, FIQH MU’AMALAH (Yogyakarta: Teras, 2011), h. 42. 
73Muhammad bin Ismail Al-Amir Ash-Shan’ani, As-Subulus As-Salam Syarah Bulughul Maram, 

Vol.2 (Jakarta: Darus Sunnah Press, 2007), h. 389. 



57 

 

 

b. Khiyar Ta’yin 
 Khiyar ta’yin ialah hak pilih bagi pembeli dalam menentukan barang yang berbeda 
kualitas dalam jual beli. Sebagai contoh adalah dalam pembelian kramik, misalnya ada 
yang berkualitas super (KW1) dan sedang (KW2). Akan tetapi, pembeli tidak mengetahui 
secara pasti mana keramik yang super dan mana kramik yang berkualitas sedang. Untuk 
menentukan pilihan itu ia memerlukan bantuan pakar keramik dan arsitek. Khiyar seperti 
ini, menurut ulama Hanafiyah adalah boleh. Dengan alasan bahwa produk sejenis yang 
berbeda kualitas sangat banyak, yang kualitas itu tidak diketahui secara pasti oleh pembeli, 
sehingga ia memerlukan bantuan pakar. Agar pembeli tidak tertipu dan agar produk yang ia 
cari sesuai dengan keperluannya, maka khiyar ta’yin dibolehkan.74 

c. Khiyar Syarat 
 Yaitu hak pilih yang ditetapkan bagi salah satu pihak yang berakad atau keduanya 
atau bagi orang lain untuk meneruskan atau membatalkan jual beli, selama masih dalam 
tenggangan waktu yang ditentukan. Misalnya, pembeli mengatakan “saya beli barang ini 
dari engkau dengan syarat saya berhak memilih antara meneruskan atau membatalkan akad 
selama satu minggu." 
 Para ulama fiqh sepakat menyatakan bahwa khiyar syarat ini dibolehkan dengan 
tujuan untuk memelihara hak-hak pembeli dari unsur penipuan yang mungkin terjadi dari 
pihak penjual. Sedangkan khiyar syarat menentukan bahwa baik barang maupun nilai/harga 
barang baru dapat dikuasai secara hukum, setelah tenggang waktu khiyar yang disepakati 
itu selesai. 
 Para ulama fiqh berbeda pendapat dalam menentukan jumlah hari yang dijadikan 
tenggang waktu dalam khiyar syarat. Menurut Imam Abu Hanifah, Zufar ibn Hujail (728-
774M), pakar fiqh Hanafi, dan Imam asy-Syafi’i (150-204H/767-820M), tenggang 
waktunya tidak lebih dari tiga hari. Hal ini sejalan dengan hadits tentang kasus Habban ibn 
Munqiz yang melakukan penipuan dalam jual beli, sehingga para konsumen mengadu 
kepada Rasulullah saw, dan Rasulullah saw ketika itu bersabda: 

و لِيَ الْخياَ رُثلاََ ثةََ أيََّامٍ. (رواه البخا رى ومسلم عن ابن عمر)إذِاَ باَ يَعْتَ فقَلُْ: لاَ خِلاَ بَة   
“Apabila seseorang membeli suatu barang, maka katakanlah (pada penjual): janganlah 

ada tipuan! Dan saya berhak memilih dalam tiga hari. (HR al-Bukhari dan Muslim dari 

Umar). 
 Menurut mereka, ketentuan tenggangan waktu tiga hari ini ditentukan syara’ untuk 
kemaslahatan pembeli.75 

                                                           
74 Haroen, Op. cit, h. 131-132. 
75 Ibid., h. 132-133. 



58 

 

 

d. Khiyar ‘Aib 
 Khiyar ‘Aib (cacat) menurut ulama fiqih adalah keadaan yang membolehkan salah 
seorang yang akad memilih hak untuk membatalkan akad atau menjadikannya ketika 
ditemukan aib (kecacatan) dari salah satu yang dijadikan alat tukar-menukar yang tidak 
diketahui pemilikannya waktu akad. 
 Penyebab khiyar aib adalah adanya cacat pada barang yang dijual belikan (ma’qul 

alaih) atau harga (tsaman), karena kurang nilainya atau tidak sesuai dengan maksud, atau 
orang yang dalam akad tidak meneliti kecacatannya ketika akad. 
 Khiyar aib disyaratkan dalam islam, yang didasarkan pada hadits, salah satunya 
ialah:76 

بَيّنَةٌ لَهُ.الَْمُسْلِمُ اخَُوالْمُسْلِمِ لاَيحَِلُّ لِمُسْلِمٍ بَاعَ مِنْ    اخَِيْهِ بَيْعاً وَفِيْهِ عَيْبٌ اِلاَّ
(رواه بن ماجه عن عقبة بن عار)   

Artinya: “seorang muslim adalah saudara muslim yang lain. Tidaklah halal bagi seorang 

muslim untuk menjual barang bagi saudaranya yang mengandung kecacatan, kecuali jika 

menjelaskanya terlebih dahulu.” 
e. Khiyar Ru’yah 

 Khiyar ru’yah ialah hak pembeli untuk membatalkan atau tetap melangsungkan 
akad ketika dia melihat obyek akad dengan syarat dia belum melihatnya ketika berlangsung 
akad atau sebelumnya dia pernah melihatnya dalam batas waktu yang memungkinkan telah 
terjadi perubahan atasanya. 
 Konsep khiyar ini disampaikan oleh fuqoha Hanafiyah, Malikiyah, Hanabilah dan 
Dhahiriyah dalam kasus jual beli benda yang ghaib (tidak ada ditempat) atau benda yang 
belum pernah diperiksa. Sedangkan menurut Imam Syafi’i khiyar ru’yah ini tidak sah 
dalam proses jual beli karena menurutnya jual beli terhadap barang yang ghaib (tidak ada 
ditempat) sejak semula dianggap tidak sah. Adapun landasan hukum mengenai khiyar 
ru’yah sebagaimana diterangkan dalam sebuah hadits: 
 من اشترى شيئا لم يراه فهو بالخيار اذاراه (رواهالدارقطنى عن أبي هريرة) 
“Barang siapa yang membeli sesuatu yang belum pernah dilihatnya, maka baginya hak 

khiyar ketika melihatnya.” (HR ad-Daruqutni dari Abu Hurairah). 
f. Khiyar Naqd (Pembayaran) 

 Khiyar naqd tersebut terjadi apabila dua pihak melakukan jual beli dengan 
ketentuan jika pihak pembeli tidak melunasi pembayaran, atau pihak penjual tidak 

                                                           
76 Syafe’i, Op. cit, h. 116. 



59 

 

 

menyerahkan barang dalam batas waktu tertentu. Maka pihak yang dirugikan mempunyai 
hak untuk membatalkan atau tetap melangsungkan akad.77 

4. Tujuan Khiyar 
 Tujuan khiyar ialah agar orang-orang yang melakukan transaksi perdata  tidak 
dirugikan dalam transaksi yang mereka lakukan, sehingga kemaslahatan yang dituju dalam 
suatu transaksi tercapai dengan sebaik-baiknya. Status khiyar, menurut ulama fiqh, adalah 
disyari’atkan atau dibolehkan karena suatu keperluan yang mendesak dalam 
mempertimbangkan kemaslahatan masing-masing pihak yang melakukan transaksi.78  
 
B. Kafalah  

1. Pengertian Kafalah 
Kafalah secara etimologi berarti  الضمان (jaminan),  الحمالة(beban), dan الزعامة 

(tanggungan). 

Secara terminologi, sebagaimana yang dinyatakan para ulama fikih selain Hanafi, 
bahwa kafalah adalah, "Menggabungkan dua tanggungan dalam permintaan dan hutang”. 
Definisi lain adalah, "Jaminan yang diberikan oleh penanggung (kafil) kepada pihak ketiga 
yaitu pihak yang memberikan hutang/kreditor(makful lahu) untuk memenuhi kewajiban 
pihak kedua yaitu pihak yang berhutang/debitor atau yang ditanggung (makful ‘anhu, 

ashil)”. 

Dr Muhammad Tahir Mansuri menyebutkan defenisi kafalah dalam buku ‘Islamic 
Law of Contracts and business Transaction’, “as merging of one liability with another in 
respcct of and for performance of an obligation”.79 

Pada asalnya, kafalah adalah padanan dari dhamman, yang berarti penjaminan 
sebagaimana tersebut di atas.Namun dalam perkembangannya, Kafalah identik dengan 
kafalah al-wajhi (personal guarantee, jaminan diri), sedangkan dhamman identik dengan 
jaminan yang berbentuk barang/harta benda.80 

Dalam buku “Ekonomi Syariah Versi Salaf “ Kafalah memilki definisi secara lebih 
terssusun dan jelas sebagai kesanggupan untuk memenuhi hak yang telah menjadi 
kewajiban orang lain , kesanggupan untuk mendatangkan barang yang ditanggung atau 
untuk menghadirkan orang yang mempunyai kewajiban terhadap orang lain . dalam dalam 

                                                           
77 Huda, Op. cit,h.  46. 
78 Haroen, Op. cit, h.  129. 
79 Muhammad Tahir Mansuri, Islamic Law of Contracts and business Transaction  (New Delhi: 

Adam Publishers and Distributors. 2006), h. 289. 
80 Ahmad Isa Asyur,Fikih al-Muyassar fi al-Muamalah, (Terj). (Solo: Pustaka Mantiq, 1995), h. 276 



60 

 

 

buku Ekonomi Syariah Versi Salaf itu juga kembali disimpulkan menjadi tiga bagian, 
yaitu:81 
a. Kafalah adalah akad yang mengandung kesanggupan seseorang untuk menngganti atau 
menanggung kewajiban hutang orang lain apabila orang tersebut tidak dapat memenuhi 
kewajibannnya. 
b. kafalah sebagai akad yang tertuang di dalamnya tentang kesanggupan seseorang untuk 
menanggung hukuman yang seharuasnya diberikan kepada sang terhukum dengan 
menghadirkan dirinya atau disebut juga sebagai kafalah An Nafs  
c. kafalah yang tertuang di dalamnya tentang kesanggupan seseorang dalam 
mengembalikan ‘ain madhmunah peda orang yang berhak. 

2. Landasan Hukum Kafalah 
a. Al-Qur’an 

Artinya: Penyeru-penyeru itu berkata: "Kami kehilangan piala raja, dan siapa yang dapat 

mengembalikannya akan memperoleh bahan makanan (seberat) beban unta, dan aku 

menjamin terhadapnya." (Surah Yusuf : 72 ) 
Dalam tafsir Aisarut Tafasir disebutkan bahwa Para pembantu raja menjawab, 

"Kami sedang mencari bejana tempat minum raja. Kami akan memberikan hadiah bagi 
orang yang menemukannya berupa makanan seberat beban unta." Pemimpin mereka pun 
menyatakan dan menegaskan hal itu dengan berkata, "Aku menjamin janji ini."82 

Ibnu Abbas berkata bahwa yang dimaksud dengan za’im dalam ayat ini adalah kafiil 
penjamin.83 

b. Hadits 
Jabir bin Abdullah ra. Berkata: 

لْنَاهُ, وَحَنَّطْناَهُ, ِ صلى  وَعَنْ جَابِرٍ رضي الله عنه قاَلَ: ( توُُفِّيَ رَجُلٌ مِنَّا, فَغَسَّ َّ َ̄ وَكَفَّنَّاهُ, ثمَُّ أتَيَْنَا بِهِ رَسُولَ 
لَهُمَا الله عليه وسلم فَقلُْناَ: تصَُلِّي عَلَيْهِ? فخََطَا خُطًى, ثمَُّ قَالَ: أعََلَيْهِ دَيْنٌ? قلُْنَا: دِينَارَانِ، فَانْصَرَفَ  , فَتحََمَّ

ِ صلى الله عليه وسلم أحُِقَّ الَْغرَِيمُ وَبرَِئَ أبَوُ قَتاَدَةَ، فَأتَيَْنَاهُ, فَقَالَ أبَوُ قَتاَدَةَ  َّ َ̄ ، فَقَالَ رَسُولُ  ينَارَانِ عَلَيَّ : الَدِّ
حَهُ اِبْنُ حِبَّانَ, وَالْحَاكِمُ   مِنْهُمَا الَْمَيِّتُ? قاَلَ: نَعَمْ, فَصَلَّى عَلَيْهِ ) , وَصَحَّ  رَوَاهُ أحَْمَدُ, وَأبَوُ دَاوُدَ, وَالنَّسَائِيُّ

  
Jabir Radliyallaahu 'anhu berkata: Ada seorang laki-laki di antara kami meninggal dunia, 

lalu kami memandikannya, menutupinya dengan kapas, dan mengkafaninya. Kemudian 

                                                           
81 M. Dumairi Nor, dkk, Ekonomi Syariah Versi Salaf, (Pasuruan : Pustaka Sidogiri, 2008.) h. 73 

82 Abu Bakar Jabir Al Jazairi, Asarut Tafasir  Jilid 2 (Madinah: Darus Sunnah. 1993), h. 631. 
83 Wahabbah Al-Zuhaili, Asy-Syamil Li Adillah Asy-Syar’iyah Wa Al-Ara Al-Madzhabiyah Wa 

Ahammu Al_Nadhriyat A-Fiqhiyah (Beirut: Darul Fikri. 2005), h. 4142 



61 

 

 

kami mendatangi Rasulullah Shallallaahu 'alaihi wa Sallam dan kami tanyakan: Apakah 

baginda akan menyolatkannya?. Beliau melangkan beberapa langkah kemudian bertanya: 

"Apakah ia mempunyai hutang?". Kami menjawab: Dua dinar. Lalu beliau kembali.Maka 

Abu Qotadah menanggung hutang tersebut. Ketika kami mendatanginya; Abu Qotadah 

berkata: Dua dinar itu menjadi tanggunganku. Lalu Rasulullah Shallallaahu 'alaihi wa 

Sallam bersabda: "Betul-betul engkau tanggung dan mayit itu terbebas darinya." Ia 

menjawab: Ya. Maka beliau menyolatkannya. Riwayat Ahmad, Abu Dawud, dan Nasa'i. 

Hadits shahih menurut Ibnu Hibban dan Hakim.84 
Imam Al-Bukhari meriwayatkan hadits ini dari Salamah bin al-Akwa’ dan 

disebutkan bahwa utangnya tiga dinar.Di dalam riwayat Ibn Majah dari Abu Qatadah, ia 
ketika itu berkata, “Wa anâ attakaffalu bihi (Aku yang menanggungnya).” Di dalam 
riwayat al-Hakim dari Jabir di atas terdapat tambahan sesudahnya: Nabi bersabda kepada 
Abu Qatadah, “Keduanya menjadi kewajibanmu dan di dalam hartamu sedangkan mayit 
tersebut terbebas?” Abu Qatadah menjawab, “Benar.” Lalu Nabi saw. menshalatkannya. 
Saat bertemu Abu Qatadah Rasul saw. bertanya, “Apa yang telah dilakukan oleh dua 
dinar?” Akhirnya Abu Qatadah berkata, “Aku telah membayar keduanya, ya Rasulullah.” 
Nabi saw. bersabda, “Sekarang engkau telah mendinginkan kulitnya.” (HR al-Hakim).85 

3. Hikmah  
Kafalah merupakan salah satu ajaran Islam. Jaminan pada hakikatnya usaha untuk 

memberikan kenyamanan dan keamanan bagi semua orang yang melakukan sebuah 
transaksi. Untuk era sekarang ini kafalah adalah asuaransi. Jaminan atau asuaransi telah 
disyariatkan oleh Islam ribuan tahun silam. Ternyata, untuk masa sekarang ini kafalah 
(jaminan) sangat penting, tidak pernah dilepaskan dalam bentuk transaksi seperti uang 
apalagi transaksi besar seperti bank dan sebagainya. Hikmah yang dapat diambil adalah 
kafalah mendatangkan sikap tolong menolong, keamanan, kenyamanan, dan kepastian 
dalam bertransaksi. Wahbah Zuhaily mencatat hikmah tasry dari kafalah untuk memperkuat 
hak, merealisasikan sifat tolong menolong, mempermudah transaksi dalam pembayaran 
utang, harta dan pinjaman. Supaya orang yang memiliki hak mendapatkan ketenangan 
terhadap hutang yang dipinjamkan kepada orang lain atau benda yang dipinjam.86 

4. Rukun dan Syarat al-Kafalah 
                                                           

84 Al-Hafidh Ibn Hajar Al-Asqalani, Bulughul Maram Min Adillatil Ahkam (Jeddah: Al-Harmain.), h. 
186. 

85 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah Wacana Ulama dan Cendikiawan (Jakarta:Tazkia 
Institute.1999), h. 232. 

86 Wahabbah Al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, jilid IV (Beirut : Darul Fikri, 2005), h. 
4143 



62 

 

 

Adapun rukun kafalah sebagaimana yang disebutkan dalam beberapa lileratur fikih terdiri 
atas:87 

a. Pihak penjamin/penanggung (kafil, dhamin, za’im), dengan syaratbaligh(dewasa), berakal 
sehat, berhak penuh melakukan tindakan hukum dalam urusan hartanya, dan rela (ridha) 

dengan tanggungan kafalah tersebut. 
b. Pihak yang berhutang/yang dijamin(makful 'anhu, 'ashil, madhmun’anhu), dengan syarat 

sanggup menyerahkan tanggungannya (piutang) kepada penjamin dan dikenal oleh 
penjamin. 

c. Pihak yang berpiutang/yang menerima jaminan (makful lahu, madhmun lahu),dengan 
syaratdiketahui identitasnya, dapat hadir pada waktu akad atau memberikan kuasa, dan 
berakal sehat. 

d. Obyek jaminan (makful bih,madhmun bih),merupakan tanggungan pihak/orang yang 
berhutang (ashil), baik berupa utang, benda, orang maupun pekerjaan, bisa dilaksanakan 
oleh pejamin, harus merupakan piutang mengikat (luzim) yang tidak mungkin hapus 
kecuali setelah dibayar atau dibebaskan, harus jelas nilai,jumlah, dan spesifikasinya, tidak 
bertentangan dengan syari'ah (diharamkan). 

e. Lafadz, disyaratkan keadaan lafadz ijab dan kabul itu berarti menjamin. 
f. Tidak bertentangan dengan syariat Islam. 

 
5. Macam-Macam Kafalah 

a. Kafalah Bi Al-Mal, adalah jaminan pembayaran barang atau pelunasan utang. 
Bentuk kafalah ini merupakan sarana yang paling luas bagi bank untuk 
memberikan jaminan kepada para nasabahnya dengan imbalan/fee tertentu. 

b. Kafalah Bi An-Nafs, adalah jaminan diri dari si penjamin. Dalam hal ini, bank 
dapat bertindak sebagai Juridical Personality  yang dapat memberikan jaminan 
untuk tujuan tertentu.88 

c. Kafalah Bi At-Taslim, adalah jaminan yang diberikan untuk menjamin 
pengembalian barang sewaan pada saat masa sewanya berakhir. Jenis pemberian 
jaminan ini dapat dilaksanakan oleh bank untuk keperluan nasabahnya dalam 
bentuk kerjasama dengan perusahaan, leasing company. Jaminan pembayaran bagi 

                                                           
87 Hendi Suhendi, Fiqih Muamalah (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010), h. 98. 
88 Abdullah Alwi Haji Hasan, Sales and  Contrac ts  Early  I s lamic Commerc ial  Law  

(New Delhi :  Ki tab Bhayan.  2006) ,  h.  144  



63 

 

 

bank dapat berupa deposito/tabungan, dan pihak bank diperbolehkan memungut 
uang jasa/fee  kepada nasabah tersebut. 

d. Kafalah Al-Munjazah, adalah jaminan yang tidak dibatasi oleh waktu tertentu dan 
untuk tujuan/kepentingan tertentu. Dalam dunia perbankan, kafalah model ini 
dikenal dengan bentuk performance bond  (jaminan prestasi). 

e. Kafalah Al-Mu’allaqah, Bentuk kafalah ini merupakan penyederhanaan dari 
kafalah al-munjazah, di mana jaminan dibatasi oleh kurun waktu tertentu dan 
tujuan tertentu pula.89 

C. Soal – Soal Latihan 
1. Jelaskan Pengertian Khiyar !  
2. Jelaskan Landasan Hukum Khiyar ! 
3. Sebutkan Macam – Macam Khiyar ! 
4. Jelaskan Pengertian Kafalah ! 
5. Sebutkan Macam – Macam Kafalah ! 
6. Jelaskan Bentuk Landasan Hukum Kafalah! 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
89 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah dari Teori ke Praktik (Jakarta: Gema Insani. 2001), h. 

123. 



64 

 

 

BAB VI 
IJARAH (SEWA MENYEWA) DAN PERBURUHAN 

 
 
Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Ijarah, 
Dasar Hukum Ijarah, Rukun dan Syarat Syah Ijarah, Pembagian dan Hukum Ijarah, 
Pengertian Pemburuhan, Hubungan Majikan Dengan Pekerja, dan Konsep Upah Islam. 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Ijarah 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Ijarah 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Syah Ijarah 
- Memahami dan Menjelaskan Pembagian dan Hukum Ijarah 
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Pemburuhan. 
- Memahami dan Menjelaskan Hubungan Majikan Dengan Pekerjaan. 
- Memahami dan Menjelaskan Konsep Upah Islam. 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 

Rizki Putra, 1997. 



65 

 

 

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 
1995. 

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 
Progresif, 1997. 

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 
Haq: Jakarta:2004). 

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 
 

A. Ijarah 
1. Pengertian Ijarah 

Al-Ijarah berasal dari kata al-Ajru yang berarti Al’lwadhu (ganti). Dari sebab itu Ats 

Tsawab (pahala) dinamai Ajru (upah).90 Menurut pengertian Syara’, Al-Ijarah ialah: Urusan 
sewa menyewa yang jelas manfaat dan tujuanya, dapat diserah terimakan, boleh dengan 
ganti (upah) yang telah diketahui (gajian tertentu).91 Seperti halnya barang itu harus 
bermanfaat, misalkan: rumah untuk ditempati, mobil untuk dinaiki. 

Pemilik yang menyewakan manfaat disebut Mu’ajjir (orang yang menyawakan). 
Pihak lain yang memberikan sewa disebut Musta’jir ( orang yang menyawa = penyewa). 
Dan, sesuatu yang di akadkan untuk diambil manfaatnya disebut Ma’jur ( Sewaan). 
Sedangkan jasa yang diberikan sebagai imbalan manfaat disebut  Ajran atau Ujrah (upah). 
Dan setelah terjadi akad Ijarah telah berlangsung orang yang menyewakan berhak 
mengambil upah, dan orang yang menyewa berhak mengambil manfaat, akad ini disebut 
pula Mu’addhah (penggantian.92 

2. Dasar Hukum Ijarah 
Dasar –dasar hukum atau rujukan Ijarah adalah Al-Qur’an, Al-Sunnah, dan Al-Ijma’. 

Firman Allah SWT: 
)6فا ن ارضعن لكم فاء توهن اجو رهن ( ا لطلاق :     

                                                           
90 Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah 13, (Bandung : PT. AL – Ma’arif, 1987), h. 7. 
91 Syamsuddin Abu Abdillah, Terjemah Fhathul Qarib,(Surabaya : CM Grafika, 2010) h. 209. 
92 Sayyid Sabiq, Op.Cit,...hlm. 9. 



66 

 

 

Artinya: “Jika mereka menyusukan (anak-anakmu) untukmu, maka berikanlah 

upahnya.”(Al-Talaq: 6). 
Hadits Nabi Muhammad SAW: 

 اجَْرَهُفلَْيَعْمَلْجِيْرًااجََرَاسْتأَمَْنِ (هريرةأبيعنالرزاقعبدرواه  ) 
Artinya: “Barang siapa yang meminta untuk menjadi buruh, beritahukanlah 

upahnya.”(HR. Abdul Razaqdari Abu Hurairah). 
Landasan Ijma’nya ialah: 

 Umat islam pada masa sahabat telah ber ijma’ bahwa ijarah diperbolehkan sebab 
bermanfaat bagi manusia.93 

3. Rukun Ijarah 
Menurut ulama Hanafiyah, rukun Ijarah adalah ijab dan qabul, antara lain dengan 

menggunakan kalimat: al-ijarah, al-isti’jar, al-iktira’, dan al-ikra. 
Adapun menurut jumhur ulama, rukun ijaraha da 4, yaitu: 

a. Aqid (orang yang akad). 
b. Shigat akad. 
c. Ujrah (upah). 
d. Manfaat. 

4. Syarat Sah Ijarah 
  Ada 5 syarat sah dari ijarah, diantaranya:94 

a. Kerelaan dari dua pihak yang melakukan akad ijarah tersebut, 
b. Mengetahui manfaat dengan sempurna barang yang diakadkan, sehingga 
mencegah terjadinya perselisahan, 
c. Kegunaannya dari barang tersebut 
d. Kemanfaatan benda dibolehkan menurutsyara’, 
e. Objek transaksi akad itu (barangnya) dapat dimanfaatkan kegunaannya menurut 
kriteria, dan realita. 

5. Pembagian dan Hukum Ijarah 
Ijarah terbagi menjadi dua: 

a. Hukum sewa-menyewa. Dibolehkan ijarah atas barang mubah, seperti: rumah, 
kamar, dan lain-lain. Tetapi dilarang ijarah terhadap benda-benda yang diharamkan. 

1) Ketetapan Hukum Akad dalam Ijarah. Menurut ulama Hanafiyah, ketetapan 
akad ijarah adalah kemanfaatan yang sifatnya mubah.Menurut ulama 
Malikiyah, hokum ijarah sesuai dengan keberadaan manfaat. Ulama Hanabilah 

                                                           
93 H. Hendi Suhendi,  Fiqh Muammalah, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada), h. 116 
94 Sayyid Sabiq, Op.cit., h. 12-13 



67 

 

 

danS yafi’iyah berpendapat bahwa hukum ijarah tetap pada keadaannya, dan 
hukum tersebut menjadikan masa sewa seperti benda yang tampak.  

2) Cara Memanfaatkan BarangSewaan 
a) Sewa Rumah. Jika seseorang menyewa rumah dibolehkan untuk 

memanfaatkannya sesuai kemauannya, baik dimanfaatkan sendiri atau dengan 
orang orang lain, bahkan boleh disewakan lagi atau dipinjamkan pada orang 
lain.  

b) Sewa Tanah. Sewa tanah diharuskan untuk menjelaskan tanaman apa yang 
akan ditanam atau bangunan apa yang akand idirikan di atasnya. Jika tidak 
dijelaskan ijarah dipandang rusak. 

c) Sewa kendaraan. Dalam menyewa kendaraan, baik hewan atau kendaraan 
lainnya harus dijelaskan salah satu diantara dua hal, yaitu waktu dan tempat. 
Juga harus dijelaskan barang yang akan dibawa atau benda yang akan 
diangkut. 

d) Perbaikan Barang Sewaan. Menurut ulama Hanafiyah, jika barang yang 
disewakan rusak, pemiliknyalah yang berkewajiban memmperbaikinya, tetapi 
ia tidak boleh dipaksa. Apabila penyewa bersedia memperbaikinya, ia tidak 
diberikan upah sebab dianggap sukarela. Adapun hal-hal kecil seperti 
membersihkan sampah atau tanah merupakan kewajiban penyewa. 

e) Kewajiban Penyewa Setelah Habis Masa Sewa: 1) Menyeahkan kunci jika 
yang disewa rumah, 2). Jika yang disewa kendaraan, ia harus menyimpannya 
kembali di tempat asalnya 

b. Hukum Upah-Mengupah. Upah-mengupah atau ijarah ‘ala al-a’mal, yakni jual-
beli jasa. Biasanya berlaku dalam beberapa hal seperti menjahitkan pakaian, 
membangun rumah, dan lain-lain. Ijarah ‘ala al a’mal, terbagi dua, yaitu: 

1) Ijarah Khusus. Yaitu ijarah yang dilakukan oleh seorang pekerja. Hukumnya, 
orang yang bekerja tidak boleh bekerja selain dengan orang yang telah 
memberinya upah. 

2) Ijarah Musytarik. Yaitu ijarah dilakukan secara bersama-sama atau melalui 
kerja-sama. Hukumnya dibolehkan bekerja-sama dengan orang lain. 

b. Hak Menerima Upah 
a. Selesai bekerja 
Hadits Nabi Muhammad SAW: 

(عمرابيعنماجهابنرواه) يَجِفَّانَْقبَْلاَجَْرَهُالاَْجِيْرَاعُْطُوْاعَرَقهُُ   



68 

 

 

Artinya: “Berikanlah olehmu upah orang bayaran sebelum keringatnya kering.”95 
b. Mengalirnya manfaat, jika ijarah untuk barang. Karena apabila dalam suatu 

barang itu telah terjadi kerusakan maka akad ijarah itupun batal. 
c. Memungkinkan mengalirnya manfaat jika masanya berlasung. 
d. Mempercepat dalam bentuk akad ijarah (bayaran).  

 
6. Pembatalan dan Berakhirnya Ijarah 

Ijarah adalah jenis akad lazim, yang salah satu pihak yang berakad tidak memiliki hak 
fasakh, karena ia merupakan akad pertukaran, kecuali didapati hal yang mewajibkan 
fasakh. Seperti di bawah ini:96 

a. Terjadi aib terhadap barang sewaan yang kejadiannya di tangan penyewa atau 
terlihat aib lama padanya. 

b. Rusaknya,barang yang disewakan.  
c. Terpenuhinya manfaat yang diakadkan, atau selesainya pekerjaan,  atau 

berakhirnya masa, kecuali jika terdapat uzur yang mencegah fasakh. 
 

B. Perburuhan 
pemikir Islam menempatkan tenaga kerja sebagai factor produksi. Yusuf Qaradhawi 

adalah pemikir modern yang menempatkan tenaga kerja sebagai factor produksi selain 
tanah (ata alam/bumi). Tanah adalah seluruh kekayaan alam yang disediakan Allah di muka 
bumi ini.97 Sementara kerja bagi Qaradhawi adalah segala kemampuan dan kesungguhan 
yang dikerahkan manusia, baik jasmani maupun akal pikiran, untuk mengolah kekayaan 
alam.98  
Pemanfaatan sumber daya alam harus dilakukan dengan baik dengan memperhatikan 
kelestariannya agar tercapai keseimbangan. Islam mengakui kepemilikan atas sumber daya 
alam dan pemanfaatannya baik melalui hasil yang sudah disediakan oleh alam atau melalui 
proses produksi melalui tenaga manusia. 

Allah telah menegaskan bahwa manusia bertugas memakmurkan bumi ini dengan 
sebaik-baiknya. Firman-Nya menyatakan: 

                                                           
95 Dimyauddin Djuaini, Pengantar Fiqh Muammalah (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2010), h. 156 
96 SayyidSabiq, Op.cit., h. 21 
97 M.A. Mannan, Islamic Economic, Theory and Practice, (Lahpre: SH.Muhamad Ashraf, 1987), h. 

101 
98 Yusuf Qaradhawi, Peran Nilai dan Moral Dalam Perekonomian Islam, terj Didin Hafidudin 

(Jakarta: Rabbani Press, 2001), h. 146 



69 

 

 

Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu pemakmurnya. (QS. 
Hd : 61)  

Secara umum para ahli ekonomi sependapat bahwa tenaga kerja itulah produsen 
satu-satunya dan tenaga kerjalah pangkal produktivitas dari semua faktor-faktor produksi 
yang lain. Alam maupun tanah takkan bias menghasilkan apa-apa tanpa tenaga kerja.99  

1. Hubungan Majikan dan Pekerja 
Islam menempatkan majikan dan pekerja dalam kedudukan yang setara, keduanya 

saling membutuhkan satu dengan yang lainnya. Hubungan keduanya adalah kemitraan 
dalam bekerja, majikan adalah orang yang memiliki dana dan membutuhkan kerja manusia, 
sementara pekerja adalah pemilik tenaga yang memerlukan dana. Keduanya saling 
membutuhkan, karenanya harus diatur agar masing-masing dari keduanya menjalankan 
tugasnya dengan baik dan mendapatkan bagiannya secara benar.100  

Apakah mereka yang membagi-bagi rahmat Tuhanmu? Kami telah menentukan 

antara mereka penghidupan mereka dalam kehidupan dunia, dan kami telah meninggikan 

sebahagian mereka atas sebagian yang lain beberapa derajat, agar sebagian mereka dapat 

mempergunakan sebagian yang lain. Dan rahmat Tuhanmu lebih baik dari apa yang 

mereka kumpulkan. (QS. Al-Zuhruf (43) : 32) 
Karena itu, konsep Islam tentang hubungan kerja majikan pekerja adalah konsep 

penyewaan (ijrah). Konsep penyewaan meniscayakan keseimbangan antara kedua belah 
pihak, sebagai mustajir (penyewa) dan mujir (pemberi sewa). Penyewa adalah pihak yang 
menyerahkan upah dan mendapatkan manfaat, sedangkan mujir adalah pihak yang 
memberikan manfaat dan mendapatkan upah.101  

Antara mustajir dan mujir terikat perjanjian selama waktu tertentu sesuai 
kesepakatan. Selama waktu itu pula, kedua belah pihak menjalankan kewajiban dan 
menerima hak masing-masing. Dalam akad ijrah ini, mustajir tidak dapat menguasai mujir, 
karena status mujir adalah mandiri, dan hanya diambil manfaatnya saja. Berbeda dengan 
jual beli, ketika akad selesai maka pembeli dapat menguasai sepenuhnya barang yang 
dibelinya. 

2. Konsep Upah Islam 
Upah berasal dari kata al-ajru yang berarti al-iwadlu (ganti), upah atau imbalan.102 

Konsep upah muncul dalam kontrak ijrah, yaitu pemilikan jasa dari seseorang ajr (orang 
yang dikontrak tenaganya) oleh mustajir (orang yang mengontrak tenaga). Ijrah merupakan 
                                                           

99 Muhammad, Mikro Dalam Perspektif Islam, (Yogyakarta: BPFE, 2004), h. 225 
100 Ahmad Hasan, Nazhariyat al-Ujr fi al-Fiqh al-Islmiy, (Suria, Dr Iqr, 2002), cet. ke-1, h. 34 - 35 
101 Ibid. 22 
102 Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, j.3, (Beirut: Dar al-Tsaqafah al-Islamiyah, t.th), h. 138 



70 

 

 

transaksi terhadap jasa tertentu yang disertai dengan kompensasi. Kompensasi atas imbalan 
tersebut berupa al-ujrah (upah).103  

Konsep upah ini ditemukan dalam surat al-Thalq ayat 6: 
kemudian jika mereka menyusukan (anak-anak)mu untukmu Maka berikanlah kepada 

mereka upahnya. (QS. al-Thalq (65) : 6) 
Upah dapat berbentuk uang, barang yang berharga, atau manfaat.104 Dalam praktik, ibu 
yang menyusui terkadang diberi upah dengan makanan, pakaian, atau yang lainnya.105  

Menurut Profesor Benhamsebagaimana dikutip Afzalurrahmanupah dapat 
didifinisikan sebagai “sejumlah uang yang dibayarkan berdasarkan perjanjian atau kontrak 
oleh seorang pengusaha kepada seorang pekerja karena jasa yang ia berikan. Dengan kata 
lain, upah adalah harga tenaga kerja yang dibayarkan atas jasa-jasanya dalam produksi.106  

Dalam Islam, upah merupakan salah satu unsur ijrah, selain tiga unsur lainnya; qid 

(orang yang berakad), ma’qd ‘alaih (barang yang menjadi objek akad), dan manfaat. 
Ketentuan pengupahan harus memenuhi syarat-syarat:107  
1. Adanya kerelaan kedua belah pihak yang berakad.  
2. Manfaat yang menjadi akad harus diketahui secara sempurna sehingga tidak muncul 
masalah di kemudian hari. 
3. Objek akad itu sesuatu yang halal atau tidak diharamkan. 
4. Upah harus jelas, tertentu dan sesuatu yang bernilai harta. Bernilai (mutaqawwim) di sini 
dapat diukur dari dua aspek; syari dan urfi.108  
Dalam hal besar kecilnya upah, Islam mengakui kemungkinan terjadinya dikarenakan 
beberapa sebab; perbedaan jenis pekerjaan, perbedaan kemampuan, keahlian, dan 
pendidikan, pertimbangan bukan keuangan dalam memilih pekerjaan, mobilitas tenaga 
yang berbeda. Pengakuan perbedaan ini didasarkan pada firman Allah Swt. dalam surat al-
Zukhruf ayat 32: 
Apakah mereka yang membagi-bagi rahmat Tuhanmu? Kami telah menentukan antara 

mereka penghidupan mereka dalam kehidupan dunia, dan Kami telah meninggikan 

sebahagian mereka atas sebagian yang lain beberapa derajat, agar sebagian mereka dapat 

                                                           
103 Abdurrahman al-Jaziry, al-Fiqh ala Madzhib al-’Arba’ah, j.3, (Kairo: Dr al-Hads, 2004), h. 76 
104 Ahmad Hasan, Op. cit, hal. 25 27 
105 Taqyuddin al-Nahbani, al-Nidlm al-Iqtishd f al-Islm, terj. Moh. Maghfur Wachid, Membangun 

Sistem Ekonomi Alternatif Perspektif Islam, (Surabaya: Risalah Gusti, 2002), cet. ke-7, h. 83 
106 Afzalurrahman, Muhammad Sebagai Seorang Pedagang, (Yayasan Swarna Bhumi, 1997), cet. 

ke-2, h. 295 
107 Sayyid Sabiq, Op. cit, Juz 3, h. 140 
108 Ahmad Hasan, Op. cit, h. 40 - 45 



71 

 

 

mempergunakan sebagian yang lain. dan rahmat Tuhanmu lebih baik dari apa yang 

mereka kumpulkan. (QS. al-Zukhruf/43: 32) 
Selain upah, Islam juga memberi perhatian terhadap hak-hak buruh. Hak-hak buruh 

yang diakui dalam Islam di antaranya; hak kemerdekaan, yang meliputi kemerdekaan 
profesi, kemerdekaan melakukan kontrak, dan kemerdekaan berbicara; hak pembatasan jam 
kerja; hak mendapatkan perlindungan; hak berserikat; hak beristirahat (cuti); dan hak 
mendapatkan jaminan sosial.109  

Hak-hak buruh/pekerja ini tidak berarti mengurangi kewajibannya untuk 
menjalankan pekerjaan secara maksimal dan memenuhi kontrak perjanjian. Islam menjaga 
keseimbangan antara hak dan kewajiban manusia. 

 
C. Soal – Soal Latihan 

1. Jelaskan Pengertian Ijarah !  
2. Jelaskan Landasan Hukum Ijarah! 
3. Sebutkan Rukun dan Syarat Syah Ijarah ! 
4. Jelaskan Pembagian dan Hukum Ijarah ! 
5. Jelaskan Pemburuhan ! 
6. Jelaskan Hubungan Majikan Dengan Pekerja ! 
7. Jelaskan Konsep Upah Islam ! 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           

109 Baqir Sharief Qorashi, Op.cit, hal. 235 



72 

 

 

BAB VII 

UTANG PIUTANG (AL-QARDH) 

DAN AL-HIWALAH (PENGALIHAN UTANG) 

 

Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Utang 
Piutang, Dasar Hukum Utang Piutang, Rukun dan Syarat Syah Utang Piutang, Prinsip – 
Prinsip Dasar Utang Piutang, Pengertian Hiwalah, Hubungan Majikan Dengan Pekerja, dan 
Konsep Upah Islam. 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Ijarah 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Ijarah 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Syah Ijarah 
- Memahami dan Menjelaskan Pembagian dan Hukum Ijarah 
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Pemburuhan. 
- Memahami dan Menjelaskan Hubungan Majikan Dengan Pekerjaan. 
- Memahami dan Menjelaskan Konsep Upah Islam. 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 



73 

 

 

C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 
Rizki Putra, 1997. 

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 
1995. 

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 
Progresif, 1997. 

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 
Haq: Jakarta:2004). 

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 

A. Utang Piutang (al-Qardh) 
     1. Pengertian Utang Piutang (al-Qardh) 

Secara etimologi, qardh berarti al-qath’I yaitu memotong. Di dalam kamus Al-
Munawwir al-qardh berarti al-sulfah yaitu pinjaman. Pengertian qardh menurut 
terminologi, antara lain dikemukakan oleh ulama Malikiyah adalah “sesuatu penyerahan 

harta kepada orang lain yang tidak disertai imbalan atau tambahan dalam 

pengembaliannya.”110  
Sedangkan menurut ulama Syafi’iyah, qardh mempunyai pengertian yakni akad 

pemilikan sesuatu untuk dikembalikan dengan yang sejenis atau yang sepadan.111  
Dari definisi tersebut tampaklah bahwa sesungguhnya qardh merupakan salah satu 

jenis pendekatan untuk bertakarrub kepada Allah dan merupakan jenis mu’amalah yang 
bercorak pertolongan kepada pihak lain untuk memenuhi kebutuhannya. 

2. Landasan Hukum Hutang Piutang (al-Qardh) 
Firman Allah dalam surat Al-Hadid ayat 11:  

Artinya: “Siapakah yang mau meminjamkan kepada Allah pinjaman yang baik, Maka Allah 

akan melipat-gandakan (balasan) pinjaman itu untuknya, dan Dia akan memperoleh 

pahala yang banyak.” (QS. Al-Hadid: 11) 
3. Rukun dan Syarat al-Qardh 
Adapun yang menjadi rukun qardh adalah: 

                                                           
110 AH. Azharudin Lathif. Fiqh Muamalat. (Jakarta: UIN Jakarta Press, 2005), h 150 
111 Ibid, h. 153 



74 

 

 

a. Muqridh (yang memberikan pinjaman). 
b. Muqtaridh (peminjam). 
c. Qardh (barang yang dipinjamkan) 
d. Ijab qabul 

      Sedangkan syarat-syarat yang harus dipenuhi dalam akad qardh adalah: 
1) Orang yang melakukan akad harus baligh, dan berakal. 
2) Qardh harus berupa harta yang menurut syara’ boleh digunakan/dikonsumsi. 
3) Ijab qabul harus dilakukan dengan jelas. 

4. Prinsip-prinsip Dasar Utang Piutang 
Utang piutang merupakan salah satu dari sekian banyak jenis kegiatan ekonomi 

yang dikembangkan dan berlaku di masyarakat. Sebagai kegiatan ekonomi masyarakat, 
utang piutang mempunyai sisi-sisi sosial yang sangat tinggi. Selain itu, utang piutang 
juga mengandung nilai-nilai sosial yang cukup signifikan untuk pengembangan 
perekonomian masyarakat. 

Islam sebagai agama yang universal dan menyeluruh (kamil dan syamil), 
memandang kegiatan ekonomi, di mana utang piutang juga termasuk di dalamnya, 
sebagai tuntutan kehidupan manusia. Di sisi lain, kegiatan ekonomi merupakan salah 
satu kegiatan yang dianjurkan dan memiliki dimensi ibadah dalam intensitas yang 
cukup signifikan. 

Dalam konsep Islam, utang piutang merupakan akad (transaksi ekonomi) yang 
mengandung nilai ta’awun (tolong menolong). Dengan demikian utang piutang dapat 
dikatakan sebagai ibadah sosial yang dalam pandangan Islam juga mendapatkan porsi 
tersendiri. Utang piutang juga memiliki nilai luar biasa terutama guna bantu membantu 
antar sesama yang kebetulan tidak mampu secara ekonomi atau sedang membutuhkan. 
Dari sini maka utang piutang dapat dikatakan sebagai salah satu bentuk transaksi yang 
mengandung unsur ta’abbudi. 

Secara mendasar, karena sifat dan tujuan utang piutang tolong menolong, maka 
transaksi ini terlepas dari unsur komersial dan usaha yang berorientasi pada keuntungan 
(profit orientit). Sebagai contoh, A mengutangkan sejumlah uang atau barang pada B, 
jika tujuannya didasarkan atas niat tolong menolong, maka A tidak boleh 
mengharapkan keuntungan apapun dari B. Secara lahiriah, dalam konsep dasar di atas, 
A yang mengutangkan uangnya itu memberikan sesuatu pada B tanpa meminta imbalan 
material sedikitpun. Kenyataan terlihat bahwa B sebagai pihak yang berutang tidak 
diwajibkan secara material membayar lebih ketika mengembalikan uang yang 
dipinjamkannya pada A, dan bahkan B itu secara leluasa diberi wewenang untuk 



75 

 

 

memanfaatkan uang itu. Karena itulah para ulama’ berpendapat bahwa utang piutang 
itu hukum asalnya sunnah .  

Sebagai salah satu bentuk transaksi ekonomi, utang piutang bisa berlaku pada 
seluruh tingkatan masyarakat baik masyarakat kuno maupun masyarakat modern. 
Berdasarkan pemikiran ini, utang piutang dapat diperkirakan telah ada dan dikenal oleh 
masyarakat yang ada di bumi ini ketika mereka berhubungan antara satu orang dengan 
orang lainnya. 

Dalam kajian fiqh, seseorang yang meminjamkan uang pada orang lain tidak 
boleh meminta manfaat apapun dari yang diberi pinjaman, termasuk janji dari si 
peminjam untuk membayar lebih. Larangan pengambilan manfaat ini telah banyak 
dikemukakan oleh para pakar fiqh yang salah satunya Wahbah Zuhaily . 

Larangan pengambilan manfaat dari yang diberi pinjaman ini besumber dari 
kaedah sabda Rasulullah berikut; 

 كل قرض جرى منه منفعة فهو ربا
Setiap transaksi pinjam meminjam yang mengambil manfaat dari yang diberi 

pinjaman maka itu masuk kategori riba. 
Namun apabila pihak yang menerima pinjaman ketika mengembalikan pada 

waktu yang telah ditentukan menambahkan dengan yang lebih baik yang tidak disertai 
syarat-syarat tertentu baik sebelum maupun sesudahnya, maka hal itu termasuk 
perbuatan yang baik. Pada era modern ini, hal inilah yang sering dipraktekkan dalam 
bank syari’ah. Dalam bank syari’ah hal ini diterapkan dengan bentuk produk qard al-

hasan . 
Berdasarkan ayat-ayat tentang utang piutang sebagaimana di atas, maka dalam 

transaksi utang piutang terdapat illat (alasan) hukum yakni tolong menolong dalam 
kebaikan dan takwa sehingga dianjurkan atau tolong menolong dalam dosa sehingga 
perbuatan tersebut dilarang. Bahkan lebih dari itu dapat diketahui apakah utang piutang 
menjadi wajib, sunnah, makruh atau haram. Hal ini disebabkan karena illat hukum yang 
ada menentukan ada tidaknya suatu hukum dalam sebuah peristiwa hukum . 

Sehubungan illat hukum tersebut, transaksi utang piutang bisa wajib atas 
seseorang jika ia mempunyai kelebihan harta untuk meminjamkannya pada orang yang 
sangat membutuhkan. Maksud dari membutuhkan di sini adalah seseorang yang apabila 
itu tidak diberi pinjaman menyebabkan ia teraniaya atau akan berbuat sesuatu yang 
dilarang agama seperti mencuri karena ketiadaan biaya untuk mencukupi kebutuhan 
hidupnya atau ia akan mengalami kebinasaan. Kondisi inilah yang menyebabkan utang 
piutang menjadi wajib dan harus dikerjakan walaupun oleh satu orang saja . 



76 

 

 

Hukum utang piutang bisa juga haram apabila diketahui bahwa dengan berutang 
seseorang bermaksud menganiaya orang yang mengutangi atau orang yang berutang 
tersebut akan memanfaatkan orang yang diutanginya untuk berbuat maksiat. Dalam 
kasus demikian, maka utang piutang yang berorientasi pada perbuatan tolong menolong 
dalam kemaksiatan. Maka dari itu, berdasarkan pada kondisi yang amat bervariasi, 
hukum utang piutang pun amat bervariasi pula, seperti wajib, haram, makruh dan 
mubah . 

Dalam konteks hukum Islam, utang piutang atau pinjam meminjam termasuk 
dalam kategori fiqh mu’amalah. Dengan demikian prinsip-prinsip Islam yang 
diterapkan dalam utang piutang atau pinjam meminjam ini adalah prinsip-prinsip fiqh 

mu’amalah. Pengetahuan prinsip-prinsip fiqh mu’amalah ini penting terutama untuk 
melakukan kajian terhadap transaksi ekonomi modern saat ini yang lebih cenderung 
dikerjakan oleh lembaga perbankan. 

B. Hiwalah 
1. Pengertian Hiwalah 

 Menurutتعريف الحوالة : الحوالة في للغة : لإنتقال, يقال : حال عن العهد : آي انتقل عنه وتغير                  
bahasa, yang dimaksud dengan hiwalah ialah al-intiqal dan al-tahwil artinya ialah 
memindahkan atau mengoperkan. Maka Abdurrahman al-Jaziri berpendapat bahwa yang 
dimaksud dengan hiwalah menurut bahasa ialah;112                                                             
 “Pemindahan dari satu tempat ke tempat yang lain.” 
: “Yang berarti kata hawalah dengan dibaca fatha huruf ha’ dan dibaca kasrah, menurut 

bahasa artinya mengalihkan. Sedangkan menurut syara’ ialah memindahkan hak dari 

tanggungannya orang yang mengalihkan kepada orang yang dilimpahi tanggungan.113 
Dari beberapa penjelasan mengenai pengertian hiwalah menurut bahasa di atas, dapat 

kita ketahui bahwa hiwalah menurut bahasa itu memindahkan atau mengoperkan jika 
dilihat dari arti kata لإنتقال sedangkan jika kata hawalah yang mana huruf ha’ nya dibaca 
fathah dan kasroh maka artinya mengalihkan. 

Dari sini kita bisa mengetahui bahwasanya pengertian hiwalah jika ditinjau dalam 
artian bahasa artinya memindahkan atau mengalihkan. 

Sedangkan pengertian hiwalah menurut istilah adalah sebagai berikut: 
a. Menurut Hanafiyah, yang dimaksud hiwalah ialah: 

                                                           
112 Hendi Suhendi, Fiqh Muamalah (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2002), h. 99-101 
113 Muhammad bin Qasim Aal-Gazi. Fathul Qorib (Surabaya: Al-Hidayah,1991), h. 375-376 



77 

 

 

”Memindahkan tagihan dari tanggung jawab yang berhutang kepada yang lain yang 

punya tanggung jawab kewajiban pula.” 
b. Al-jaziri sendiri berpendapat bahwa yang dimaksud dengan  hiwalah ialah: 

“Peralihan hutang dari tanggung jawab seseorang menjadi tanggung jawab orang lain”. 
c. Syihab Al-Din Al-Qalyubi berpendapat bahwa yang dimaksud hiwalah ialah: 

Artinya:“Akad yang menetapkan pemindahan beban utang  dari seseorang kepada yang 

lain.” 
d. Muhammad Syatha al-Dimyati berpendapat bahwa yang dimaksud hiwalah ialah: 

Artinya:“Akad yang menetapkan pemindahan utang dari beban seseorang menjadi beban 

orang lain.” 
e. Ibrahim Al-banjuri berpendapat bahwa hiwalah ialah: 

 “Pemindahan kewajiban dari beban yang memindahkan menjadi beban yang menerima 

pemindahan.” 
f. Menurut Taqiyyudin, yang dimaksud dengan hiwalah ialah: 

 “Pemindahan utang dari beban sesorang menjadi beban orang lain.” 
g. Menurut Idris Ahmad, hiwalah adahlah semacam akad (ijab Kabul) pemindahan 

utang dari tanggungan seseorang yang berutang kepada  orang lain, dimana orang 
lain itu mempunyai utang pula kepada yang memindahkannya.” 
Menurut dua ulama fiqih madzhab Hanafi mengemukakan definisi hiwalah yang 

berbeda: Menurut Ibnu Abidin mengatakan bahwa hiwalah ialah pemindahan kewajiban 
membayar hutang dari orang yang berhutang (muhil) kepada orang yang berhutang lainnya 
(muhil ‘alaih), sedangkan Kamal bin Hummam mengatakan bahwa hiwalah ialah 
pengalihan kewajiban membayar hutang dari beban pihak pertama kepada pihak lain yang 
berhutang kepadanya atas dasar saling mempercayai.114 

Kalangan Hanafiyah dan Malikiyah berpendapat bahwa Hawalah adalah 
pengecualian dalam transaksi jual beli, yakni menjual hutang dengan hutang. Hal ini karena 
manusia sangat membutuhkannya. Hal ini juga merupakan pendapat yang dianggap paling 
shahih di kalangan Syafi’iyah dan juga salah satu riwayat di kalangan Hanabilah. Dasarnya 
adalah hadits yang artinya “jika salah seorang dari kamu sekalian dipindahkan hutangnya 

kepada orang kaya, terimalah” (H.R Bukhori dan Muslim) 
2. Dasar Hukum Hiwalah 

Akad hiwalah diperbolehkan berdasarkan sunnah dan ijma’ ulama’. Diriwayatkan 
dari Imam Bukhari dari Abu Hurairah: 

                                                           
114 Abdul Aziz Dahlan,  Ensiklopedi Hukum Islam (Jakarta: PT Ichtiar Baru Van Hoeve,1997), hlm 

560 



78 

 

 

 مَطْلُ الْغنَِيِّ ظُلْمٌ وَإِذاَ أتُبِْعَ أحََدكُُم عَلَي مُلِيءٍ فَلْيتََّبِعْ.
 Artinya: Rasulullah Bersabda: “ menunda-nunda pembayaran hutang yang dilakukan oleh 

orang mampu adalah suatu kedzaliman. Maka, jika seorang diantra kamu dialihkan hak 

penagihan piutangnya pada pihak yang mampu maka terimalah”. 
Pada hadits tersebut, Rasulullah memberitahukan kepada orang yang menghutangkan, 

jika orang yang berhutang menghawalahkan kepada orang yang mampu, hendaklah ia 
menerima hawalah tersebut, dan hendaklah ia menagih kepada orang yang dihawalahkan. 
Dengan demikian haknya dapat terpenuhi. Ulama’ sepakat membolehkan akad hawalah 
dengan catatan, hawalah dilakukan atas hutang yang tidak berbentuk barang atau benda, 
karena hawalah adalah proses pemindahan hutang bukan pemindahan bendah.115  

Sedangkan di dalam riwayat Imam At-Thabrani, redaksi  haditsnya adalah sebagai 
berikut: 

      مطل الغنى ظلم وإذا ااحلت على مليء فاتبعه                             
Sedangkan di dalam riwayat Imam Ahmad dan Ibnu Abi Syaibah, Redaksinya adalah: 

 مَطْلُ الْغنَِيِّ ظُلْمٌ وَإِذاَ أتُبِْعَ أحََدكُُم عَلَي مُلِيءٍ فَلْيتََّبِعْ.                                       
Adapula yang meriwayatkan  dengan redaksi 

 مطل الغنى ظلم فإذا ااحيل على ملىء                                           
 

Semua hadits ini maksudnya adalah sama. Jumhur ulama’ berpendapat bahwa 
perintah yang terdapat di dalam hadits di atas (yaitu fal-yatba’ atau fal-yahtal) adalah 
perintah yang bersifat sunnah dan anjuran. Oleh karena itu tidak wajib hukumnya untuk 
menerima akad al-hawalah. Namun dawud dan Imam Ahmad berpendapat bahwa perintah 
di dalam hadits tersebut sifatnya adalah wajib, oleh karena itu wajib bagi pihak al-muhal 
(juga disebut Al-muhtal) untuk menerima hawalah tersebut.  

Adapun menurut ijma’ maka secara garis besar seluruh ulama’ sepakat bahwa al-
hawalah adalah boleh. Akad al-hawalah boleh dilakukan terhadap Ad-dain (harta yang 
masih berbentuk uang), bukan terhadap Al-‘Ain (harta yang barangnya berwujud secara 
konkrit biasanya diartikan barang), atau dengan kata lain akad hawalah sah apabila Al-
muhal bihi berupa hutang bukan berupa barang (Al-‘Ain). Karena akad Al-hawalah 
mengandung arti an-Naqlu atau At-Tahwil (memindahkan, mengalihkan) dan hal ini hanya 
bias dilakukan terhadap harta yang masih berbentuk hutang, tidak bias dilakukan terhadap 
Al-‘Ain atau barang. Maksudnya An-naqlu atau pemindahan yang bersifat abstrak tidak 

                                                           
115 Dimyauddin Djuwaini, Pengantar Fiqih Mu’amalah  (Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 2008), h.258-

259 



79 

 

 

bias terjadi pada barang, oleh karena itu tidak sah mengadakan akad hawalah terhadap 
barang.116  

3. Rukun dan Syarat Hiwalah 
a. Rukun Hiwalah  
Menurut Syafi’iyah rukun hiwalah ada empat yaitu sebagai berikut: 

1) Muhil, yaitu orang yang menghiwalahkan atau orang yang memindahkan 
hutang 

2) Muhtal, yaitu orang yang dihiwalahkan yaitu orang yang mempunyai hutang 
kepada muhil 

3) Muhal ‘Alaih, yaitu orang yang menerima hiwalah 
4) Sighat Hiwalah, yaitu ijab dari muhil dengan kata-katanya,”aku hiwalahkan 

hutangku yang hak bagi engkau kepada si fulan” dan Kabul dari muhtal 
dengan kata-katanya “aku terimah hiwalah engkau”.117 

Dalam referensi lain yaitu dalam buku Ensiklopedi Fiqih Mu’amalah menurut 
mayoritas ulama’ malikiyah, syafi’iyah dan hanabilah rukun hiwalah ada lima yaitu: 

a) Muhil, (orang yang memindahkan ) 
b) Muhal, (orang yang menerima pindahan) 
c) Muhal Alaih, (orang yang berhutang kepada muhil) 
d) Muhal bih (hutang yang dipindahkan) 
e) Sighah 

Adapun menurut ulama’ hanafiah rukun hawalah hanya satu yaitu sighah.118 
b. Syarat Hiwalah 
Syarat hiwalah itu ada empat, yaitu :119 

1) Ada kerelaan muhil (orang yang berhutang dan ingin memindahkan hutang) 
2) Ada persetujuan  dari muhal (orang yang member hutang) 
3) Hutang yang akan dialihkan keadaannya masih tetap dalam pengakuan  
4) Adanya kesamaan hutang muhil dan muhal ‘alaih (orang yang menerima 

pemindahan hutang) dalam jenisnya, macamnya, waktu penangguhannya dan 
waktu pembayarannya.Dengan hiwalah hutang muhil bebas. 

b. Jenis dan Bentuk  Hiwalah 

                                                           
116 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqih islam Wa Adillatuhu (Jakarta:Gema Insani, 2011), h.85-86 
117 Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fiqih Mu’amalah (Bogor: Ghalia Indonesia, 2011 ) 
118 Miftahul Khairi,dkk, Ensiklopedi Fiqih Mu’amalah (Yogjakarta: Maktabah Al-hanif, 2009), h. 

214 
119 Sayyid Sabiq. Fiqih Sunnah (Bandung: Al-Ma’arif, 1987), hlm. 43. 



80 

 

 

Madzab Hanafi membagi hiwalah dalam berbagai bagian. Ditinjau dari segi obyek 
akad, maka hiwalah dapat dibagi dua:120 

a. Apabila yang dipindahkan itu merupakan hak menuntut hutang, maka pemindahan 
itu disebut hiwalah al-haqq ( حوالة الحق= pemindahan hak) 

b. Apabila yang dipindahkan itu kewajiban untuk membayar hutang, maka 
pemindahan itu disebut hiwalah al-dain ( الحوالة الدين= pemindahan hutang) 

Sedangkan menurut ulama’ Hanafiyyah hiwalah ada dua yaitu hiwalah yang 
berbentuk mutlak dan hiwalah yang berbentuk muqayyad.121 

1) Pemindahan sebagai ganti dari pembayaran hutang pihak pertama kepada pihak 
kedua yang disebut hiwalah al-muqoyyadah ( الحوالة المقيدة= pemindahan bersyarat). 
Sebagai contoh A berhutang kepada B sebesar Rp.500.000,-. Sedangkan B juga 

berhutang kepada C sebesar Rp.500.000,-. B kemudian memindahkan atau menglihkan 
haknya untuk menuntut piutangnya yang berada pada C kepada A, sebagai ganti dari 
pembayaran hutang B kepada A. Dengan demikian, hiwalah al-muqoyyad pada satu sisi 
merupakan hiwalah al-haqq karena mengalihkan hak menuntut piutangnya dari C ke A. 
sedangkan pada sisi lain , sekaligus merupakan hiwalah al-dain, karena B mengalihkan 
kepada A mejadi kewajiban C kepada A. 

2) Pemindahan hutang yang tidak ditegaskan sebagai ganti rugi dari pembayaran 
hutang pihak pertama kepada pihak kedua yang disebut hiwalah al-muthlaqah ( حوالة
 .(pemindahan mutlak =المطلقة
Sebagai contoh A berhutang kepada B sebesar Rp.500.000,-. A mengalihkan 

hutangnya kepada C sehingga C berkewajiban membayar hutang A kepada B tanpa 
menyebutkan bahwa pemindahan hutang tersebut sebagai ganti rugi dari pembayaran 
hutang C kepada A. Dengan demikian. Hiwalah al-mutlaqah hanya mengandung hiwalah 
al-dain saja, karena yang dipindahkan hanya hutang A kepada B menjadi hutang C kepada 
B.  

Kedua bentuk hawalah di atas hukumnya boleh berdasarkan sabda Rasulullah yaitu : 
                                    ومن احيل على مليئ فليتبع                    

Artinya:  Barang siapa yang (haknya) dialihkan kepada orang yang kaya (muhal ‘alaih) 

maka hendaklah ia menerima pengalian tersebut. 
 hiwalah yang berbentuk mutlaq memiliki beberapa perbedaan hal seperti berikut: 

                                                           
120 M.Ali Hasan,  Berbagai Macam Transaksi Dalam Islam  (Jakarta:PT RajaGrafindo Persada, 

2004), h. 221. 
121 Wahbah Az-Zuhaili, Op. cit, hlm.92. 



81 

 

 

i. Apabila hawalah adalah berbentuk mutlaq dan pihak muhal ‘alaih tidak 
memiliki tanggungan hutang kepada pihak muhil maka pihak muhal hanya 
menagih pihak muhal ‘alaih untuk membayar tanggungan hutang yang ada di 
dalam akad hiwalah saja (yaitu, tanggungan hutang pihak muhil kepada pihak 
muhal). 

ii. Apabila hiwalah yang ada berbentuk muqayyad namun kemudian ternyata 
pihak muhal ‘alaih tidak memiliki tanggungan hutang kepada pihak muhil 
seperti jika tanggungan hutang yang ada merupakan harga pembelian barang 
yang dijual oleh pihak muhil kepada pihak muhal ‘alaih dan barang yang dijual 
tersebut ternyata mustahaq (ternyata hak milik orang lain bukan hak milik si 
muhil yang menjualnya) maka hiwalah tersebut batal. Karena ketika didalam 
hawalah tersebut dijelaskan bahwa yang dimaksud adalah tanggungan hutang 
pihak muhal ‘alaih kepada pihak muhil, maka hutang tersebut sudah terikat 
dengan akad hiwalah tersebut, namun ketika ternyata pihak muhal ‘alaih tidak 
memiliki tanggungan hutang kepada pihak muhil maka sudah tentu akad 
hiwalah tersebut batal dan tidak ada. Namun apabila akad hawalah tersebut 
adalah berbentuk mjutlaq, dan ternyata pihak muhal  ‘alaih tidak memiliki 
tanggunagan hutang kepada pihak muhil maka akad hawalah tersebut tetap sah 
dan tidak batal.  

iii. Apabila akad hawalah berbentuk muqayyad kemudian pihak muhil meninggal 
dunia sebelum pihak muhal ‘alaih membayarkan hutang yang ada kepada 
poihak muhal padahal pihak muhil memiliki beberapa tanggungan hutang yang 
lain selain tanggungan hutang kepada pihak muhal, sementara pihak muhil 
sudah tidak memiliki harta lagi selain harta yang berada di dalam tanggungan 
pihak muhal ‘alaih, maka dalam kasus ini menurut Imam Abu Hanifah, 
Muhammad dan Abu Yusuf pihak muhal statusnya tidak lebih berhak daripada 
pihak-pihak yang berpiutang lainnya terhadap harta muhil yang berupa hutang 
yang berda dalam tanggungan muhal ‘alaih tersebut. 

Sebenarnya dalam hiwalah pada umunya berupa uang bukan barang. Namun jika 
yang diperlakukan hutang piutang adalah barang maka dalam pengembaliannya harus sama 
persis. 

Dilihat dari jenis objeknya hiwalah dibagi menjadi dua yaitu: 
1. Hiwalah Al Haqq (pemindahan hak/anak piutang) adalah hiwalah yang 

merupakan hak untuk menagih piutang. Yang mengambil alih piutang harus 
berhati-hati pada kredibilitas dan kemampuan pihak yang berutang selain harus 



82 

 

 

melihat keabsahan transaksinya. Hawalah Haq merupakan bandingan hawalah 
terhadap hutang yang terjadi adalah perubahan dan pergantian individu al-
madiin (pihak yang berhutang) bagi pihak al-dayn (yang berpiutang) atau 
dengan kata  lain mengganti al-madiin (yaitu muhil) dengan al-madiin yang lain 
(yaitu al-muhal ‘alaih). Di dalam hawalah terdapat hutang, pihak al-muhil 
adalah pihak yang berhutang (al-madiin). Karena ia meng-ihalah-kan kepada 
pihak lain yaitu al-muhal ‘alaih untuk membayar tanggungan hutangnya. 
Hawalah terhadap hutang hukumnya boleh berdasarkan kesepakatan ulama. 
Hawalah haq hukumnya juga boleh berdasarkan kesepakatan keempat madzab, 
tidak hanya menurut selain ulama Hanafiyah saja seperti yang telah dipahami 
oleh sebagian pakar syari’at dan hukum, karena hawalah yang berbentuk 
muqoyyat yang di syari’atkan, menuurt ulama Hanafiyah mencakup hiwalatul 
haq. Karena di dalah hiwalah yang berbentuk muqoyyat, seseorang (maksudnya 
muhil) disamping sebagai al-madiin (pihak yang berhutang) kepada seseorang 
yaitu al-muhal, ia juga sebagai al-dayn (yang berpiutang) kepada orang lain 
yaitu al-muhal ‘alaih. Lalu ia mengadakan akad hawalah agar pihak yang 
berpiutang kepadanya, yaitu al-muhal mengambil pembayaran hutangnya dari 
pihak yang berhutang kepada pihak al-muhil yaitu pihak muhal ‘alaih. Ini 
adalah hiwalatul haq dan pada waktu yang sama juga merupakan bentuk 
hawalah terhadap hutang. 

Adapun selain ulama Hanafiyah yang memperbolehkan hawalatul haq, maka 
sandarannya adalah kemutlakan diberbolehkannya hawalah oleh syari’at, baik apakah 
setelah itu hawalah tersebut dalam bentuk penjualan atau penukaran hutang dibayar dengan 
hutang atau tidak. 

Karena mereka berbeda pendapat seputar masalah menjual hutang dengan hutang 
atau menghibahkannya kepada selain pihak yang berhutang. Ulama Malikiyah dan 
Syafi’iyah memperbolehkan hal tersebut dengan beberapa syarat seperti ‘iwad (sesuatu 
yang menjadi penggganti atau penukar) harus diterima atau dipastikan di majlis jual beli 
yang dilakukan, hutang yang dijual bukan berbentuk makanan, sesuatu yang dijadikan 
harga pembayaran harus tidak sejenis hutang yang dijual, penjualan hutang tersebut tidak 
boleh pada pihak yang bersengketa dengan pihak yang berhutang agar dalam transaksi 
tersebut tidak mengandung sesuatu yang menyusahkan pihak al-madiin. Menurut mereka 
hiwalatul haq bukanlah termasuk bentuk penjualan hutang dengan hutang. Sementara itu 
ulama Hanabila tidak memperbolehkan menjual hutang dengan hutang atau 
menghibahkannya kepada selain al-madiin. 



83 

 

 

Kesimpulannya adalah bahwa hiwalah menurut fuqoha bukan merupakan bentuk jua 
beli, akan tetapi merupakan sebuah akad tersendiri yang berbeda dengan akad jual beli 
dalam hal syarat dan konsekuensi-konsekuensinya. Sementara ulama Malikiyah dan 
Syafi’iyah yang memperbolehkan menghibahkan hutang kepada selain al-madiin, maka 
menurut mereka di dalam akad ini Nampak terlihat akad hiwalatul haq dalam bentuknya 
yang sempurna dan jelas akan tetapi harus dengan terpenuhnya syarat-syarat hibah seperti 
adanya ijin untuk melakukan al-qobdhu (serah terima sesuatu yang dihibahkan) dan syarat-
syarat jual beli hutang.122 

2. Hawalah Dayn. Hawalah ini adalah pemindahan hutang kepada orang lain yang 
mempunyai hutang kepadanya. Ini berbeda dari hawakah haq. Pada hakekatnya 
hawalah dayn sama pengertiannya dengan hawalah yang telah diterangkan di 
depan.123 

 
3 Beban Muhil Setelah Hiwalah 

Apabila hiwalah berjalan sah, dengan sendirinya tanggung jawab muhil gugur. Andai 
kata muhal ‘alaih mengalami kebangkrutan atau membantah hiwalah atau meninggal dunia, 
maka hiwalah tidak boleh kembali lagi kepada muhil, hal ini adalah pendapat ulama’ 
jumhur.  

Muhammad syafi’i Antonio mengemukakan, bahwa manfaat hiwalah di antaranya 
adalah sebagai berikut : 

a. Memungkinkan penyelesaian hutang dan piutang dengan cepat dan simultan. 
b. Tersedianya talangan dana untuk hibah bagi yang membutuhkan. 
c. Dapat menjadi salah satu sumber pendapatan non pembiayaan bagi bank syari’ah. 

Menurut madzab Maliki, bila muhil telah menipu muhal, ternyata muhal’alaih orang 
fakir yang tidak memiliki sesuatu apapun untuk membayar, maka muhal boleh kembali lagi 
pada muhil. Menurut Imam Malik, orang yang meng-hiwalah-kan hutang kepada orang 
lain, kemudian muhal’alaih mengalami kebangkrutan atau meninggal dunia dan ia belum 
membayar kewajiban, maka muhal tidak boleh kembali kepada muhil. 

Abu Hanifah, Syarih. Dan Utsman berpendapat bahwa dalam keadaan muhal’alaih 
mengalami kebangkrutan atau meninggal dunia, maka orang yang mengutangkan (muhal) 
dapat kembali lagi kepada muhil untuk menagihnya. 

Hukum hiwalah adalah mubah sepanjang tidak merugikan semua pihak, berdasarkan 
hadis NAbi Muammad SAW yang artinya : 

                                                           
122 Ali Hasan, Berbagai Transaksi dan Fiqih( Fiqih Muamalat) PT Raja Gravindo Jakarta, h 254-255 
123 Ibid, h 162 



84 

 

 

Artinya: “Orang yang mampu membayar hutang haram melalaikan hutang, maka jika 

salah seorang kamu memindahkan hutangnya maka hendaklah diterima pemindahan 

hutang itu, asalkan orang yang menerima pemindahan sanggup memmbayarnya” (HR. 
Ahmad dan Haihaqi) 

Sedang dalam buku Ensiklopedia Fiqih Muamalah dijelaskan bahwa mayoritas ulama 
Syafi’iyah dan Hanabilah berpendapat bahwa jika hawalah telah sah, muhil (orang yang 
memindahkan) terbebas dari tanggungan hutangnya kepada muhal (orang yang menerima 
pindahan) dan tidak ada hak bagi muhal untuk mengembalikan tanggungan kepada muhil 
meskipun hak itu sulit diselesaikan karena muhal’alaih (orang yang berhutang kepada 
muhil) menunda-nunda, jatuh pailit, atau meninggal dunia. 

Malikiyah berpendapat bahwa muhil (orang yang memindahkan) tidak terbebas dari 
tanggungan. Muhal (orang yang menerima pindahan) boleh mengembalikan hawalah 
kepada muhil jika muhal’alaih (orang yang berhutang kepada muhil) jatuh pailit dan ia 
(muhal) tidak mengetahuinya.124 

Abu Hanifah berpendapat bahwa muhal (orang yang menerima pindahan) boleh 
mengembalikan hawalah kepada muhil (orang yang memindahkan) jika muhal’alaih (orang 
yang berhutang kepada muhil) meninggal dunia dalam kondisi pailit atau ia menyangkal 
hutangnya dengan bersumpah dihadapan hakim. Abu Yusuf dan Muhammad 
menambahkan, jika muhal’alaih (orang yang berhutang kepada muhil) mendapat 
pembatasan untuk membelanjakan hartanya karena jatuh pailit. 

Pendapat lain mengatakan jika hawalah dilakukan dengan kerelaan muhal (orang 
yang menerima pindahan) sedang muhal’alaih (orang yang berhutang kepada muhil) orang 
yang mampu dam au membayar, muhal tidak boleh menarik kembali transaksi hawalah 
terhadap muhil karena muhil telah terbebas dari tanggungan ketika hawalah terjadi dan 
hutang telah terpindahkan darinya. Jika hawalah dilakukan ranpa kerelaaan muhal, 
sementara muhal’alaih orang yang jatuh pailit atau meninggal dunia, muhal boleh menuntut 
kembali haknya kepada muhil karena muhal tidak dapat menunaikan kewajibannya. Di 
samping itu, muhal juga tidak wajib menerima hawalah kepada orang yang tidak mampu 
melaksanakan kewajibannya karena dapat merugikan. 

4 Unsur Kerelaan Dalam Hiwalah 
a. Kerelaan Muhal 

Mayoritas ulama Hanafiyah, Malikiyah, dan Syafi’iyah berpendapat bahwa kerelaan 
muhal adalah hal yang wajib dalam hawalah karena hutang yang dipindahkan adalah 

                                                           
124 Miftahul Khairi,dkk, Ensiklopedi Fiqih Mu’amalah (Yogjakarta: Maktabah Al-hanif, 2009), h. 

218. 



85 

 

 

haknya, maka tidak dapat dipindahkan dari tanggungan satu orang kepada yang lainnya 
tanpa kerelaannya. Demekian ini karena penyelesaiantanggungan itu berbeda-beda: bisa 
mudah, sulit, cepat dan tertunda-tunda. 

Hanabilah berpendapat bahwa jika muhal’alaih itu mampu membayar tanpa menunda-
nunda dan tidak membangkang, muhal wajib menerima pemindahan itu dan tidak 
disyaratkan adanya kerelaan darinya. Mereka mendasarkan hal ini kepada hadits yang telah 
disebutkan di atas. 

Yang jelas alasan mayoritas ulama mengenai tidak adanya kewajiban muhal untuk 
menerima hawalah adalah karena muhal’alaih kondisinya berbeda-beda: ada yang mudah 
membayar, ada yang sulit, ada yang cepat membayar, dan ada yang menunda-nunda 
pembayaran. Dengan demikian, jika muhal’alaih mudah dan cepat membayar hutangnya, 
dapat dikatakan bahwa muhal wajib menerima hawalah. Namun jika muhal’alaih termasuk 
orang yang sulit dan suka menunda-nunda membayar hutangnya, semua ulama berpendapat 
muhal tidak wajib menerima hiwalah. Dengan demikian juga didasarkan kepada hadits di 
atas 

b. Kerelaan Muhal’alaih  
Mayoritas ulama’ malikiyyah, syafi’iyyah dan hanabilah berpendapat bahwa tidak 

ada syarat kerelaan muhal ‘alaih. Ini berdasarkan hadits: 
Artinya: “jika salah seorang dari kamu sekalian dipindahkan hutangnya kepada orang 

banyak, ikutilah (terimalah)”(Riwayat: Bukhori dan Muslim). Disamping itu hak ada pada 
muhil (orang yang memindahkan) dan ia boleh menerimanya sendiri atau mewakilkan 
kepada orang lain. 

Hanafiyyah berpendapat bahwa disyaratkan adanya kerelaan muhal ‘alaih karena setiap 
orang mempunyai sikap yang berbeda dalam menyelesaikan urusan hutang piutangnya, 
maka ia tidak wajib dengan sesuatu yang bukan menjadi kewajibannya. 

Pendapat yang falid Pendapat yang falid adalah tidak disyaratkan adanya kerelaan 
muhal ‘alaih berdasarkan hadits di atas. Disamping itu muhal ‘alaih akan membayar 
hutangnya dengan jumlah yang sama kepada siapa saja dari keduanya (muhil atau muhal). 

5 Akibat Hukum 
Jika akad hiwalah telah terjadi, maka akibatnya :125 
a. Jumhur ulama berpendapat, bahwa kewajiban pihak pertama untuk membayar 

hutang kepada pihak kedua dengan tersendirinya akan terlepas (bebas). 
Sedangkan menurut sebagian para ulama madzab Hanafi, antara lain Kamal bin 

                                                           
125 M.Ali Hasan,  Berbagai Macam Transaksi Dalam Islam  (Jakarta:PT RajaGrafindo Persada, 

2004), h .224-225. 



86 

 

 

Humman, kewajiban tersebut masih tetap ada, selama pihak ketiga belum 
melunasi hutangnya kepada pihak kedua. 

b. Akad hiwalah menyebabkan lahirnya hak bagi pihak kedua untuk menuntut 
pembayaran hutang kepada pihak ketiga. 

c. Madzab Hanafi yang membenarkan terjadi hiwalah al-muthlaqah berpendapat, 
bahwa jika akad hiwalah al-muthlaqah terjadi karena inisiatif dari pihak pertama, 
maka hak dan kewajiban antara pihak pertama dan pihak ketiga yang mereka 
tentukan ketika melakukan akad hutang piutang sebelumnya, masih tetap 
berlaku, khususnya jika jumlah hutang piutang antara ketiga pihak tidak sama. 
 

6 Berakhirnya Akad Hiwalah 
Akad hiwalah berakhir jika terjadi hal-hal berikut:126 

a. Salah satu pihak yang melakukan akad tersebut membatalkan akad hiwalah, 
sebelum akad itu berlaku secara tetap 

b. Pihak ketiga melunasi hutang yang dialihkan kepada pihak kedua. 
c. Jika pihak kedua meninggal dunia, sedangkan pihak ketiga merupakan ahli waris 

yang mewarisi harta pihak kedua. 
d. Pihak kedua menghibahkan atau menyedekahkan harta yang merupakan hutang 

dalam akad hiwalah tersebut kepada pihak ketiga. 
e. Pihak kedua membebaskan pihak ketiga dari kewajibannya untuk membayar hutang 

yang dialihkan tersebut. 
Dalam refrensi lain dijelaskan bahwa akad hawalah akan berakhir ketika terjadi 

pembatalan, dan muhal memiliki hak untuk melakukan penagihan kembali kepada muhil. 
Menurut hanafiyah, ketika muhal’alaih mengalami kebangkrutan, maka akad dinyatakan 
berakhir dan hak penagihan beralih kepada muhil. Menurut Hanabilah, Syafi’iyah dan 
Malikiyah ketika akad hawalah telah dilakukan secara sempurna, hak penagihan dan beban 
hutang tidak bisa dialihkan kembali pada muhil. 

Jika muhal’alaih mengalami kebangkrutan dan muhal tidak diberitahu oleh muhil, 
maka ia tetap berhak melakukan penagihan terhadap muhil. Karena, ia diibaratkan membeli 
sesuatu yang bersifat majhul (tidak diketahui) dan mengandung unsure gharar (ketidak 
pastian). 
 
 
 
                                                           
126 Ibid, h. 225 



87 

 

 

C. Soal – Soal Latihan 
1. Jelaskan Pengertian Utang Piutang !  
2. Jelaskan Dasar Hukum Utang Piutang! 
3. Sebutkan Rukun dan Syarat Syah Utang Piutang ! 
4. Jelaskan Prinsip – Prinsip Dasar Utang Piutang ! 
5. Jelaskan Pengertian Hiwalah ! 
6. Jelaskan Hubungan Majikan Dengan Pekerja ! 
7. Jelaskan Konsep Upah Islam ! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



88 

 

 

BAB VIII 
SYIRKAH DAN MUDHARABAH 

 
 

Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Syirkah, 
Hukum dan Macam Syirkah, Pengertian Mudharabah, Dasar Hukum Mudharabah, Jenis 
Mudharabah, dan Rukun Mudharabah. 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Syirkah 
- Memahami dan Menjelaskan Hukum dan Macam Syirkah 
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Mudharabah 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Mudharabah 
- Memahami dan Menjelaskan Jenis Mudharabah 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun Mudharabah 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 

Rizki Putra, 1997. 
D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 

1995. 



89 

 

 

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 
Progresif, 1997. 

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 
Haq: Jakarta:2004). 

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 
A. Syirkah 

1. Pengertian Syirkah 
       Kata syirkah dalam bahasa Arab berasal dari kata syarika (fi’il mâdhi), yasyraku (fi’il 
mudhâri’), syarikan/syirkatan/syarikatan (mashdar/kata dasar); artinya menjadi sekutu atau 
temannya.127 Menurut arti asli bahasa Arab (makna etimologis), syirkah berarti campur.128 
 Kata dasarnya boleh dibaca syirkah, boleh juga dibaca syarikah. Akan tetapi, menurut Al-
Jaziri dalam Al-Fiqh ‘alâ al-Madzâhib al-Arba’ah, dibaca syirkah lebih fasih (afshah).129 
Adapun syirkah secara hukum syara’ adalah suatu akad antara dua pihak atau lebih, yang 
bersepakat untuk melakukan suatu usaha dengan tujuan memperoleh keuntungan.130 

2. Hukum dan Macam Syirkah 
            Syirkah hukumnya jâ'iz (mubah), berdasarkan dalil Hadis Nabi saw. berupa taqrîr 
(pengakuan) beliau terhadap syirkah. Pada saat beliau diutus sebagai nabi, orang-orang 
pada saat itu telah bermuamalah dengan cara ber-syirkah dan Nabi saw. membenarkannya. 
Nabi saw. 

Hadits Nabi Muhammad: 
           

ابو داود والحا كم)  قا ل الله تعا ل انا ثا لث الشريكين ما لم يخن احد هما صا حبه فاذا خا نه خرجتت من بينهما (رواه  
   
Artinya: Allah SWT. Berfirman,”aku adalah yang ketiga pada dua orang yang bersekutu, 

selama salah seorang dari keduanya tidak menghianati temannya, aku akan keluar dari 

persekutuan tersebut apabila salah seorang menghianatinya.” (HR. Abu Dawud dan 
Hakim dan menyahihkan sanadnya). 
                                                           

127 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir (Surabaya: Pustaka Grafindo, 1997),  h.  715 
128 Moh. Rifa’i dkk, Tarjamah Khulashah Kifayatul Akhyar, (Semarang: Toha Putra, 1978), h. 209  
129 Taqiyuddin An-Nabhani, An-Nizhâm al-Iqtishâdî fî al-Islâm.(Beirut: Darul Ummah. 1990), h. 58 
130 Ibid, h. 146 



90 

 

 

      Berdasarkan kajian terhadap berbagai hukum syirkah dan dalil-dalilnya, terdapat lima 
macam syirkah dalam Islam: yaitu:  

a. Syirkah man. Syirkah man adalah dua orang berkongsi dalam suatu urusan tertentu, 
tidak di dalam semua harta mereka, misalnya bersekutu dalam dalam membeli suatu 
barang. Hal demikian hukumnya boleh.131 

b. syirkah inân. syirkah antara dua pihak atau lebih yang masing-masing memberi 
kontribusi kerja ('amal) dan modal (mâl). Syirkah ini hukumnya boleh berdasarkan 
dalil As-Sunnah dan Ijma Sahabat. Contoh syirkah inân: A dan B insinyur teknik 
sipil. A dan B sepakat menjalankan bisnis properti dengan membangun dan 
menjualbelikan rumah. Masing-masing memberikan konstribusi modal sebesar Rp 
500 juta dan keduanya sama-sama bekerja dalam syirkah tersebut. menurut mazhab 
Maliki dan Syafi’i, syirkah ini sah dengan syarat modal keduanya satu macam, lalu 
dijadikan satu sehingga tidak dapat dibedakan lagi mana barang seseorang dan mana 
milik yang lain. Adapun kalau modal mereka sama tetapi salah seorang diantara 
mereka mensyarakatkan supaya memperoleh lebih banyak laba , maka syirkah 
menjadi batal. Berbeda dengan pendapat Imanm Hanafi, syirkah demikian adalah 
syah, meskipun yang mensyaratkan itu baru dalam masalah perniagaan serta lebih 
banyak.132 syirkah ini, disyaratkan modalnya harus berupa uang (nuqûd); sedangkan 
barang (‘urûdh), misalnya rumah atau mobil, tidak boleh dijadikan modal syirkah, 
kecuali jika barang itu dihitung nilainya (qîmah al-‘urûdh) pada saat akad. 
Keuntungan didasarkan pada kesepakatan, sedangkan kerugian ditanggung oleh 
masing-masing mitra usaha (syarîk) berdasarkan porsi modal. Jika, misalnya, 
masing-masing modalnya 50%, maka masing-masing menanggung kerugian sebesar 
50%. Diriwayatkan oleh Abdur Razaq dalam kitab Al-Jâmi‘, bahwa Ali bin Abi 
Thalib ra. pernah berkata, "Kerugian didasarkan atas besarnya modal, sedangkan 
keuntungan didasarkan atas kesepakatan mereka (pihak-pihak yang bersyirkah).133  

c. syirkah abdan. Syirkah 'abdan adalah syirkah antara dua pihak atau lebih yang 
masing-masing hanya memberikan konstribusi kerja ('amal), tanpa konstribusi 
modal (mâl)  yang hasilnnya mereka bagi sama rata. Konstribusi kerja itu dapat 
berupa kerja pikiran (seperti pekerjaan arsitek atau penulis) ataupun kerja fisik 
(seperti pekerjaan tukang kayu, tukang batu, sopir, pemburu, nelayan, dan 
sebagainya). Hukumnya adalah sah menurut Mazhab Maliki  dengan syarat mereka 

                                                           
131 Syaikh Muhammad bin ‘Abdurrahman ad-Dimassyqi, Fiqih Empat Mazhab, (Bandung: 

HASYIMI Press, 2011) h. 266 
132 Ibid, h. 267 
133 Ibid, h. 151 



91 

 

 

harus berserikat dalam satu pekerjaan dan disatu tempat. Menurut Mazhab Hanafi 
boleh saja meskipun pekerjaan berbeda pekerjaan dan tempatnya. Mazhab Hambali 
membolehkan dalam segala hal. Adapun pendapat Madzhab Syafi’i: Syirkah abdan 
adalah batal.   

d. syirkah wujûh. syirkah wujuh adalah berserikat dua orang terkemuka atau lebih 
untuk membeli suatu barang perniagaan dengan harta yang ditangguhkan untuk 
mereka jual lagi dan keuntungannya dibagi di antara mereka. Hukumnya adalah 
syah. Dengan syarat tidak ada modal, dan salah seorang diantara mereka 
mengatakan kepada yang lain “kami berserikat atas barang yang dibeli oleh salah 
seorang kita dalam suatu tanggungn bersama. 

e. syirkah mufâwadhah. menurut pendapat Mazhab Hanafi syirkah mufawadhah ialah 
dua orang berserikat pada suatu usaha yang mereka miliki, seperti emas dan mata 
uang, dan harus bersamaan modalnya. Oleh karena itu, menurutnya jika modalnya 
tidak sama perkongsian menjadi tidak sah. Setiap keuntungan yang diperoleh salah 
seorang diantara mereka menjadi milik mereka berdua, dan setiap hal yang 
dijaminkan oleh salah seorang diantara mereka dari harta rampasan atau lainnya 
menjadi penjamin dari yang lain.  

         Madzhab Maliki berpendapat: dalam syirkah muafadhah boleh tidak sama besar 
modalnya, dan keuntungan dibagi meneurut perbandingan persentase masing-masing modal 
yang ditanam. Masing-masing menjadi penjamin terhadap yang lain, tetapi tidak dalam 
masalah rampasan. Tidak ada perbedaan antara modal yang ditanam baik berupa barang 
maupun uang. Juga tidak dibedakan antara menjadikan perkongsian tersebut semua harta 
yang dimiliki atau sebagiannya saja untuk usaha, serta sama saja antara harta mereka 
apakah dicampur menjadi satu sehingga tidak dapat dibedakan atau dapat dibedakan 
sesudah dicampur menijadi satu, dan kekuasaan berada pada keduanya. Menurut pendapat 
Hanafi Syirkah hukumnya tetap sah meskipun harta masing-masing perkongsian berada di 
tangannya dan tidak dikumpulkan. Adapun  pendapat madzha Syafi’i dan Hambali bahwa 
syirkah demikian tidak sah. Menurut mazhab Syafi’i: dan tidak ada perkongsian muafadhah 
(hukumnya batal). 

3. Rukun Syirkah 
Adapun Rukun syirkah, yaitu 

a. Ada sighotnya (lafadz akad) 
b. Ada orang yang berserikat 
c. Ada pokok pekejaannya 

 



92 

 

 

B. Mudharabah 
1. Pengertian Mudharabah 

Mudharabah dapat di definisikan sebagai sebuah perjanjian antara dua belah pihak 
dimana satu pihak, pemilik modal (shahibul mal) mempercayakan sejumlah dana kepada 
pihak lain, pengusaha (mudharib) untuk menjalankan suatu aktivitas usaha. Sedangkan 
dalam ilmu Fiqih Mudharabah didefinisikan sebagai akad persekutuan dalam keuntungan 
dengan modal dari satu pihak dan kerja dari pihak lain. 

2. Dasar Hukum Mudharabah  
Firman Allah SWT:    

Artinya :dan dari orang-orang yang berjalan dimuka bumi mencari sebagian karunia Allah 

SWT...” (Q.S. Al-Muzzamil : 20) 
   Yang menjadi argument dari al muzzamil: 20 adalah adanya kata yadhribun yang sama 
dengan akar kata mudharabah yang berarti melakukan suatu perjalanan usaha. 
 Firman Allah SWT: 
Artinya : Apabila Telah ditunaikan shalat, Maka bertebaranlah kamu di muka bumi; dan 

carilah karunia Allah  (Q.S. Al-Jumuah: 10) 
 Firman Allah SWT: 
Artinya:  Tidak ada dosa bagimu untuk mencari karunia dari Tuhanmu.  (Al-Baqarah: 198) 
 Hadits Nabi Muhammad SAW: 
Artinya: Diriwayatkan dari Ibnu Abbas, bahwa Sayyidina Abbas bin Abdul Muntalib jika 

memberikan dana kepada mitra usahanya secara Mudharabah ia mensyaratkan agar 

dananya tidak dibawa mengarungi lautan, menuruni lembah yang berbahaya, atau 

membeli ternak. Jika menyalahi aturan tersebut , maka yang bersangkutan bertanggung 

jawab atas dana tersebut. Disampaikanlah syarat-ayrat tersebut kepada Rasulullah, dan 

Rasulullah pun membolehkannya.”(HR. Thabrani). 
 Hadits Nabi Muhammad SAW: 
Artinya: Dari shalih bin shuhaib ra. Bahwa rasulullah saw bersabda, “ tiga hal yang 

didalamnya terdapat tiga keberkatan : jual beli secara tangguh, muqharadah 

(mudharabah), dan mencampur gandum untuk keperlan rumah, bukan untuk dijual.” (HR. 

Ibnu Majah)134 
 Ijma 

                                                           
134 Muhammad Syafi’I Antonio, Bank Syariah,dari Teori ke Praktik (Jakarta: Gema Insani, 2001) h. 

95 



93 

 

 

Diantara ijma’ dalam mudharabah, adanya riwayat yang menyatakan bahwa jemaah 
dari sahabat menggunakan harta anak yatim untuk mudharabah. Perbuatan tersebut tidak 
ditentang oleh sahabat lainnya.135 

Qiyas 
Mudharabah diqiyaskan kepada al-Musyaqah (menyuruh seseorang untuk 

mengelola kebun). Selain diantara manusia ada yang miskin dan ada pula yang kaya. Disatu 
sisi banyak orang kaya yang tidak dapat mengelola hartanya. Disisi lain tidak sedikit orang 
yang mau bekerja tetapi tidak memiliki modal. Dengan demikian adanya mudharabah 
ditujukan antara lain untuk memenuhi kebutuhan kedua golongan diatas, yakni untuk 
kemaslahatan umat manusia dalam rangka memenuhi kebutuhan mereka.136 

3. Jenis-jenis Mudharabah 
Secara umum, mudharabah terbagi menjadi dua jenis yaitu:137 

a. Mudharabah Muthlaqah. Mudharabah Muthlaqah adalah bentuk kerjasama antara 
shahibul maal dan mudharib yang cakupannya sangat luas dan tidak dibatasi oleh 
spesifikasi jenis usaha, waktu, dan daerah bisnis.  

b. Mudharabah Muqayyadah. Mudharabah Muqayyadah atau disebut juga dengan 
istilah restricted mudharabah/specified mudharabah adalah kebalikan dari 
mudharabah muthlaqah. Si mudarib dibatasi dengan batasan jenis usaha, waktu, 
atau tempat usaha. Adanya batasan ini seringkali mencerminkan kecenderungan 
umum si shahibul maal dalam memasuki jenis dunia usaha. 

4. Syarat-syarat Mudharabah 
Adapun syarat-syarat mudharabah, yaitu; 
a. Syarat Aqidani. Disyaratkan bagi orang yang akan melakukan akad, yakni 

pemilik modal dan pengusaha adalah ahli dalam mewakilkan atau menjadi wakil, 
sebab mudharib mengusahakan harta pemilik modal, namun dalam hal ini 
mudharabah diperbolehkan bagi orang kafir dzimmi atau orang kafir yang 
dilindungi dinegara Islam. Adapun ulama malikiyah memakruhkan mudharabah 
dengan kafir dzimmi jika mereka tidak melakukan riba.  

b. Syarat Modal 
Adapun syarat-syarat modal, yaitu: 

- Modal harus berupa uang atau sejenisnya yang memungkinkan dalam 
perkongsian (Asy-Syirkah). 

                                                           
135 Ibid, h. 96 
136 Rachmat Syafe’I, Fiqih Muamalah (Bandung: Pustaka Setia, 2004) h. 226 
137 Muhammad Syafi’I Antonio, Op. Cit, hal. 97 



94 

 

 

- Modal arus jelas dan memiliki ukuran 
- Modal tidak berupa hutang 
- Modal harus diberikan kepada pengusaha. 
g. Syarat-Syarat Laba 

Adapun syarat-syarat Laba, yaitu: 
- Laba harus memiliki ukuran 
- Laba harus berupa bagian yang umum138 

5. Ketentuan-Ketentuan Dalam Mudharabah 
Adapun ketentuan-ketentuan dalam mudharabah, yaitu:139 

a. Modal mudharabah harus berupa mata uang penuh yang ditentukan sewaktu akad 
dan diserahkan kepada pihak pengusaha setelah selesai ijab sesuai dengan yang 
telah disepakati. 

b. Pembagian keuntungan tidak sah jika hanya dilakukan sebelah pihak. 
c. Dasar dari pembiayaan mudharabah adalah modal berasal dari pihak pemodal 

sedang kerja dilakukan oleh pihak pengusaha. 
d. Jika dalam usaha megalami kerugian maka kerugian ditanggung oleh pihak 

pemodal.sedangkan pihak pengusaha menanggung kerugian berupa tidak 
mendapatkannya hasil jerih payah selama usaha itu berjalan. 

e. Mudharabah dapat dibubarkan oleh pemilik modal pada waktu kapanpun sebelum 
usaha tersebut dimulai. 

f. Usaha yang dijalankan harus halal. 
g. Mudharabah harus dilakukan oleh dua pihak dan disahkan oleh hokum yang 

berlaku. 
h. Dilarang mencampur adukan harta mudharabah dengan harta pribadi atau harta 

lainnya. 
i. Perjanjian mudharabah selesai dengan jangka waktu yang telah disepakati atau 

meninggalnya salah satu pihak. 
j. Jika terjadi pembatalan maka modal dan untung harus dikembalikan kepada 

pemodal, dan pengusaha berhak menuntut upah atas usaha yang sudah dijalankan 
k. Jika terjadi suatu kerusakan maka kerusakan tersebut dapat diganti dari 

keuntungan yang sudah ada  
5 Rukun Mudharabah 

                                                           
138 Rachmat Syafe’I, Op. cit, h.228 
139 Warkum Sumitro, Asas-Asas Perbankan Islam dan Lembaga-Lembaga Terkait  (Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada, 2004) h. 101 



95 

 

 

Para ulama berbeda pendapat tentang rukun mudharabah. Ulama Hanafiyah 
berpendapat bahwa rukun mudharabah adalah ijab dan qabul, yakni dengan menggunakan 
lafadz mudharabah, muqaridah, muamalah, atau kata-kata yang searti dengannya. 

Jumhur ulama berpendapat bahwa rukun mudharabah ada tiga yaitu: 
a. Dua orang yang melakukan akad (al-aqidani) 
b. Modal (ma’qudalaih) 
c. Sighat (ijab dan qabul) 

Sedangkan ulama salafiyah lebih merinci lagi menjadi lima rukun, yaitu modal, 
pekerjaan, laba, sighat, dan dua orang yang akad.140 

6 Hikmah Disyariatkan Mudharabah 
Islam mensyariatkan kerjasama mudharabah untuk memudahkan orang pelaku 

usaha dalam menjalankan usahanya, karena sebagian mereka memiliki harta namun tidak 
mampu mengelola hartanya, dan disana ada orang yang tidak memiliki harta namun 
memiliki kemampuan untuk mengelola dan mengembangkannya. 

Maka syariat memperbolehkan kerjasama ini agar mereka bisa saling mengambil 
manfaat diantara mereka. Shahibul Mal (investor) memanfaatkan keahlian Mudharib 
(pengelola), dimana dia memanfaatkan harta dan dengan demikian terwujudlah kerjasama 
harta dan amal. Karena Allah tidak mensyariatkan satu akad kecuali untuk kemaslahatan 
serta menolak kerusakan141 

7 Berakhirnya Usaha Mudharabah 
Berakhirnya suatu usaha mudharabah dapat terjadi apa bila terjadi hal-hal sebagai 

berikut :142 
a. Debitur telah membayar lunas atas modal yang diterimanya. 
b. Pembatalan perjanjian mudharabah yang dilakukan oleh pihak debitur. 
c. Musnahnya objek pembiayaan. 
d. Terjadinya kerugian total yang dialami oleh kreditur sehingga menyebabkan tidak 

sanggupnya mengembalikan modal dari debitur. 
e. Kreditur mengakhiri pembiayaan apabila usahanya mengalami kerugian terus 

menerus. 
 
 
 

                                                           
140 Rachmat Syafe’I, Op. Cit, h. 226 
141 Ahmad Sarwat, Seri Fiqih Kehidupan (Jakarta Selatan: DU Publishing) hal. 159-160 
142 Warkum Sumitro, Op. Cit. hal. 100 



96 

 

 

C. Soal – Soal Latihan 
1. Jelaskan Pen gertian Syirkah !  
2. Jelaskan Dasar Hukum dan Macam Syirkah! 
3. Jelaskan Pengertian Mudharabah ! 
4. Jelaskan Dasar Hukum Mudharabah ! 
5. Jelaskan Jenis Mudharabah ! 
6. Jelaskan Rukun Mudharabah ! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



97 

 

 

BAB IX 
MUSAQAH, MUZARA’AH DAN MUKHABARAH 

 
 
 
Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Musaqah, 
Syarat dan Rukun Musaqah, Pengertian muzara’ah, Dasar Hukum Muzara’ah, Rukun dan 
syarat muzara’ah, Berakhirnya Muzara’ah, Pengertian Mukhabarah, Rukun dan Syarat 
Mukhabarah, dan Dasar Hukum Mukhabarah  
 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Musaqah 
- Memahami dan Menjelaskan Syarat dan Rukun Musaqah 
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Muzara’ah 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Muzara’ah 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Mukhabarah 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Mukhabarah 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 



98 

 

 

C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 
Rizki Putra, 1997. 

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 
1995. 

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 
Progresif, 1997. 

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 
Haq: Jakarta:2004). 

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 
 
A. Musaqah 

1. Pengertian Musaqah 
Secara etimologi, mudaqah (مساقاة) diambil dari asal kata saqiyyun (سقي) yang punya arti 

penyiraman tanaman.143 
Secara terminologi. 

 دفع الشخص نخلا أو شجر عنب لمن يتعهده بسقي وتربية على أن له قدرا معلوما من ثمره 
Artinya: “Penyerahan pohon kepada orang yang akan mengurusnya dengan perjanjian 

akan mendapatkan sebagian dari buahnya”144 
  معاقدة دفع الأشجار إلى من يعمل فيها على أن الثمرة بينها

Artinya: "Suatu akad dengan memberikan pohon kepada penggarap agar dikelola dan 

hasilnya akan dibagi di antara keduanya".145 
وهي أن يعامل المالك غيره على نخل او شجر عنب معروس معين فى العقد مرئي لهما عنده ليتعهد بالسقي ولتربية على 

 دة لهماأن الثمرة الحادثة اوالموجو
Artinya: "Mempekerjakan orang lain untuk menggarap kurma atau pohon anggur, dengan 

perjanjian dia akan menyiram dan mengurusnya, kemudian buahnya yang baru atau yang 

telah ada untuk mereka berdua"146 

                                                           
143 Ibnu Umar, M. Nawawi Tausyih ala Ibnu Qasim. (Surabaya: Maktab al-Hidayah), h.165 
144 Ibid, h. 165 
145 Syafi'I, Rahmat. 2004 Fiqih Muamalah, Bandung, Pustaka Setia.  
146 As'ad, H. Aliy.1979 Fathul Mu'in, Yogyakarta, Menara Kudus 



99 

 

 

2. Syarat dan Rukun Musaqah 
Adapu Syarat-syarat Musaqah:147 
a. Ahli di dalam akad 
b. Menjelaskan bagian penggarap 
c. Membebaskan pemilik dari pohon 
d. Hasil dari pohon dibagi antara orang yang melangsungkan akad 
e. Sampai batas akhir 
Adapun Rukun Musaqah : 

1) Dua orang yang akad, disayaratkan harus baligh dan berakal. 
2) Obyek musaqah. (semua kebun dan pohon yang berbuah). Akad dilakukan sebelum 

buah tampak dan dapat diperjual belikan 
3) Pekerjaan. Pekerjaan hendaknya ditentukan masanya, misalnya satu tahun, dua 

tahun atau lebih. Minimal kira menurut kebiasaan dalam masa itu pohon sudah 
berbuah 

4) Buah. hasil dari kebun hendaknya ditentukan bagian masing-masing, misalnya 
seperdua, sepertiga, atau berapa saja asal berdasarkan kesepakatan keduanya pada 
waktu akad.148 

5) Sighat. yang dilakukan kadang-kadang dengan jelas dan samaran, disyaratkan 
dengan lafadzkan bagi yang mampu berbicara, agar akad menjadi lazim. 

 
B. Muzara’ah 
   1. Pengertian muzara’ah 
        Menurut bahasa, al-muzara’ah memiliki dua arti, pertama adalah tharh al-zur’ah 
(melemparkan tanaman), maksudnya adalah al-hadzar (modal). Makna yang pertama 
adalah makna majas dan makna yang kedua ialah makna hakiki.149  “Al-Muzara’ah 

menurut bahasa adalah muamalah terhadap tanah dengan (imbalan) sebagian apa yang 
dihasilkan darinya”.150 Sedangkan yang dimaksud di sini adalah memberikan tanah kepada 
orang yang akan menggarapnya dengan imbalan ia memperoleh setengah dari hasilnya atau 
yang sejenisnya.  Menurut istilah muzara’ah didefiniskan oleh para ulama seperti yang 

                                                           
147 Rahmat  Syafi’i, Op. cit. h. 214 
148 Rasjid, Sulaiman,  Fiqh Islami"Hukum Fiqih Islam Lengkap".(Bandung: Sinar Baru Algensindo. 

1994), h 301 
149 Abdurrahman al-jaziri, Fiqih ‘Ala Madzahib al-Arba’ah, hlm,1. 
150 Abdul Azhim bin Badawai al-Khalafi, Disalin dari kitab: Al-Wajiiz fii Fiqhis Sunnah wal 

Kitaabil Aziiz, Edisi Indonesia Panduan Fiqih Lengkap, ter. Team Tashfiyah LIPIA, (Jakarta: Penerbit 
Pustaka Ibnu Katsir, 2007) 



100 

 

 

dikemukakan oleh Abd al-Rahman al-Jaziri, yang dikutif oleh Hendi Suhendi adalah 
sebagai berikut: 

“Menurut Hanafiah muzara’ah ialah akad untuk bercocok tanam dengan sebagian 
yang keluar dari bumi. Menurut Hambaliah muzara’ah adalah pemilik tanah yang 
sebenarnya menyerahkan tanahnya untuk ditanami dan yang bekerja diberi bibit. Menurut 
al-Syafi’i berpendapat bahwa muzara’ah adalah seorang pekerja menyewa tanah dengan 
apa yang dihasilkan dari tanah tersebut. Dan menurut Syaikh Ibrahim al-Bajuri bahwa 
muzara’ah adalah pekerja mengelola tanah dengan sebagian apa yang dihasilkan darinya 
dan modal dari pemilik tanah”.151  
          Menurut Sulaiman Rasyid, muzara’ah ialah mengerjakan tanah (orang lain) seperti 
sawah atau ladang dengan imbalan sebagian hasilnya (seperdua, sepertiga atau seperempat). 
Sedangkan biaya pengerjaan dan benihnya ditanggung pemilik tanah. Sementara 
mukhabarah adalah mengerjakan tanah (orang lain) seperti sawah atau ladang dengan 
imbalan sebagian hasilnya (seperdua, sepertiga, atau seperempat). Sedangkan biaya 
pengerjaan dan benihnya ditanggung orang yang mengerjakannya.152 
           Jadi muzara’ah menurut bahasa berarti muamalah atas tanah dengan sebagian yang 
keluar sebagian darinya. Dan secara istilah muzara’ah berarti kerjasama antara pemilik 
lahan dengan petani penggarap dimana pemilik lahan memberikan tanah kepada petani 
untuk digarap agar dia mendapatkan bagian dari hasil tanamannya. Misalnya seperdua, 
sepertiga, lebih banyak atau lebiih sedikit daripada itu. 

2. Dasar Hukum Muzara’ah 
          Hadits Nabi Muhammad SAW: 
Artinya: “Dari Abu Hurairah ra. Berkata: Bersabda Rasulullah Saw (barangsiapa yang 

memiliki tanah maka hendaklah ditanami atau diberikan faedahnya kepada saudaranya 

jika ia tidak mau maka boleh ditahan saja tanah itu.” (Hadits Riwayat Muslim)  
 Hadits Nabi Muhammad SAW: 
Artinya:“Barang siapa yang mempunyai tanah, hendaklah ia menanaminya atau 

hendaklah ia menyuruh saudaranya untuk menanaminya.” (Hadits Riwayat Bukhari)  
          Dari beberapa hadits yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim di atas, bahwa 
bagi hasil dengan sistem muzara’ah itu dibolehkan. 
 
 
 

                                                           
151 Hendi Suhendi, Fiqh Muamalah, (Jakarta: Rajawali Press, 2010), h 153-155 
152 Sulaeman Rasyid, Fiqih Islam, (Bandung: Sinar Baru Algensindo, 1994). 



101 

 

 

3.  Rukun dan syarat muzara’ah 
       Menurut Hanafiah rukun muzara’ah  ialah “akad, yaitu ijab dan kabul antara pemilik 
dan pekerja, secara rinci rukun-rukunya yaitu tanah, perbuatan pekerja, modal dan alat-alat 
untuk menanam”.153  
          Menurut jamhur ulama ada empat rukun dalam muzara’ah:154  

a. Pemilik tanah 
b. Petani penggarap 
c. Objek al-muzaraah 
d. Ijab dan qabul secara lisan maupun tulisan 

        Sementara syarat-syaratnya sebagai berikut:155 
1) Syarat bertalian dengan ‘aqidain, yaitu harus berakal. 
2) Syarat yang berkaitan dengan tanaman, yaitu disyaratkan adanya penentuan macam 

apa saja yang ditanam. 
3) Hal yang berkaitan dengan perolehan hasil tanaman, yaitu bagian masing-masing 

harus disebutkan jumlahnya (persentasenya), hasil adalah milik bersama. 
4) Hal yang berhubungan dengan tanah yang akan ditanami seperti lokasi tanah dan 

batas tanah. 
5) Hal yang berkaitan dengan waktu dan syarat-syaratnya. 
6) Hal yang berkaitan dengan alat-alat yang digunakan dalam bercocok tanam 

muzara’ah.  
          Menurut jumhur ulama (yang membolehkan akad muzara’ah) apabila akad telah 
memenuhi rukun dan syarat, maka akibat hukumnya adalah:  

a) Petani bertanggung jawab mengeluarkan biaya benih dan pemeliharaan pertanian 
tersebut  

b) Biaya pertanian seperti pupuk, biaya perairan, serta biaya pembersihan tanaman, 
ditanggung oleh petani dan pemilik lahan sesuai dengan persentase bagian masing-
masing.  

c) Hasil panen dibagi sesuai dengan kesepakatan bersama 
d) Pengairan dilaksanakan sesuai dengan kesepakatan bersama dan apabila tidak ada 

kesepakatan, berlaku kebiasaan ditempat masing-masing.  

                                                           
153 Suhendi, Op. cit, h 158 
154 Haroen Nasreon, Fiqih Muamalah, (Jjakarta: Gaya Media Pratama, 2000), h. 278 
155 Suhendi, Op. cit, h 159 



102 

 

 

e) Apabila salah seorang meninggal dunia sebelum panen, maka akad tetap berlaku 
sampai panen dan yang meninggal diwakili oleh ahli warisnya. Lebih lanjut, akad 
itu dapat dipertimbangkan oleh ahli waris, apakah akan diteruskan atau tidak. 

4.  Berakhirnya Muzara’ah 
Muzara’ah berakhir karena beberapa hal, yaitu:156 

b. Jika pekerja melarikan diri, dalam kasus ini pemilik tanah boleh membatalkan 
transaksi berdasarkan pendapat yang mengkategorikannya sebagai transaksi boleh 
(tidak mengikat). Jika berdasarkan pendapat yang mengkategorikannya transaksi 
yang mengikat, seorang hakim memperkerjakan orang lain yang 
menggantikannya. 

c. Pekerja tidak mampu bekerja. Dalam hal ini, pemilik lahan boleh memperkerjakan 
orang lain yang menggantikannya dan upah menjadi haknya karena ia 
mengerjakan pekerjaan. 

d. Jika salah satu dari pihak meninggal dunia atau gila, berdasarkan pendapat yang 
mengkategorikannya sebagai transaksi yang mengikat, maka ahli waris atau 
walinya yang menggantikan posisinya. 

Adanya kesepakatan kedua belah pihak untuk mengakhiri dengan kerelaan. 
 
C. Mukhabarah 

1. Pengertian Mukhabarah 
Dalam bahasa Indonesia arti dari muzara’ah dan mukhabarah adalah pertanian. 

Menurut Taqiyyudin yang mengungkap pendapat Al-Qadhi Abu Thayib, muzara’ah dan 
mukhabarah mempunyai satu pengertian. Walaupun mempunyai satu pengertian tetapi 
kedua istilah tersebut mempunyai dua arti yang pertama tharh al-zur’ah (melemparkan 
tanaman), maksudnya adalah modal (al-hadzar ). 

Muzara’ah dan mukhabarah memiliki makna yang berbeda, pendapat tersebut 
dikemukakan oleh al-Rafi dan al-Nawawi. Sedangkan menurut istilah definisi para ulama 
yang dikemukakan oleh Abd al-Rahman al-Zaziri pun berbeda Secara terminologi, terdapat 
beberapa definisi para ulama, menurut ulama Malikiyah berarti perserikatan dalam 
pertanian, ulama Hanabilah mengartikannya sebagai penyerahan tanah pertanian kepada 
seorang petani untuk digarap dan hasilnya dibagi berdua.  

Sedangkan Imam Syafi’I mendifinisikannya sebagai pengolahan tanah oleh petani 
dengan imbalan hasil pertanian, sedangkan bibit pertanian disediakan penggarap tanah 2 

                                                           
156 Abdullah bin Muhammad Ath-Thayyar, dkk, Ensiklopedi Fiqih Muamalah dalam Pandangan 

Empat Mazhab, cet-1, (Yogyakarta: Maktabah al-Hanif, 2009), hal. 310 



103 

 

 

atau lebih dikenal dengan istilah al-Mukhabarah. Sehingga dapat disimpulkan bahwa arti 
dari Muzara’ah ialah mengerjakan tanah (orang lain) seperti sawah atau ladang dengan 
imbalan sebagian hasilnya (seperdua, sepertiga atau seperempat). Sedangkan biaya 
pengerjaan dan benihnya ditanggung pemilik tanah. Mukhabarah ialah mengerjakan tanah 
(orang lain) seperti sawah atau ladang dengan imbalan sebagian hasilnya (seperdua, 
sepertiga atau seperempat).  

Sedangkan biaya pengerjaan dan benihnya ditanggung orang yang mengerjakan. 
Menurut  Syaikh Ibrahim al-Bajuri berpendapat bahwa mukhabarah ialah pemilik hanya 
menyerahkan tanah kepada pekerja dan modal dari pengelola. Seperti yang telah disebutkan 
bahwa munculnya pengertian muzara’ah dan mukhabarah dengan ta’rif yang berbeda 
tersebut karena adanya ulama yang membedakan antara arti muzara’ah dan mukhabarah, 
yaitu Imam Rafi’i berdasar dhahir nash Imam Syafi’i. Sedangkan ulama yang menyamakan 
ta’rif muzara’ah dan mukhabarah diantaranya Nawawi, Qadhi Abu Thayyib, Imam Jauhari, 
Al Bandaniji. Mengartikan sama dengan memberi ketentuan: usaha mengerjakan tanah 
(orang lain) yang hasilnya dibagi.  

Mukhabarah ialah kerjasama antara pemilik sawah/ladang dengan penggarap 
(petani), dan benih tanamannya dari pihak penggarap. Pembagian hasilnya menurut 
kesepakatan kedua belah pihak secara adil. Perbedaan antara muzara’ah dengan 
mukhabarah hanya terletak pada benih tanaman. Jika muzara’ah benih tanaman berasal dari 
pemilik tanah, maka dalam mukhabarah benih tanaman berasal dari penggarap (petani). 
Pada umumnya kerja sama mukhabarah ini dilakukan pada perkebunan yang benihnya 
relatif murah, separti padi, gandum, kacang, dll. Namun tidak tertutup kemungkinan pada 
tanaman yang benihnya relatif murah pun dilakukan kerjasama muzara’ah. Setelah di 
ketahui definisi-definisi di atas, dapat  dipahami bahwa mukhabarah dan muzara’ah ada 
kesamaan dan ada pula perbedaan. Persamaannya ialah antara mukhabarah dan muzara’ah 
terjadi pada peristiwa yang sama, yaitu pemilik tanah menyerahkan tanahnya kepada orang 
lain untuk di kelola. Perbedaannya ialah pada modal, bila modal berasal dari pengelola, 
disebut  mukhabarah, dan bila modal dikeluarkan dari pemilik  tanah, disebut muzara’ah. 

2. Rukun Dan Syarat Mukhabarah 
Adapun Rukun Mukhabarah Menurut jumhur ulama ada empat, diantaranya adalah: 
3. Pemilik tanah       
4. Petani/Penggarap; 
5. Obyek mukhabarah 
6. Ijab dan qabul, keduanya secara lisan. 

Ada beberapa syarat dalam mukhabarah, diantaranya adalah sebagai berikut: 



104 

 

 

1) Pemilik kebun dan penggarap harus orang yang baligh dan berakal. 
2) Benih yang akan ditanam harusjelas dan menghasilkan. 
3) Lahan merupakan lahan yang menghasilkan,jelas batas batasnya,dan diserahkan 

sepenuhnya kepada penggarap. 
4) Pembagian untuk masing-masing harus jelas penentuannya. 
5) Jangka waktu harus jelas menurut kebiasaan. 

3. Dasar hukum Mukhabarah 
Adapun dasar hukum dari Mukhabaroh adalah sebagai berikut: 
Hadits Nabi Muhammad SAW: 

Artinya: “Berkata Rafi’ bin Khadij: “Diantara Anshar yang paling banyak mempunyai 

tanah adalah kami, maka kami persewakan, sebagian tanah untuk kami dan sebagian 

tanah untuk mereka yang mengerjakannya, kadang sebagian tanah itu berhasil baik dan 

yang lain tidak berhasil, maka oleh karenanya Raulullah SAW. Melarang paroan dengan 

cara demikian” (H.R. Bukhari). 
  Hadits nabi Muhammad SAW: 
Artinya: “Dari Ibnu Umar: “Sesungguhna Nabi SAW. Telah memberikan kebun kepada 

penduduk khaibar agar dipelihara oleh mereka dengan perjanjian mereka akan diberi 

sebagian dari penghasilan, baik dari buah – buahan maupun dari hasil pertahun 

(palawija)” (H.R Muslim). 
 

D. Soal – Soal Latihan 
1. Jelaskan Pengertian Musaqah !  
2. Jelaskan Syarat dan Rukun Musaqah ! 
3. Jelaskan Pengertian Muzara’ah ! 
4. Jelaskan Dasar Hukum Muzara’ah ! 
5. Jelaskan Rukun dan Syarat Muzara’ah ! 
6. Jelaskan Berakhirnya Muzara’ah ! 
7. Jelaskan Pengertian Mukhabarah ! 
8. Jelaskan Rukun dan Syarat Mukhabarah ! 
9. Jelaskan Dasar Hukum Mukhabarah ! 

 
 
 
 
 



105 

 

 

BAB X 
SALAM DAN ISTISNA 

 
 
Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Salam, 
Dasar Hukum Salam, Rukun As Salam, Syarat As Salam, Pengertian Istisnah, Rukun  dan 
Syarat Istisnah, Dasar Hukum Istisnah, Rukun dan Syarat Mukhabarah, dan Dasar Hukum 
Mukhabarah, Obyek Istisnah, Shighaat Istisnah, dan Berakhirnya Istisnah  
 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Salam 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Salam 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun Salam 
- Memahami dan Menjelaskan Syarat Salam 
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Istisnah 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Istisnah 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Istisnah 
- Memahamai dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Mukhabarah 
- Memahami dan Menjelaskan Dasa Hukum Mukhabarah 
- Memahami Obyek Istisnah 
- Memahami dan Menjelaskan Shighat Istisnah 
- Memahami dan Menjelaskan Berakhirnya Istisnah. 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  



106 

 

 

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 

Rizki Putra, 1997. 
D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 

1995. 
E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 

Progresif, 1997. 
F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 

Haq: Jakarta:2004). 
G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 

Kencana , 2010. 
H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 
A Salam 

1. Pengertian Salam 

Secara bahasa, salam (سلم) adalah  al-i'tha' (الإعطاء) dan at-taslif (التسليف).  Keduanya  
bermakna  pemberian. Ungkapan aslama ats tsauba lil al-khayyath bermakna : dia telah 
menyerahkan baju kepada penjahit. 

Sedangkan  secara  istilah  syariah,  akad  salam sering didefinisikan oleh para fuqaha 
secara umumnya menjadi: (بيع موصوف في الذمة ببدل يعطى عاجلا).  Jual-beli  barang yang 
disebutkan  sifatnya  dalam  tanggungan  dengan  imbalan (pembayaran) yang dilakukan 
saat itu juga. 

Penduduk Hijaz mengungkapkan akad pemesanan barang dengan istilah salam, 
sedangkan penduduk Irak menyebutnya Salaf. 

Jual beli salam adalah suatu benda yang disebutkan sifatnya dalam tanggungan atau 
memberi uang didepan secara tunai, barangnya diserahkan kemudian/ untuk waktu yang 
ditentukan. Menurut ulama syafi’iyyah akad salam boleh ditangguhkan hingga waktu 
tertentu dan juga boleh diserahkan secara tunai.157  

                                                           
157 Wahbah Zuhaili, Al-fiqhu Asy-syafi’iyyah Al-Muyassar, (Beirut: Darul Fikr, 2008), h. 26. 



107 

 

 

Secara lebih rinci salam didefenisikan dengan bentuk jual beli dengan pembayaran 
dimuka dan penyerahan barang di kemudian hari (advanced payment atau forward buying 

atau future sale) dengan harga, spesifikasi, jumlah, kualitas, tanggal dan tempat penyerahan 
yang jelas, serta disepakati sebelumnya dalam perjanjian.158 

Fuqaha menamakan jual beli ini dengan “penjualan Butuh” (Bai’ Al-Muhawij). Sebab 
ini adalah penjualan yang barangnya tidak ada, dan didorong oleh adanya kebutuhan 
mendesak pada  masing-masing penjual dan pembeli. Pemilik modal membutuhkan untuk 
membeli barang, sedangkan pemilik barang butuh kepada uang dari harga barang.159 
Berdasarkan ketentuan-ketentuannya, penjual bisa mendapatkan pembiayaan terhadap 
penjualan produk sebelum produk tersebut benar-benar tersedia.160 

2. Dasar Hukum Salam 
Landasan syariah transaksi bai’ as-Salam terdapat dalam al-Qur’an dan al-Hadist. 
a. Al-Quran  
282. Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu bermu'amalah tidak secara tunai 

untuk waktu yang ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya 

Dan utang secara umum meliputi utang-piutang dalam jual beli salam,dan utang-
piutang dalam jual beli lainnya. Ibnu Abbas telah menafsirkan tentang utang-piutang dalam 
jual beli salam.161 

Dalam kaitan ayat di atas Ibnu Abbas menjelaskan keterkaitan ayat tersebut dengan 
transaksi bai’ as-Salam, hal ini tampak jelas dari ungkapan beliau: “Saya bersaksi bahwa 

salam (salaf) yang dijamin untuk jangka waktu tertentu telah dihalalkan oleh Allah pada 

kitab-Nya dan diizinkan-Nya.” Ia lalu membaca ayat tersebut.162 
C. Al-Hadist 

ُ عَنْهُمَا -عَنِ اِبْنِ عَبَّاسٍ  َّ َ̄ قاَلَ: قدَِمَ الَنَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم الَْمَدِينَةَ, وَهُمْ يسُْلِفوُنَ فِي الَثِّمَارِ الَسَّنةََ  -رَضِيَ 
نَتيَْنِ, فَقَالَ: ( مَنْ أسَْلَفَ فِي تمَْرٍ فلَْيسُْلِفْ فِي كَيْلٍ مَعْلوُمٍ, وَوَزْنٍ مَعْلوُمٍ, إلِىَ أجََلٍ مَ  مُتَّفقٌَ عَلَيْهِ. وَلِلْبخَُارِيِّ:   عْلوُمٍ )وَالسَّ

 مَنْ أسَْلَفَ فِي شَيْءٍ 

Ibnu Abbas berkata: Nabi Shallallaahu 'alaihi wa Sallam datang ke Madinah dan 

penduduknya biasa meminjamkan buahnya untuk masa setahun dan dua tahun. Lalu beliau 

bersabda: "Barangsiapa meminjamkan buah maka hendaknya ia meminjamkannya dalam 

                                                           
158 Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011), h. 90. 
159 Ibrahim bin Fatih bin Abd Al-Muqtadir, Uang Haram, (Jakarta: Amzah, 2006), h. 21. 
160 M. Fahin Khan, Essays in Islamic Economics, (Nigeria: The Islamic Foundation, 1995), h. 32 
161 Abdurrahman al-Jaziry. Kitab Al-fiqh, (Beirut: Darul fikri, 2004), h. 244. 
162 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah Wacana Ulama & Cendekiawan, (Jakarta, 2006), h. 

131 



108 

 

 

takaran, timbangan, dan masa tertentu." Muttafaq Alaihi. Menurut riwayat Bukhari: 

"Barangsiapa meminjamkan sesuatu."163 

ِ بْنِ أبَِي أوَْفَى  َّ َ̄ حْمَنِ بْنِ أبَْزَى، وَعَبْدِ  ُ عَنْهُمَا-وَعَنْ عَبْدِ الَرَّ َّ َ̄ ِ صلى  قَالاَ: -رَضِيَ  َّ َ̄ ( كُنَّا نصُِيبُ الَْمَغاَنِمَ مَعَ رَسُولِ 
بِي يْتِ  -بِ الله عليه وسلم وَكَانَ يَأتِْينَا أنَْبَاطٌ مِنْ أنَْباَطِ الَشَّامِ, فَنسُْلِفهُُمْ فِي الَْحِنْطَةِ وَالشَّعِيرِ وَالزَّ إلِىَ  -  وَفِي رِوَايَةٍ: وَالزَّ

ى. قِيلَ: أكََانَ لَهُمْ زَرْعٌ? قاَلاَ: مَا كُنَّا نَسْألَهُُمْ عَنْ ذلَِك)    رَوَاهُ الَْبخَُارِيُّ   أجََلٍ مُسَم«

Abdurrahman Ibnu Abza dan Abdullah Ibnu Aufa Radliyallaahu 'anhu berkata: Kami 

menerima harta rampasan bersama Rasulullah Shallallaahu 'alaihi wa Sallam Dan 

datanglah beberapa petani dari Syam, lalu kami beri pinjaman kepada mereka berupa 

gandum, sya'ir, dan anggur kering -dalam suatu riwayat- dan minyak untuk suatu masa 

tertentu. Ada orang bertanya: Apakah mereka mempunyai tanaman? Kedua perawi 

menjawab: Kami tidak menanyakan hal itu kepada mereka. (HR. Bukhari).164  

 Abdullah bin Abu Mujalid r.a. berkata, Abdullah bin Syadad bin Haad pernah 
berbeda pendapat dengan Abu Burdah tentang salaf. Lalu mereka utus saya kepada Ibnu 
Abi Aufa. Lantas saya tanyakan kepadabya perihal iti. Jawabnya. ‘Sesungguhnya pada 

masa Rasulullah Saw., pada masa Abu Bakar, pada masa Umar, kami pernah mensalafkan 

gandum, sya’ir, buah anggur, dan kurma. Dan saya pernah pula bertanya kepada Ibnu 

Abza, jawabnya pun seperti itu juga. (Bukhari).165 

Dari berbagai landasan di atas, jelaslah bahwa akad salam diperbolehkan sebagai 
kegiatan bemuamalah sesama manusia. 

3 Rukun As-Salam 
Pelaksanaan bai’ as-Salam harus memenuhi sejumlah rukun sebagai berikut: 
2. Muslam (pembeli) adalah pihak yang membutuhkan dan memesan barang. 
3. Muslam ilaih (penjual) adalah pihak yang memasok barang pesanan. 
4. Modal atau uang. Ada pula yang menyebut harga (tsaman). 
5. Muslan fiih adalah barang yang dijual belikan. 
6. Shigat adalah ijab dan qabul. 

                                                           
163 Abu al-Walid M ibnu Ahmad ibnu Rusyd al-Qurthuby al-Andalusy, Bidayatul Mujtahid wa 

Nihayatul Muqtashid, (Beirut: Darul Fikri, 2004) h. 162. 
164 Ibnu Hajar Al-‘Atsqolany. Bulughul Maram min Adillatil ahkam, (Surabaya:  Mutiara Ilmu, 

2011), h.382-383. 
165 Veithzal Rivai. dkk, Islamic Bussiness and Economic Ethics: Mengacu pada Al-Qur’an dan 

Mengikuti Jejak Rasulullah SAW dalam Bisnis, Keuangan, dan Ekonomi, (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), h. 
357. 

165 Op.Cit, Ascarya, h. 91. 
 



109 

 

 

 
4 Syarat As-Salam 

Syarat-syarat sahnya jual beli salam adalah sebagai berikut: 
1. Pihak-pihak yang berakad disyaratkan dewasa, berakal, dan baligh. 
2. Barang yang dijadikan obyek akad disyaratkan jelas jenis, ciri-ciri, dan ukurannya. 
3. Modal atau uang disyaratkan harus jelas dan terukur serta dibayarkan seluruhnya 

ketika berlangsungnya akad. Menurut kebanyakan fuqaha, pembayaran tersebut 
harus dilakukan di tempat akad supaya tidak menjadi piutang penjual. Untuk 
menghindari praktek riba melalui mekanisme Salam. pembayarannya tidak bisa 
dalam bentuk pembebasan utang penjual. 

4. Ijab dan qabul harus diungkapkan dengan jelas, sejalan, dan tidak terpisah oleh 
hal-hal yang dapat memalingkan keduanya dari maksud akad. 

Para imam mazhab telah bersepakat bahwasanya jual beli salam adalah benar dengan 
enam syarat yaitu jenis barangnya diketahui, sifat barangnya diketahui, banyaknya barang 
diketahui, waktunya diketahui oleh kedua belah pihak, mengetahui kadar uangnya, jelas 
tempat penyerahannya.166 

B Istisna (Pesanan) 
1. Pengertian Itisna 

Al-Istisna’ adalah akad jual beli pesanan antara pihak produsen / pengrajin / penerima 
pesanan ( shani’) dengan pemesan ( mustashni’) untuk membuat suatu produk barang 
dengan spesifikasi tertentu (mashnu’) dimana bahan baku dan biaya produksi menjadi 
tanggungjawab pihak produsen sedangkan sistem pembayaran bisa dilakukan di muka, 
tengah atau akhir. 

Secara umum landasan syariah yang berlaku pada bai’ as-salam juga berlaku pada 
bai’ al-istishna’. Menurut Hanafi, bai’ al-istishna’  termasuk akad yang dilarang karena 
mereka mendasarkan pada argumentasi bahwa pokok kontrak penjualan harus ada dan 
dimiliki oleh penjual, sedangkan dalam istishna’, pokok kontrak itu belum ada atau tidak 
dimiliki penjual. Namun mazhab Hanafi menyutui kontrak istishna’  atas dasar istishan.167  

                                                           
166 Wahbah Al-Zahily. Al-fiqhu Al-Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Darul Fikri, 2007), h. 3603-

3605. 
167 Muhammad Syafi’I Antonio, Bank Syariah Dari Teori ke Praktik, (Jakarta : Gema Insani, 2001), 

hlm. 114 



110 

 

 

Tujuan istishna’ umumnya diterapkan pada pembiayaan untuk pembangunan 
proyek seperti pembangunan proyek perumahan, komunikasi, listrik, gedung sekolah, 
pertambangan, dan sarana jalan. Pembiayaan yang sesuai adalah pembiyaan investasi.168  

2. Dasar Hukum Istisna 
Akad istishna' adalah akad yang halal dan didasarkan secara sayr'i di atas petunjuk 

Al-Quran, As-Sunnah dan Al-Ijma' di kalangan muslimin. 
 Al-Quran 

با       مَ الرِّ ُ الْبيَْعَ وَحَرَّ  وَأحََلَّ �َّ
Allah telah menghalalkan jual-beli dan mengharamkan riba. (Qs. Al Baqarah: 275) 

Berdasarkan ayat ini dan lainnya para ulama' menyatakan bahwa hukum asal setiap 
perniagaan adalah halal, kecuali yang nyata-nyata diharamkan dalam dalil yang kuat dan 
shahih. 
 As-Sunnah 

ِ ص كَانَأرََادَ أنَْ يكَْتبَُ إِلَى الْعَجَمِ فقَِيلَ لَهُ إِنَّ الْعَجَمَ لايََ        قْبَلوُنَ إلاَِّ كِتاَبًا عَليَْهِ خَاتِمٌ. فَاصْطَنعََ عَنْأنََسٍ رضي الله عنه أنََّ نبَىَِّ �َّ
ةٍ.قَالَ:كَأنَِّى أنَْظُرُ إِلىَ بيََاضِهِ فِى يَدِهِ   . رواه مسلمخَاتمًَا مِنْفِضَّ

Dari Anas RA bahwa Nabi SAW hendak menuliskan surat kepada raja non-Arab, lalu 

dikabarkan kepada beliau bahwa raja-raja non-Arab tidak sudi menerima surat yang tidak 

distempel. Maka beliau pun memesan agar ia dibuatkan cincin stempel dari bahan perak. 

Anas menisahkan: Seakan-akan sekarang ini aku dapat menyaksikan kemilau putih di 

tangan beliau." (HR. Muslim) 
Perbuatan nabi ini menjadi bukti nyata bahwa akad istishna' adalah akad yang 

dibolehkan. 
 Al-Ijma' 

Sebagian ulama menyatakan bahwa pada dasarnya umat Islam secara de-facto telah 
bersepakat merajut konsensus (ijma') bahwa akad istishna' adalah akad yang dibenarkan 
dan telah dijalankan sejak dahulu kala tanpa ada seorang sahabat atau ulamakpun yang 
mengingkarinya. Dengan demikian, tidak ada alasan untuk melarangnya. 
 Kaidah Fiqhiyah 

Para ulama di sepanjang masa dan di setiap mazhab fiqih yang ada di tengah umat 
Islam telah menggariskan kaedah dalam segala hal selain ibadah: 

 الإباحة حتى يدل الدليل على التحريمالأصل في الأشياء       
Hukum asal dalam segala hal adalah boleh, hingga ada dalil yang menunjukkan akan 

keharamannya. 

 
                                                           

168 Ismail, Perbankan syariah, ( Jakarta : Kencana, 2011), hlm. 149-150   



111 

 

 

3. Rukun Dan Syarat Istisna 
Berikut ini adalah rukun dan syarat-syarat akad istishna’ : 

1. Transaktor 
Transaktor adalah pihak pemesan yang diistilahkan dengan mustashni' (المستصنع) 

sebagai pihak pertama. Pihak yang kedua adalah pihak yang dimintakan kepadanya 
pengadaaan atau pembuatan barang yang dipesan, yang diistilahkan dengan sebutan shani' 
 .(الصانع)

Kedua transaktor disyaratkan memiliki kompetensi berupa akil baligh dan memiliki 
kemampuan untuk memilih yang optimal seperti tidak gila, tidak sedang dipaksa dan lain-
lain yang sejenis. Adapun dengan transaksi dengan anak kecil, dapat dilakukan dengan izin 
dan pantauan dari walinya. Terkait dengan penjual, DSN mengharuskan penjual agar 
penjual menyerahkan barang tepat pada waktunya dengan kualitas dan jumlah yang telah 
disepakati. Penjual dibolehkan menyerahkan barang lebih cepat dari waktu yang telah 
disepakati dengan syarat kualitas dan jumlah barang sesuai dengan kesepakatan dan ia tidak 
boleh menunutut tambahan harga. 

Dalam hal pesanan sudah sesuai dengan kesepakatan, hukumnya wajib bagi pembeli 
untuk menerima barang istishna’ dan melaksanakan semua ketentuan dalam kesepakatan 
istishna’. Akan tetapi, sekiranya ada barang yang dilunasi terdapat cacat atau barang tidak 
sesuai dengan kesepakatan, pemesan memiliki hak khiyar (hak memilih) untuk melanjutkan 
atau membatalkan akad. 

4. Objek Istishna’ 
Barang yang diakadkan atau disebut dengan al-mahal (المحل) adalah rukun yang 

kedua dalam akad ini. Sehingga yang menjadi objek dari akad ini semata-mata adalah 
benda atau barang-barang yang harus diadakan. Demikian menurut umumnya pendapat 
kalangan mazhab Al-Hanafi.169 

Namun menurut sebagian kalangan mazhab Hanafi, akadnya bukan atas suatu 
barang, namun akadnya adalah akad yang mewajibkan pihak kedua untuk mengerjakan 
sesuatu sesuai pesanan. Menurut yang kedua ini, yang disepakati adalah jasa bukan 
barang.170 
         Syarat-syarat objek akad menurut Fatwa DSN MUI, yaitu : 

1. Harus dapat dijelaskan spesifikasinya. 
2. Penyerahannya dilakukan kemudian. 

                                                           
169 Fathul Qadir oleh Ibnul Humaam 7/115) 
170 Al Mabsuth oleh As Sarakhsi  jilid 12 halaman 138; Fathul Qadir oleh Ibnul Humaam jilid 7 

halaman 115 



112 

 

 

3. Waktu dan tempat penyerahan barang harus ditetapkan berdasarkan 
kesepakatan 

4. Pembeli (mustashni’) tidak boleh menjual barang sebelum menerimanya. 
5. Tidak boleh menukar barang, kecuali dengan barang sejenis sesuai kesepakatan 
6. Memerlukan proses pembuatan setelah akad disepakati 
7. Barang yang diserahkan harus sesuai dengan spesifikasi pemesan, bukan barang 

missal. 
5. Shighah (ijab qabul) 

Ijab qabul adalah akadnya itu sendiri. Ijab adalah lafadz dari pihak pemesan yang 
meminta kepada seseorang untuk membuatkan sesuatu untuknya dengan imbalan tertentu. 
Dan qabul adalah jawaban dari pihak yang dipesan untuk menyatakan persetujuannya atas 
kewajiban dan haknya itu. 

Pelafalan perjanjian dapat dilakukan dengan lisan, isyarat (bagi yang tidak bisa 
bicara), tindakan maupun tulisan, bergantung pada praktik yang lazim di masyarakat dan 
menunjukan keridhaan satu pihak untuk menjual barang istishna’ dan pihak lain untuk 
membeli barang istishna’. Istishna tidak dapat dibatalkan, kecuali memenuhi kondisi: 

1) Kedua belah pihak setuju untuk membatalkannya 
2) Akad batal demi hukum karena timbul kondisi hukum yang dapat menghalangi 

pelaksanaan atau penyelesaian akad. 
6. Berakhirnya akad istishna 

Kontrak istishna bias berakhir berdasarkan kondisi kondisi berikut: 
a. Dipenuhinya kewajiban secara normal oleh kedua belah piahk, 
b. Persetujuan bersama kedua belah pihak untuk menghentikan kotrak 
c. Pembatalan hokum kontrak ini jika muncul sebab yang masuk akal untuk mencegah 

dilaksanakannya kontrak atau penyelesaiannya, dan masing masing pihak bisa 
menuntut pembatalannya. 

C. Soal – Soal Latihan 
1. Jelaskan Pengertian Salam !  
2. Jelaskan Dasar Hukum Salam ! 
3. Jelaskan Rukun As Salam ! 
4. Jelaskan Syarat As Salam ! 
5. Jelaskan Pengertian Istisnah ! 
6. Jelaskan Berakhirnya Muzara’ah ! 
7. Jelaskan Rukun dan Syarat Mukhabarah ! 
8. Jelaskan Dasar Hukum Mukhabarah ! 



113 

 

 

9. Jelaskan Obyek Istisnah ! 
10. Jelaskan Shighaat Istisnah !  
11. Jelaskan dan Berakhirnya Istisnah !  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



114 

 

 

BAB XI 
RAHN (GADAI) DAN WADHIAH 

 

Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Gadai, 
Dasar Hukum Gadai, Rukun Gadai, Pengertian Wadiah, Dasar Hukum Wadiah, Rukun  dan 
Syarat Wadiah, Macam – Macam Wadiah, dan Hukum Menerima Wadiah.  
 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Gadai 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Gadai 
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Wadiah 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Wadiah 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Wadiah 
- Memahami dan Menjelaskan Macam- Macam Wadiah 
- Memahami dan Menjelaskan Hukum Menerima Wadiah 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 

Rizki Putra, 1997. 



115 

 

 

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 
1995. 

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 
Progresif, 1997. 

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 
Haq: Jakarta:2004). 

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 

A. Gadai (al-Rahn) 
1. Pengertian Gadai (al-Rahn) 

Secara etimologi, gadai (al-rahn) yaitu pemenjaraan. Ada pula yang menjelaskan 
bahwa rahn adalah terkurung atau terjerat.171 Sedangkan menurut istilah ada beberapa 
definisi al-rahn yang dikemukakan para ulama fiqh.  

Ulama Malikiyah mendefinisikannya dengan: Harta yang dijadikan pemiliknya 

sebagai jaminan utang yang bersifat mengikat. 
Ulama  Hanafiyah mendefinisikannya dengan : Menjadikan sesuatu sebagai 

jaminan terhadap hak yang mungkin dijadikan sebagai pembayar hak itu, baik seluruhnya 

maupun sebagian. 
Sedangkan ulama Syafi’iyah dan Hanabilah mendefinisikan : Menjadikan materi 

(barang) sebagai jaminan utang, yang dapat dijadikan pembayar utang apabila orang 

yang berutang tidak bisa membayar utangnya itu.172  
2. Dasar Hukum Gadai (ar-Rahn) 

Sebagai referensi atau landasan hukum pinjam-meminjam dengan jaminan adalah 
firman Allah swt. berikut: 
“Jika kamu dalam perjalanan (dan bermu'amalah tidak secara tunai) sedang kamu tidak 

memperoleh seorang penulis, maka hendaklah ada barang tanggungan yang dipegang” 

(QS. Al-Baqarah: 283) 
3. Rukun Gadai 

                                                           
171 Hendi Suhendi. Fiqh Muamalht. (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2008), h. 105 
172 AH. Azharudin Lathif. Op. cit, h. 154 



116 

 

 

         Gadai atau pinjaman dengan jaminan suatu benda memiliki beberapa rukun, antara 
lain: 

a. Lafadz ( ijab dan qabul ) 
b. Aqid, yaitu yang menggadaikan (rahin) dan yang menerima gadai (murtahin). 
c. Barang yang dijadikan jaminan (borg), syarat pada benda yang dijadikan jaminan 

ialah keadaan barang itu tidak rusak sebelum janji utang harus dibayar. 
d. Ada utang, disyaratkan keadaan utang telah tetap. 

B. Wadiah 
1. Pengertian Wadiah 

   Secara etimologi wadi’ah ( الودعة) berartikan titipan (amanah). Kata Al-wadi’ah berasal 
dari kata wada’a (wada’a – yada’u – wad’aan) juga berarti membiarkan atau meninggalkan 
sesuatu.173 Sehingga secara sederhana wadi’ah adalah sesuatu yang dititipkan. 

Dalam literatur fiqh, para ulama berbeda-beda dalam mendefinisikannya, 
disebabkan perbedaan mereka dalam beberapa hukum yang berkenaan dengan wadi’ah 
tersebut yaitu perbedaan mereka dalam pemberian upah bagi pihak penerima titipan, 
transaksi ini dikatagorikan taukil atau sekedar menitip, barang titipan tersebut harus berupa 
harta atau tidak.174  
            Secara terminologi wadi’ah menurut mazhab hanafi, maliki dan hambali. Ada dua 
definisi wadi’ah yang dikemukakan ulama fiqh : 

·         Ulama Hanafiyah : 
 تسليط الغير على حفظ ماله
“mengikutsertakan orang lain dalam memelihara harta, (baik dengan ungkapan yang 

jelas, melalui tindakan, maupun melalui isyarat)” 
·         Ulama Malikiyah, Syafi’iyah, dan Hanabilah (Jumhur Ulama) : 

مخصوص توكيل في حفظ مملوك على وجه  
“mewakilkan orang lain untuk memelihara harta tertentu dengan cara tertentu”175  

·         Secara harfiah, Al wadiah dapat diartikan sebagai titipan murni dari satu pihak kepihak 
yang lain, baik individu maupun badan hukum, yang harus dijaga dan dikembalikan kapan 
saja si penitip menghendakinya.176  

                                                           
173 Kamus Arab-Indonesia, H.  Mahmud Yunus, 2005, Hidayakarya Agung; Jakarta, h. 495 
174 Hasan Abdullah Amin, al-wadi’ah al-mashrifiyah an-naqdiyah wa istitssmariha fi al-islam, 

(Jeddah : dar asy-syuruq, 1983), h 23-31 
175 Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah (2007: Gaya Media Pratama, Jakarta), h. 244-245 
176 Hulwati, ekonomi islam, (ciputat press, Jakarta:2006) h 106 



117 

 

 

·         Sementara itu menurut Menurut UU No 21 Tentang Perbankan Syariah yang dimaksud 
dengan “Akad wadi’ah” adalah Akad penitipan barang atau uang antara pihak yang 
mempunyai barang atau uang dan pihak yang diberi kepercayaan dengan tujuan untuk 
menjaga keselamatan, keamanan, serta keutuhan barang atau uang.  

2. Landasan Hukum Wadi’ah 
Ulama fiqh sependapat, bahwa wadi’ah adalah sebagai salah satu akad dalam 

rangka tolong menolong antara sesama manusia. Sebagai landasannya firman allah di 
dalam al-quran surah an-nisa : 58 

َ يَأمُْرُكُمْ أنَْ تؤَُدُّوا الأمَانَاتِ إِلَى أهَْلِهَا وَإِذاَ حَكَمْتمُْ بيَْنَ النَّاسِ أنَْ تحَْكُمُوا بِالْ  َ كَانَ إِنَّ �َّ ا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ �َّ َ نِعِمَّ عَدْلِ إِنَّ �َّ
  سَمِيعًا بَصِيرًا

58. Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak 
menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya 
kamu menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-
baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha mendengar lagi Maha melihat. 

Menurut para mufasir, ayat ini berkaitan dengan penitipan kunci Ka’bah kepada 
Usman bin Talhah (seorang sahabat Nabi) sebagai amanat dari Allah SWT. 
Dalam ayat lain disebutkan: 
  .... فليؤد الذي اؤتمن اما نته....
“..... Hendaklah orang dipercayai itu menunaikan amanat .... (al-Baqarah: 283). 

Di dalam hadits Rasulullah disebutkan: 
 اد الأمانة االى من ائتمنك ولا تخن من خنك (رواه أبو داود والتر ميذى والحاكم)
 
“Hendaklah amanat orang yang mempercayai anda dan janganlah anda menghianati orang 
yang menghianati anda.” (HR. Abu Daud, Tirmidzi dan Hakim). 
            Kemudian berdasarkan fatwa Dewan Syari’ah Nasional (DSN) No: 01/DSN 
MUI/IV/2000, menetapkan bahwa Giro yang dibenarkan secara syari’ah, yaitu giro yang 
berdasarkan prinsip Mudharabah dan Wadi’ah.  
            Demikian juga tabungan dengan produk Wadi’ah, dapat dibenarkan berdasarkan 
Fatwa DSN No: 02//DSN-MUI/IV/2000, menyatakan bahwa tabungan yang dibenarkan, 
yaitu tabungan yang berdasarkan prinsip Mudharabah dan Wadi’ah 
 

3. Rukun dan Syarat Wadi’ah 
Rukun Wadi’ah 
       Dalam hal ini persyaratan itu mengikat kepada mawaddi’, waddi’, dan wadi’ah. 
Mawaddi’ dan waddi’ mempunyai persyaratan yang sama yaitu harus baligh, berakal dan 



118 

 

 

dewasa. Sementara wadi’ah disyaratkan harus berupa suatu harta yang berada dalam 
kekuasaan/tantangan secara nyata.177  
            Menurut ulama ahli fiqh imam abu hanafi mengatakan bahwa rukun wadi’ah 
hanyalah ijab dan qobul. Namun menurut jumhur ulama mengemukakan bahwa rukun 
wadi’ah ada tiga yaitu: 

1. Orang yang berakad 
2. Barang titipan 
3. Sighah, ijab dan qabul 

Syarat 
1) Orang yang berakad. Orang yang berakad hendaklah orang yang sehat (tidak gila) 

diantaranya yaitu: 
            a. Baligh 
            b. Berakal 
            c. Kemauan sendiri, tidak dipaksa 

Dalam mazhab Hanafi baliqh dan berakal tidak dijadikan syarat dari orang yang sedang 
berakad, jadi anak kecil yang dizinkan oleh walinya boleh untuk melakukan akad wadi’ah 
ini. 

b. Barang titipan 
    Syarat syarat benda yang dititipkan 

1) Benda yang dititipkan diisyaratkan harus benda yang bisa disimpan. Apabila benda 
tersebut tidak bisa disimpan, seperti burung diudara atau benda yang jatuh kedalam 
air, maka wadiah tidak sah apabila hilang, sehingga tidak wajib diganti. Syarat ini 
dikemukakan oleh ulama-ulama hanafiah.178  

2) Syafi’iah dan hanabilah mensyaratkan benda yang dititipkan harus benda yang 
mempunyai nilai atau qimah dan dipandang sebagai maal, walaupun najis. Seperti 
anjing yang bisa dimanfaatkan untuk berburu atau menjaga keamanan. Apabila 
benda tersebut tidak memiliki nilai, seperti anjing yang tidak ada manfaatnya, maka 
wadi’ah tidak sah.179  

3) Sighah (akad). Syarat sighah yaitu kedua belah pihak melafazkan akad yaitu orang 
yang menitipkan (mudi’) dan orang yang diberi titipan (wadi’). Dalam perbankan 
biasanya ditandai dengan penanda tanganan surat/buku tanda bukti penyimpanan. 

 

                                                           
177 Umer chapra, system moneter islam ( gema insani, Jakarta ; 2000) h 200 
178 Ibnu Abidin, hasyisah radd al-mukhtar, (Beirut; Dar al-Fikr, 1992) h. 328 
179 Abdurrahan al-jaziri, kitab al fiqh `ala al-madzahib al arba`ah juz 3 (Beirut ; dark al fikr) h 249 



119 

 

 

3 Macam-macam Wadi’ah 
A. Wadi’ah yad-amanah 
Para ulama ahli fiqh mengatakan bahwa akad wadi’ah bersifat mengikat kedua belah 

pihak. Akan tetapi, apakah orang yang tanggung jawab memelihara barang itu bersifat ganti 
rugi (dhamaan = الضمان). 
Ulama fiqh sepakat, bahwa status wadi’ah bersifat amanat, bukan dhamaan, sehingga 
semua kerusakan penitipan tidak menjadi tangggung jawab pihak yang menitipi, berbeda 
sekiranya kerusakan itu disengaja oleh orang yang dititipi, sebagai alasannya adalah sabda 
Rasulullah: 

 )الدار قطنى ليس على المسودع غير المغل ضمان (رواه البيهقى و
“orang yang dititipi barang, apabila tidak melakukan pengkhianatan tidak dikenakan ganti 
rugi.” (HR. Baihaqi dan Daru-Quthni) 
Dalam riwayat lain dikatakan: 
 (قطنيى الداررواه) مؤتمن على لاضمان
 “tidak ada ganti rugi terhadap orang yang dipercaya memegang amanat.” (HR. Daru-
Quthni”). 
Dengan demikian, apabila dalam akad wadi’ah ada disyaratkan untuk ganti rugi atas orang 
yang dititipi maka akad itu dianggap tidak sah. dan orang yang dititipi pun juga harus 
menjaga amanat dengan baik dan tidak menuntut upah (jasa) dari orang yang menitipkan. 

B. Wadi’ah yad-dhamanah 

Akad ini bersifat memberikan kebebasan kepada pihak penerima titipan dengan atau tanpa 
seizin pemilik barang dapat memanfaatkan barang dan bertanggung jawab terhadap 
kehilangan atau kerusakan pada barang yang dinggunakannya. 

4. Hukum Menerima Wadi’ah 
·         Sunnah, bagi orang yang percaya kepada dirinya bahwa dia sanggup menjaga titipan 

yang diseerahkan kepadanya. 
·         Mubah, hukum menerima benda titipan dapat berhukum mubah (boleh) jika seorang 

mengatakan kepada si penitip bahwa dirinya khawatir akan berkhianat namun si pentitip 
yakin dan tetap mempercayai bahwa orang tersebut dapat diberikan amanah. 

·         Haram, apabila dia tidak kuasa atau tidak sanggup menjaga barang yang dititipkan 
sebagaiman mestinya, karena seolah-olah ia membukakan pintu untuk kerusakan atau 
lenyapnya barang yang dititipkan itu. 

·         Wajib, hukum menerima benda titipan dapat berhukum wajib jika tidak ada orang jujur 
dan layak selain dirinya. 



120 

 

 

·         Makruh, yaitu bagi orang yang dapat menjaganya, tetapi ia tidak percaya kepada dirinya 
boleh jadi kemudian hari hal itu akan menyebabkan dia berkhianat terhadap barang yang 
dititipkan kepadanya.180  

C. Soal – Soal Latihan 
1. Jelaskan Pengertian Gadai !  
2. Jelaskan Dasar Hukum Gadai ! 
3. Jelaskan Rukun Gadai! 
4. Jelaskan Pengertian Wadiah ! 
5. Jelaskan Dasar Hukum Wadiah ! 
6. Jelaskan Rukun  dan Syarat Wadiah ! 
7. Jelaskan Macam – Macam Wadiah ! 
8. Jelaskan Hukum Menerima Wadiah ! 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           

180 Sulaiman rasjid , fiqh islam (Bandung, Sinar Baru, 1994) h330 



121 

 

 

BAB XII 
HIBAH 

 
 
Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Definisi Hibah, 
Kedudukan Hibah, Rukun dan Syarat Hibah, Macam Hibah, Dasar Hukum Hibah, dan 
Hikmah Hibah.  
 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Definisi Hibah 
- Memahami dan Menjelaskan Kedudukan Hibah 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Hibah 
- Memahami dan Menjelaskan Macam-Macam Hibah 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Hibah 
- Memahami dan Menjelaskan Hikmah Hibah 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 

Rizki Putra, 1997. 



122 

 

 

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 
1995. 

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 
Progresif, 1997. 

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 
Haq: Jakarta:2004). 

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 
A. Definisi Hibah 

Kata hibah merupakan bentuk maşdar dari kata wahaba-yahabu - hibatan ( يهب  –هبة
 yang digunakan dalam Al-Qur`an beserta kata derivatifya sebanyak 25 (dua puluh (وهب –
lima) kali dalam 13 surat.181 Dalam kamus Al-Munawir, hibah diartikan dengan 
“pemberian.182 Sementara Sayyid Sabiq berpandapat bahwa hibah diambil dari kata hubūb 

al-rīḥ yang artinya hembusan angin.183  
Setelah membahas pengertian hibah dari segi kebahasaan, para ulama juga 

memberikan pengertian secara termonologi atau istilah. Diantara pendapat para ulama 
yaitu: 

- Muhammad al-Syarbini dalam kitab Al-Muġnī mendefinisikan hibah sebagai 
berikut: 

 العقد يفيد التمليك بلا عو ض حا ل الحيا ة تطو عا
“Akad yang menjadikan kepemilikan tanpa adanya pengganti ketika masih hidup dan 

dilakukan secara sukarela”184  
Abdul Rahman al-Jaziri dalam bukunya Fikih Empat mazhab menghimpun definisi 

hibah dari empat mazhab, yaitu menurut mazhab Hanafi, hibah adalah memberikan suatu 
benda tanpa menjanjikan imbalan seketika. Kemudian menurut mazhab Maliki, hiabah 

                                                           
181 Ali Audah, Konkordansi Al-Qur`ān (Panduan Kata Dalam Mencari Ayat Al-Qur`ān), (Bogor, 

Pustaka Lintera Antara, 1991), cet. I. 224 – 470. Diantaranya dalam QS. [3]: 8, QS. [19]: 5, QS. [26]: 83,  
182 Ahmad Warson Al-Munawir, Kamus Al-Munawir Arab-Indonesia, (Yogyakarta, Pustaka 

Progresif, 1997), h. 1584. 
183 Sayyid Sabiq, Terjemah Fiqh al-Sunnah Juz V, (Jakarta. Cakrawala Publishing, 2009), h.  547. 
184 Abdu Shomad, Hukum Islam – Panorama Prinsip Syariah dalam Huku di Indonesia, (Jakarta, 

Cakrawala Publishing, 2002),h 242 



123 

 

 

adalah memerikan suatu barang milik sendiri tanpa mengharap suatu imbalan kepada orang 
yang diberi. Mazhab Syafi’i memberikan definisi hibah secara singkat, yaitu memberikan 
barang milik sendiri secara sadar sewaktu hidup. Sebaliknya, mazhab Hanafi memberikan 
definisi yang lebih rinci, yaitu pemilikan harta dari seorang terhadap orang lain yang 
mengakibatkan orang yang diberi boleh melakukan tindakan hukum terhadap harta itu 
ketika masih hidup dan tanpa mengharap imbalan.185  

 
B. Kedudukan Hibah 
Artinya: memberikan harta yang dicintainya kepada kerabatnya. (Al-Baqarah: 177.   

في الأ د ب وعن أ بي هريرة رضي الله عنه عن النبي صل الله عليه وسلم قال : (تها د و ا تحا بوا) روا ه اليخا ي 
 المفرد وا بويعلي بإ سنا د حسن

Artinya: Dari Abu Hurirah r.a bahwa Rasulullah SAW bersabda; “Saling memberi 

hadiahlah kamu sekalian, agar kalian saling mencintai”. Riwayat Bukhari dalam kitab Al-

Adab al-Mufrad dan Abu Ya’la dengan sanad hasan.186  
Berdasarkan ayat Al-Qur`an dan hadits di atas jumhur ulama berpendapat bahwa 

hibah hukumnya manḓub (sunnah) dalam Islam. Hibah juga suatu bentuk kepedulian sosial 
yang positif dengan cara saling tolong-menolong antar sesama. Selain pendapat di atas juga 
ulama berpendapat bahwa hukum hibah itu mubah karena hanya bertujuan untuk taqarrub 
(mendekatkan diri / hubungan) antara pemberi dan penerima hibah. Jika dikaitkan dengan 
perbuatan hukum, hibah termasuk salah satu bentuk pemindahan hak milik. Di mana 
penghibah memberikan hak miliknya dengan sukarela tanpa ada kewajiban mengembalikan 
atau ganti rugi bagi penerima hibah. 
C. Rukun dan Syarat Hibah 

1. Rukun Hibah 
Hibah tidak akan terwujud tanpa terpenuhi rukun-rukunnya, dalam kitab al-Syarḥ 

al-Ṣaġīr disebutkan bahwa rukun hibah ada 4 (empat),187 diantaranya: 
1. Pemberi Hibah (Al-Wāhib) 
2. Harta yang Dihibahkan (Al-Mauhub) 
3. Penerima Hibah (Al-Mauhub Lah) 
4. Siġat (Ijab – Qabul) 

                                                           
185 Abdurrahman al-Jaziri, Fikih Empat Mazhab(terjemahan dari Kitab al-Fiqh ‘alā Madzāhib al-

Arba’ah), (Jakarta, Rajawali Press, 2007), h. 453 
186 Hasbi as-Shiddieqy, Koleksi Hadits-hadits Hukum, (Jakarta, Rajawali Press, 1990), h 186 
187 http://ayukholifa.blogspot.com 



124 

 

 

Selain pendapat diatas, mazhab Hanabilah menyebutkan bahwa rukun hibah ada 3 
(tiga), yaitu: 

a) Orang-orang yang Berakad (‘Aqidain) 
b) Harta yang Dihibahkan (Al-Mauhub) 
c) Siġat (Ijab-Qabul)188  

B. Syarat Hibah 
Setelah terpenuhinya semua rukun hibah, maka masing-masing dari rukun itu 

memiliki syarat-syarat tertentu, yaitu: 
1. Syarat Bagi Pemberi Hibah (Al-Wahib) 
- Al-Wahib merupakan pemilik dari barang yang dihibahkan 
- Baliġ, merdeka dan berakal 
- Pemeberian haruslah atas dasar keinginan sendiri, bukan paksaan.189  
2. Syarat Bagi Penerima Hibah (Al-Mauhub Lah) 
Penerima hibah harus benar-benar maujud secara fisik atau diketahui keberadaannya 

saat pemberian hibah. Jika berupa fisik keberadaannya masih dalam prediksi, misalnya 
janin yang ada dalam kandungan, maka hibah tidak sah. Kamudian jika penerima hibah 
dianggap tidak mumuayyiz, maka boleh diserahkan melalui walinya.190  

3. Syarat Harta yang Dihibahkan (Al-Mauhub) 
- Harta yang dihibahkan ada ketika akad berlangsung 
- Harta meupakan milik orang yang mengihbahkan 
- Harta itu bernilai menurut syara’ 
- Dapat dimiliki hartanya 
- Harta itu dikhususkan agar jelas dzat-nya191 
4. Syarat Siġat (Ijab – Qabul) 
- Antara Ijab dan Qabul harus bersesuaian 

 
D. Macam-macam Hibah 

Pembagian Hibah Ditinjau Dari Segi ubyek Pemberi Hibah (Al-Wāhib) 
2. Pemberi Hibah adalah Allah SWT  

Artinya: (Ibrahim berdoa): "Ya Tuhanku, berikanlah kepadaku hikmah dan masukkanlah 

Aku ke dalam golongan orang-orang yang saleh.(Al-Syu’arā: 83)  

                                                           
188 Ibid 
189 M. Abdul Aziz, Fiqh Muamalah. (Yogyakarta, Pustaka Progresif, 2008), h. 358. 
190 Sayyid Sabiq,  Fiqh al-Sunnah Juz V. 551 
191 Ibn Rusyd, Bidāyat al-Mujtahid wa Niḥāyat al-Muqtasid Juz II, (Semarang, Toha Putra, 2004), h. 

245. 



125 

 

 

Ayat diatas merupakan salah satu contoh hibah yang mana diberikan oleh Allah 
SWT, hibah semacam ini merupakan sebuah anugerah dan karunia-Nya. Kata hikmah 
diatas dimaksudkan agar Nabi Ibrahim dijadikan orang yang bijaksana. Dan pemberian 
anugerah dari Allah SWT merupakan jawaban atas doa yang dipanjatkan hamba pada-Nya.  

B. Pemberi Hibah adalah Manusia  
Artinya: Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat itu suatu kebajikan, 

akan tetapi Sesungguhnya kebajikan itu ialah beriman kepada Allah, hari Kemudian, 

malaikat-malaikat, kitab-kitab, nabi-nabi dan memberikan harta yang dicintainya kepada 

kerabatnya, anak-anak yatim, orang-orang miskin, musafir (yang memerlukan 

pertolongan) dan orang-orang yang meminta-minta; dan (memerdekakan) hamba sahaya, 

mendirikan shalat, dan menunaikan zakat; dan orang-orang yang menepati janjinya 

apabila ia berjanji, dan orang-orang yang sabar dalam kesempitan, penderitaan dan 

dalam peperangan. mereka Itulah orang-orang yang benar (imannya); dan mereka Itulah 

orang-orang yang bertakwa. (Al-Baqarah: 177)192  
Ayat diatas merupakan anjuran untuk berbagi memberi harta baik berupa hibah 

ataupun şadaqah pada orang-orang yang kita cintai dan kasihi, juga orang-orang yang 
membutuhkan pertolongan kita. 

Pembagian Hibah Ditinjau Dari Segi Waktu 
a. Hibah Mu`abbad 

Mu`abbad disini dimaksudkan pada kepemilikan penerima hibah terhadap barang 
hibah yang diterimanya. Kata mu`abbad seniri dapat diartika dengan selamanya atau 
sepanjang masa. Hibah dalam kategori ini tidak bersyarat, barang sepenuhnya menjadi 
milik mauhub lah. Sehingga dia mampu melakukan tindakan hukum pada barang tersebut 
tanpa ada batasan waktu. 

b. Hibah Mu`aqqat 
Hibah jenis mu`aqqat merupakan hibah yang dibatasi karena ada syarat-syarat 

tertentu dari pemberi hibah berkaitan dengan tempo atau waktu. Harta yang dihibahkan 
biasanya hanya berupa manfaat, sehingga penerima hibah tidak mempunyai hak milik 
sepenuhnya untuk melakukan tindakan hukum. Terdapat dua bentuk hibah yang bersyarat, 
yaitu Al-‘Umrā dan Al-Ruqba. Al-‘Umrā adalah hibah yang hanya diberikan pada 
seseorang (penerima hibah) sepanjang hidupnya. Jika penerima hibah itu meninggal maka 

                                                           
192 Abdu Shomad, Hukum Islam. 243 



126 

 

 

harta yang dihibahkan kembali pada penghibah atau ahli warisnya. Rasulullah bersabda: 
‘Umra diperbolehkan. (HR. Bukhari, Muslim, Abu Daud dan Nasa`i).193 

Selanjutnya yaitu Al-Ruqba yang artinya mengawasi satu sama lain.194 Di sini antara 
pemberi dan penerima hibah saling mengawasi siapakah diantara mereka yagn memiliki 
umur lebih panjang maka dialah yang akan memiliki harta tersebut sampai ke anak-cucu 
atau ahli waris mereka, oleh karena itu barang yang dihibahkan secara otomatis langsung 
berpindah kepemilikannya pada pihak yang masih hidup ketika salah satu dari mereka 
meninggal dunia.195  
E. Hikmah Hibah 

Hikmah disyari’atknnya hibah sangatlah besar, karena hibah dapat menghilangkan rasa 
iri dengki, kemudian dapat menyatukan hati dalam cinta kasih dan saling menyayangi satu 
sama lain. Hibah menunjukan kemuliaan akhlak, di mana memberi adalah suatu sifat 
kesempurnaan yang dimiliki oleh Allah SWT, sebagai mana yang terdapat dalam salah satu 
firmannya yang berbunyi:  
Artinya: (mereka berdoa): "Ya Tuhan kami, janganlah Engkau jadikan hati kami condong 

kepada kesesatan sesudah Engkau beri petunjuk kepada kami, dan karuniakanlah kepada 

kami rahmat dari sisi Engkau; Karena Sesungguhnya Engkau-lah Maha pemberi 

(karunia)".(Ali ‘Imran: 8)196  
Apabila seseorang suka memberi maka sesungguhnya dia telah belajar 

menghilangkan kebakhilan jiwa, memberikan kebahagiaa di hati orang yang diberi dan 
menumbuhkan rasa kasing sayang diantara mereka. Dan yang paling penting yaitu 
mempererat tali silaturahim sebagai mana yang diperintahan Allah SWT dalam firmanya 
yang berbunyi:  
Artinya: Orang-orang yang merusak janji Allah setelah diikrarkan dengan teguh dan 

memutuskan apa-apa yang Allah perintahkan supaya dihubungkan dan mengadakan 

kerusakan di bumi, orang-orang Itulah yang memperoleh kutukan dan bagi mereka tempat 

kediaman yang buruk (Jahannam).(Al-Ra’d: 25) 
F. Soal – Soal Latihan 

1. Jelaskan Definisi Hibah !  
2. Jelaskan Kedudukan Hibah ! 
3. Jelaskan Rukun dan Syarat Hibah ! 

                                                           
193 HR. Bukhari dan Musilm, Kitab Shahih Bukhari & Muslim, (Depok, Alita Aksara Media, 2012), 

432. 
194 http://ayukholifa.blogspot.com 
195 Sayyid Sabiq,  Fiqh al-Sunnah Juz V. 565 
196 Ibid 



127 

 

 

4. Jelaskan Macam Hibah ! 
5. Jelaskan Dasar Hukum Hibah ! 
6. Jelaskan Hikmah Hibah ! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



128 

 

 

BAB XIII 
WASIAT 

 
 
Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Wasiat, 
Dasar Hukum Wasiat, Rukun dan Syarat Wasiat.  
 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Wasiat 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Wasiat 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Wasiat 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 

Rizki Putra, 1997. 
D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 

1995. 
E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 

Progresif, 1997. 



129 

 

 

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 
Haq: Jakarta:2004). 

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 
Kencana , 2010. 

H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 

A. Pengertian Wasiat 

Keberadaan wasiat sebagai suatu proses peralihan harta ternyata telah berlangsung 
cukup lama. Pada masa-masa sebelum kedatangan Islam, pelaksanaan wasiat kurang 
mengedepankan prinsip kebenaran dan keadilan. Hal ini antara lain terlihat pada masa 
Romawi. Selanjutnya, pada masa Arab Jahiliyah, wasiat diberikan kepada orang lain 
dengan tujuan untuk berlomba-lomba menunjukkan kemewahan, sedangkan kerabat yang 
ada ditinggalkan dalam keadaan miskin dan membutuhkan. Kondisi ini kemudian berubah 
dengan datangnya Islam yang mengarahkan tujuan wasiat kepada dasar-dasar kebenaran 
dan keadilan. Oleh karena itu, kepada pemilik harta diwajibkan untuk berwasiat kepada 
orang tua dan karib kerabat sebelum dilakukan pembagian harta warisan.197  

Untuk dapat memahami konsep wasiat dalam Islam secara menyeluruh, maka terlebih 
dahulu perlu dijelaskan pengertian wasiat, baik secara etimologis maupun terminologis 
berdasarkan pendapat para ulama disertai dengan landasan argumentasi mereka.  

Secara etimologis, kata "wasiat" berasal dari Bahasa Arab وصيّة  -يوصي -وصي وصيت  ;
 198 Dalam al Qur`an, kata "wasiat" dan.(aku menyampaikan sesuatu)أوصلته  yang berartiالشئ 
yang seakar dengan itu mempunyai beberapa arti, diantaranya berarti menetapkan, seperti 
yang terdapat dalam Q.S. al An`am ayat 144 ( ُ بهَِذاَ أمَْ كُنْتمُْ شُهَداَءَ إِذْ وَ  اكُمُ �َّ صَّ ), memerintahkan 
terdapat dalam Q.S. Luqman ayat 14 ( ِيْنَا الْلإنْسَانَ بوَِالِديَْه  dan Q.S. Maryam ayat 31 (وَوَصَّ
كَاةِ مَا دمُْتُ حَيØا ) لاةِ وَالزَّ  mensyari`atkan atau menetapkan, sebagaimana terdapat ,(وَأوَْصَانِي بِالصَّ
dalam Q.S. an-Nisa` ayat 11 ( ْفِي أوَْلادِكُم ُ  ,Berdasarkan makna kata-kata di atas .(يوُصِيكُمُ �َّ

                                                           
197 Wahbah al Zuhailiy, al Fiqh al Islamiy wa Adillatuh, (Damaskus : Dar al Fikr, 2002), Juz 10, h. 

7438 
198 http://dian-mustika.blogspot.com 



130 

 

 

dapat dipahami bahwa kata wasiat mengandung perintah yang harus dijalankan oleh pihak 
lain.199  

Dalam pengertian yang lebih luas, wasiat dipahami dengan  

 العهد إلي الغير في القيام بفعل أمر حال حياته أو بعد وفاته 

Pesan atau janji seseorang kepada orang lain untuk melakukan suatu perbuatan, baik 

ketika orang yang berwasiat masih hidup atau sudah wafat.200  

Secara terminologis, para fuqaha` berbeda pendapat dalam mendefinisikan wasiat. 
Menurut mayoritas ulama Hanafiyah, wasiat adalah  

 تمليك مضاف إلي ما بعد الموت بطريق التبرع 

"Pemberian hak milik yang dilaksanakan setelah pemberinya meninggal dunia dengan 

jalan tabarru` (sukarela).201  

Menurut Mahmashani dalam Kitab al Mabadi` al Syar`iyyah wa al Qanuniyyah, 
definisi tersebut mencakup tiga hal pokok,202 yaitu : 

1. Wasiat merupakan pemindahan hak milik berupa harta yang meliputi benda (hak 

milkiyyah) dan jasa (hak al intifa`). 
2. Pemindahan harta wasiat tersebut berlaku setelah wafat. Hal inilah yang 

kemudian membedakan wasiat dengan hibah, dimana hibah berlaku ketika 
pemberinya masih hidup. 

3. Wasiat semata-mata dilakukan untuk kebaikan, artinya tanpa mengharapkan 
imbalan apapun. Hal ini pula yang membedakan dengan jual beli, hadiah, dan 
lain-lain.  

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa wasiat adalah pemilikan harta, baik berupa 
benda ataupun jasa yang pelaksanaannya dikaitkan dengan waktu setelah wafatnya 
pewasiat tanpa mengharapkan imbalan apapun. 

                                                           
199 Fathurrahman Djamil, Wasiat : Makna, Urgensi dan Kedudukannya dalam Islam dalam Jurnal 

Mimbar Hukum No. 38 Tahun IX 1998, h. 5 
200 Wahbah al Zuhailiy, op.cit, h. 7439-7440 
201 Syams al Din al Syarakhsiy, al Mabsuth Syarh al Kafiy, (Mesir : t.pn, 1331 H), Juz XXVII, h. 

142; lihat juga al Mahammi Subhi al Mahmashani, al Mabadi` al Syar`iyyah wa al Qanuniyyah, (Beirut : Dar 
al `Ilm al Malayin, 1967), Cet. IV, h. 151 

202 http://dian-mustika.blogspot.com 



131 

 

 

Lebih lanjut, ulama dari kalangan Malikiyah memberikan definisi yang lebih rinci 
dengan memasukkan jumlah harta yang dapat diwasiatkan. Menurut mereka, wasiat 
adalah203  

 عقد يوجب حقا في ثلت مال عاقد يلزم بموته أو يوجب نيابة عنه بعده 

"Transaksi yang mengharuskan penerima wasiat berhak memiliki 1/3 harta peninggalan si 

pemberi wasiat setelah meninggal atau mengharuskan penggantian hak 1/3 harta si 

pewasiat kepada penerima." 

Ulama dari kalangan Syafi`iyah mendefinisikan wasiat :204 

  موت سواء اضافه لفظا أو لاالوصية تبرّع بحقّ مضاف إلى ما بعد ال

"Wasiat adalah suatu perbuatan baik dengan memberi hak yang pelaksanaannya 

berlaku setelah wafat, baik diucapkan atau tidak" 

Para ulama dari kalangan Hanabilah memberikan rumusan yang lebih sederhana 
dibandingkan ulama-ulama dari kalangan mazhab lain :205 

الوصية هي الأمر با لتصرّف بعد الموت كأن يوصي شخصا بأن يقوم على أولاده الصغار أو يزوج بناته أو يفرق 
 ثلث ماله أو نحو ذلك

"Transaksi yang berlaku setelah wafat, seperti berwasiat kepada seseorang agar 

memelihara anaknya yang masih kecil atau mengawini anak perempuannya atau 

menyisihkan 1/3 hartanya, dan lain-lain."  

Menurut al Sayyid al Sabiq, wasiat adalah206  

  هبة الانسان غيره عينا او دينا او منفعة على ان يملك الموصى له الهبة بعد موت الموصى

"Pemberian seseorang kepada orang lain, berupa benda, piutang atau manfaat, agar si 

penerima memiliki pemberian itu setelah si pewasiat meninggal." 
Apabila dicermati, beberapa definisi wasiat yang dikemukakan di atas terlihat 

memiliki persamaan, yaitu: a) wasiat adalah suatu perbuatan baik dengan memberikan hak 
kepada orang lain, b) wasiat itu berlaku setelah pemberi wasiat meninggal dunia. Namun, di 

                                                           
203 Abd al Rahman al Jaziri, Kitab Fiqh `ala Mazahib al Arba`ah, (Beirut : Dar al Fikr, 1986), Juz 

III, h. 316 
204 Ibid 
205 Ibid 
206 l-Sayid al-Sabiq, Fiqh Sunnah, (Kairo: Maktabah Dar al-Turats, [t.th]), juz.III, h. 414-415 



132 

 

 

samping itu, dari definisi di atas terdapat juga beberapa perbedaan seperti ulama 
Malikiyyah lebih cenderung menekankan tentang jumlah wasiat yakni sepertiga harta, 
tanpa mengungkapkan bahwa wasiat adalah perbuatan baik tanpa imbalan (tabaru’). 
Definisi wasiat dalam rumusan ulama Syafi’iyyah hampir sama dengan definisi ulama 
Hanafiyyah namun lebih menekankan bahwa berlakunya wasiat setelah wafat si pewasiat. 
Ulama Hanabilah juga tidak mengungkapkan bahwa wasiat adalah perbuatan baik tanpa 
imbalan, yang membedakannya dengan transaksi jual beli, sedekah, dan lain-lain. Al-
Sayyid al-Sabiq menggunakan kata hibah, tetapi yang dimaksudkannya adalah hibah yang 
berlaku setelah wafatnya si pemberi hibah. Sekalipun tidak mengungkapkan kalimat tanpa 
imbalan, namun dengan kata hibah sudah dapat dipahami bahwa wasiat adalah pemberian 
tanpa imbalan.  

Sementara itu dalam Kompilasi Hukum Islam dijelaskan bahwa definisi wasiat 
adalah pemberian suatu benda dari pewaris kepada orang lain atau lembaga yang akan 
berlaku setelah pewaris meninggal dunia.207 Pengungkapan kata “pewaris” dalam definisi 
ini, menurut penulis, kurang tepat karena wasiat tidak persis sama dengan warisan, 
semestinya diganti dengan “pewasiat”. 

Dalam KUH Perdata, wasiat sering disebut dengan istilah testament. Namun 
demikian, ada perbedaan prinsipil antara wasiat menurut hukum Islam dengan testament, 

terutama yang menyangkut kriteria dan persyaratannya.208  

B Dasar Hukum Wasiat 

Menurut para ulama, hukum pelaksanaan wasiat telah diatur dalam al Qur`an, al 
Sunnah, dan Ijma`.  

1. Ayat-ayat yang Berhubungan dengan Wasiat  

Dalam al Qur`an, ketentuan tentang wasiat diungkap secara tegas dalam Q.S. al 
Baqarah (2) ayat : 180 

عَلَى مْ إِذاَ حَضَرَ أحََدكَُمُ الْمَوْتُ إِنْ ترََكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِديَْنِ وَالأْقَْرَبيِنَ بِالْمَعْرُوفِ حَقØا كُتِبَ عَليَْكُ 
 )180الْمُتَّقِينَ(

Artinya : "Diwajibkan atas kamu apabila seseorang di antara kamu kedatangan tanda-

tanda maut, jika dia meningggalkan harta yang banyak, berwasiat untuk ibu bapak dan 

karib kerabatnya secara ma`ruf. Ini adalah kewajiban atas orang-orang yang bertaqwa."  

                                                           
207 http://dian-mustika.blogspot.com 
208 Ibid 



133 

 

 

Selanjutnya, ketentuan wasiat ini juga terdapat dalam potongan ayat 11 dan 12 surat 
an-Nisa`. Dalam ayat 11 dinyatakan : 

 مِنْ بعَْدِ وَصِيَّةٍ يوُصِي بهَِا أوَْ ديَْنٍ 

Artinya : "…sesudah dipenuhi wasiat yang dia buat atau sesudah dibayar hutangnya." 

Berikutnya, ayat 12 surat an-Nisa` juga menegaskan hal yang sama : 

 ديَْنٍ مِنْ بعَْدِ وَصِيَّةٍ توُصُونَ بهَِا أوَْ 

Ketentuan mengenai wasiat ini juga diatur dalam Q.S. al Maidah (5) ayat 106 :  

 لٍ مِنْكُمْ يَاأيَُّهَا الَّذِينَ ءَامَنوُا شَهَادةَُ بيَْنِكُمْ إِذاَ حَضَرَ أحََدكَُمُ الْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثنَْانِ ذوََا عَدْ 

Artinya: "Hai orang-orang yang beriman, apabila salah seorang di antara kamu 

menghadapi kematian, sedang dia akan berwasiat, maka hendaklah (wasiat itu) disaksikan 

oleh dua orang yang adil di antara kamu." 

2. Hadits-hadits yang Berhubungan dengan Wasiat  

Dalil hukum disyari`atkannya wasiat juga diatur dalam beberapa hadits, di antaranya 
:  

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ص م قال : ما حقّ امرئ مسلم له شئ يوصي فيه يبيت 
  209ليلتين إلاّ ووصيتّه مكتوبة عنده (رواه البخاري و مسلم و ابو داود و الترمذي و النسائ و الدارمي)

Artinya : Dari Abdullah ibn Umar R.A. bahwa Rasulullah SAW pernah bersabda : 

"Tidak ada seorang muslim pun yang memiliki sesuatu yang (pantas untuk) diwasiatkan 

dan ia masih mempunyai kesempatan hidup selama dua malam melainkan (hendaklah) ia 

mempunyai wasiat yang ditulis." (H.R. Bukhariy, Muslim, Abu Dawud, al Turmudziy, al 
Nasa`i, dan al Darimiy) 

عن ابي أمامة الباهلى قال : سمعت رسول الله ص م يقول فى خطبته عام حجّة الوداع : إنّ الله تبارك و تعالى 
  210قد أعطى كلّ ذى حقّ حقّه فلا وصيّة لوارث

Artinya : Dari Abi Umamah al Bahiliy ia pernah berkata : "Saya pernah mendengar 

Rasulullah SAW bersabda di dalam khutbahnya pada waktu haji Wada`", 

                                                           
209 Ahmad ibn Ali ibn Hajar al Asqalaniy, Fath al Bary, (t.tp : al Maktabah al Salafiyah, t.th), h. 355; 

lihat juga Abu al Husain Muslim ibn al Hajjaj ibn Muslim al Qusyairiy, al Jami` al Shahih, (Beirut : Dar al 
Fikr, t.th), Jilid 5, h. 70; Abu Dawud Sulaiman ibn al Asy`as al Sijistani, Sunan Abu Dawud, (Beirut : Dar al 
Fikr, 1994), Jilid 3, h. 32; Abu Isa Muhammad ibn Isa ibn Surah al Turmudziy, al Jami` al Shahih, (Beirut : 
Dar al Fikr, 1983), Jilid 3, h. 292 

210 Abu Isa Muhammad ibn Isa ibn Surah al Turmudziy, ibid., h. 293 



134 

 

 

"Sesungguhnya Allah Tabaraka wa Ta`ala telah memberikan kepada 

masing-masing apa yang menjadi haknya, maka tidak ada wasiat bagi ahli 

waris." (H.R. al Turmudziy dan Abu Dawud)  

عن عامر بن سعد عن ابيه قال عادني رسول الله ص م في حجّه الوداع من وجع اشفيت منه على الموت فقلت 
يا رسول الله بلغنى ما ترى من الوجع و انا ذو مال و لا يرثنى إلاّ ابنة لى واحدة أفأتصدق بثلثى مالى قال لا 

قال لا الثلث و الثلث كثير إنّك أن تذر و رثتك أغنياء خير من أن تذرهم عالة قال قلت أفأتصدق بشطره 
 211يتكففون الناس (رواه مسلم) 

Artinya : Dari `Amir ibn Sa`ad dari ayahnya, ia pernah berkata, "Rasulullah SAW pernah 

pada waktu haji Wada` mengunjungi saya waktu saya sakit yang bakal membawa mati 

saya, lalu saya bertanya kepada beliau, "Wahai Rasulullah, sudah sampai pada diri saya 

sakit seperti yang telah engkau lihat sendiri sedangkan saya mempunyai banyak harta dan 

tidak ada yang bakal mewarisi saya kecuali anak perempuan, bolehkah saya sedekahkan 

dua pertiga harta saya ini?" Beliau bersabda : "Tidak". Saya bertanya lagi, "Saya 

sedekahkan setengahnya ?" Beliau bersabda : "Tidak, sepertiga dan sepertiga itu banyak". 

Sesungguhnya kamu meningggalkan ahli warismu dalam keadaan kaya itu lebih baik 

daripada kamu meninggalkan mereka dalam keadaan meminta-minta kepada orang lain." 

(H.R. Muslim)  

Dalil tentang bolehnya melaksanakan wasiat juga disandarkan kepada ijma` para 
ulama. Pada dasarnya, para ulama sepakat bahwa tindakan wasiat merupakan syari`at Allah 
dan Rasul-Nya. Hal ini didasarkan pada ayat-ayat dan hadits di atas212 yang 
mengedepankan urgensi pelaksanaan wasiat, tidak hanya bagi orang yang berwasiat, tetapi 
juga bagi penerima wasiat dan ahli waris yang akan ditinggalkan. Dengan demikian, di 
samping sebagai sedekah yang ditujukan untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT, 
wasiat juga menjadi salah satu cara pemerataan harta peninggalan bagi mereka yang tidak 
mendapatkan hak waris sedangkan mereka adalah kerabat dekat.  

C. Rukun dan Syarat Wasiat 

Berkenaan dengan rukun dan syarat wasiat, terjadi perbedaan pendapat di kalangan 
para ulama. Perbedaan pendapat ini agaknya disebabkan oleh cara pandang mereka dalam 
menentukan apakah wasiat merupakan tindakan hukum yang bisa sah dan berlaku secara 
sepihak tanpa keterlibatan pihak yang menerima atau bersifat sebaliknya. Hal ini antara 

                                                           
211 Abu al Husain Muslim ibn al Hajjaj ibn Muslim al Qusyairiy, op.cit, h. 71 
212 Wahbah al Zuhaily, loc.cit., 



135 

 

 

lain terlihat dari pendapat ulama dari kalangan Hanafiyah yang menyebutkan bahwa rukun 
wasiat hanya satu yaitu ijab (pernyataan menyerahkan) wasiat dari pewasiat, sedangkan 
qabul (pernyataan menerima) tidak termasuk ke dalam rukun wasiat, melainkan merupakan 
bagian dari syarat wasiat.213  

Argumentasi yang digunakan oleh para ulama Hanafiyah ini didasarkan pada 
anggapan bahwa wasiat adalah aqad yang hanya mengikat pihak yang berwasiat sedangkan 
bagi pihak penerima wasiat, aqad tersebut tidak bersifat mengikat. Dalam hal ini mereka 
menyamakan antara hak yang akan diterima melalui warisan dan wasiat, yaitu hanya 
berlaku setelah pemilik harta meninggal dunia. Oleh karena itu, qabul tidak diperlukan 
sebagaimana yang berlaku dalam hak waris.214 Namun qabul tetap menjadi salah satu 
syarat dalam wasiat. Hal senada juga dikemukakan oleh Sayyid Sabiq dalam Kitab Fiqh al 
Sunnah.215  

Berbeda dengan pendapat ulama dari kalangan Hanafiyah, jumhur ulama 
menyatakan bahwa rukun wasiat terbagi empat, yaitu 1) الموصي (orang yang berwasiat), 2) 
 (redaksi)صيغة  (dan 4 ,(objek wasiat)الموصى به  (3 ,(orang yang menerima wasiat)الموصى له 
wasiat.216  

Selanjutnya, berdasarkan rukun wasiat yang telah dikemukakan di atas, maka para 
ulama fiqh kemudian menetapkan syarat-syarat wasiat, yaitu : 

  .(orang yang berwasiat) 1(الموصي
Dalam merumuskan syarat الموصي (orang yang berwasiat), para ulama ada yang 

membaginya menjadi dua, yaitu syarat sah dan syarat wajib.  
a. Syarat Sah  الموصي  (orang yang berwasiat). adalah  
1). Orang yang berwasiat merupakan orang yang sudah biasa berbuat baik atau al 

tabarru` 217 (berbuat tanpa adanya imbalan duniawi) dan orang tersebut 
haruslah seorang mukallaf (baligh berakal), merdeka, baik laki-laki maupun 
perempuan, serta muslim ataupun kafir.  

Para ulama sepakat bahwa orang yang berwasiat haruslah orang yang berakal. 
Dengan demikian, tidak sah wasiat yang dilakukan oleh orang gila, dungu, dan orang 
pingsan karena ucapan mereka tidak dapat dipandang sebagai suatu hal yang mempunyai 
kekuatan hukum. Sejalan dengan hal tersebut, para ulama juga sepakat tentang adanya 

                                                           
213 Ibid, h. 7446 
214 al Mahhammiy Subhiy Mahmasaniy, op.cit., h. 157-159 
215 Sayyid Sabiq, Fiqh al Sunnah, (Kairo : Maktabah Dar al Turats, t.t ), Juz 3, h. 418 
216 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7447 
217 Lihat Sayyid Sabiq, op.cit., h. 419 



136 

 

 

syarat bahwa orang yang berwasiat haruslah orang yang merdeka. Oleh karena itu, tidak 
dipandang sah, wasiat yang dilakukan oleh budak karena wasiat merupakan perbuatan 
tabarru` sedangkan budak tidak tergolong kepada ahl al tabarru` (orang yang biasa 
berbuat tanpa adanya imbalan duniawi) sebab budak tidak memiliki apapun.218  

Namun, dalam hal adanya syarat baligh bagi orang yang berwasiat, maka para 
ulama berbeda pendapat. Hal ini disebabkan karena baligh memiliki kaitan yang cukup erat 
dengan kepemilikan dan keabsahan mentasarufkan (mempergunakan) harta yang dimiliki. 
Menurut ulama Hanafiyah dan Syafi`iyah, baligh merupakan salah satu syarat sahnya 
wasiat. Dengan demikian, tidak sah wasiat yang dilakukan oleh anak-anak, baik anak 
tersebut telah mumayyiz maupun belum mumayyiz, walaupun anak yang mumayyiz tersebut 
diperbolehkan dalam melakukan transaksi jual beli. Hal ini karena wasiat merupakan aqad 
tabarru` (pemindahan harta secara sukarela, tanpa imbalan). 219 

Sebaliknya, ulama dari kalangan Malikiyah berpendapat bahwa wasiat boleh 
dilakukan oleh anak mumayyiz yaitu anak yang berumur 10 tahun. Pendapat ini didasarkan 
pada riwayat `Umar ibn al Khaththab yang memperbolehkan wasiat anak yang baru 
berumur 9 atau 10 tahun kepada seorang putri pamannya senilai 30 dirham.220  

Selanjutnya ulama fiqh sepakat menyatakan bahwa wasiat orang yang berada di 
bawah pengampuan disebabkan permasalahan harta, seperti orang yang mubazir terhadap 
harta atau orang bodoh adalah sah karena keadaan diri mereka yang kurang sempurna. 
Namun, wasiat orang yang dinyatakan berada di bawah pengampuan karena pailit, maka 
para ulama berbeda pendapat. Menurut ulama Mazhab Syafi`i dan Mazhab Hanbali, dalam 
kondisi yang demikian, wasiat dilakukannya tidak sah kecuali apabila disetujui oleh orang 
yang memberinya utang. Sebaliknya, ulama Mazhab Hanafi dan Maliki, hukumnya tetap 
sah karena wasiat tersebut baru bisa ditunaikan apabila utang-utang orang yang berwasiat 
tersebut dilunasi terlebih dahulu.221  

Dalam hal wasiat yang dilakukan oleh orang kafir, maka para ulama sepakat 
menganggapnya sah, walaupun orang yang berwasiat tersebut adalah kafir harbi222 karena 
beragama Islam tidak menjadi syarat sah wasiat.223  

                                                           
218 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7459 
219 Ibid, 
220 Ibn al Qudamah, al Mughni, (Kairo : Dar al Manar, 1367 H), Juz 6, h. 100 
221 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7460 
222 Lihat Abdul Aziz Dahlan (ed.), Ensiklopedi Hukum Islam, (Jakarta : Ichtiar Baru van Hoeve, 

1999), Jilid 3, h. 858 
223 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7461 



137 

 

 

2) Wasiat tersebut dilakukan secara sadar dan sukarela. Oleh sebab itu, orang yang 
dipaksa untuk berwasiat atau tersalah (tidak sengaja) dalam berwasiat, maka 
wasiatnya dianggap tidak sah. Hal ini disepakati oleh seluruh ulama fiqh.224  

b. Syarat Wajib الموصي (orang yang berwasiat)adalah bahwa dia tidak mempunyai 
utang yang jumlahnya sebanyak harta yang ditinggalkannya. Syarat ini 
dikemukakan ulama fiqh karena wasiat baru bisa ditunaikan ahli waris apabila 
seluruh utang orang yang berwasiat itu telah dibayarkan.225 Dengan demikian, 
apabila utang orang yang berwasiat tersebut meliputi seluruh harta yang ia 
tinggalkan, maka wasiat yang ia buat tidak ada gunanya karena hartanya habis 
untuk membayar utang.  

 (orang yang menerima wasiat)الموصى له  (2
Pada dasarnya, ulama fiqh menetapkan syarat bahwa wasiat ditujukan untuk 

kepentingan umum, seperti lembaga-lembaga keagamaan dan kemasyaratan atau untuk 
pribadi tertentu. Dalam kaitan ini, para ulama fiqh menetapkan syarat-syarat yang harus 
dipenuhi oleh lembaga atau pribadi penerima wasiat tersebut adalah 

a. Benar-benar ada 
b. Identitasnya jelas/diketahui 
c. Orang/lembaga yang cakap menerima hak/milik 
d. Penerima wasiat bukan kafir harbi yang memusuhi Islam226 
e. Penerima wasiat bukanlah orang yang membunuh pewasiat 
Berkenaan dengan hal ini, ulama dari kalangan Mazhab Hanafi mengemukakan 

bahwa yang dimaksud dengan pembunuhan dalam pengertian ini adalah pembunuhan 
secara langsung, baik secara sengaja ataupun tidak. Namun, apabila pembunuhan tersebut 
terjadi tidak secara langsung, maka hal ini tidak dapat dijadikan alasan untuk membatalkan 
wasiat.  

f. Bukan ahli waris pemberi wasiat227 
Dalam pelaksanaan wasiat, fuqaha` juga memberikan syarat bahwa orang yang 

menerima wasiat bukanlah salah seorang yang berhak mendapatkan warisan dari orang 
yang berwasiat, kecuali apabila ahli waris lainnya membolehkan. Hal ini didasarkan pada 
hadits dari Abu Umamah bahwa Rasulullah SAW bersabda :  

  228ة لوارث (رواه الترمذي)إنّ الله قد أعطي لكلّ ذي حقّ حقهّ فلا وصيّ 

                                                           
224 Ibid 
225 Wahbah al Zuhailiy, ibid., 
226 Ibid, h. 7462 
227 Ibid 
228 Abi `Isa Muhammad bin `Isa bin Saurah, op.cit., Juz 4, h. 43 



138 

 

 

Artinya : "Sesungguhnya Allah telah memberi setiap orang yang berhak atas 

haknya, karena itu maka tidak boleh lagi berwasiat untuk orang yang akan menerima 

wasiat." (H.R. al Turmudzi) 

g. Wasiat tidak ditujukan untuk sesuatu yang merugikan umat Islam atau untuk 
maksiat seperti berwasiat kepada orang fasik untuk menyebarluaskan 
kefasikannya atau berwasiat untuk mendirikan tempat yang digunakan untuk 
melakukan maksiat. Wasiat seperti ini menurut ulama Hanafiyah dianggap 
batal.229  

لموصى به ا .(3 (objek wasiat) 
Pada dasarnya, objek wasiat mencakup dua bentuk, yaitu benda dan manfaat. Terkait 

dengan hal ini, para ulama fiqh menyatakan bahwa objek wasiat harus memenuhi beberapa 
persyaratan, yaitu:230 

a. Objek wasiat merupakan sesuatu yang bernilai harta dalam syara` karena wasiat 
merupakan aqad kepemilikan, sedangkan sesuatu yang tidak bernilai harta, tidak 
dapat dimiliki. Dalam hal ini, objek wasiat yang bernilai harta bisa saja 
berbentuk mata uang, barang tetap dan bergerak, pohon-pohon, barang-barang 
yang dapat diperdagangkan, binatang, pakaian dan sebagainya, hutang yang 
menjadi tanggungan, hak-hak yang berkaitan dengan harta, dan manfaat.231  

b. Objek wasiat merupakan sesuatu yang mutaqawwim (bernilai harta menurut 
ketentuan syara`). Dengan demikian, tidak sah berwasiat dengan harta yang 
ghair mutaqawwim (harta yang tidak boleh dimanfaatkan secara syar`i), seperti 
khamar, babi, anjing, dan lain-lain karena harta yang demikian dianggap tidak 
ada manfaatnya dalam pandangan Islam. Namun, terkait dengan hal ini, ulama 
Hanafiyah, Syafi`iyyah dan Hanabilah memberikan pandangan yang berbeda. 
Menurut mereka, mewasiatkan harta yang ghair mutaqawwim, seperti anjing 
yang terlatih dan binatang yang dapat digunakan untuk berburu dibolehkan 
karena adanya manfaat.232  

c. Objek wasiat tersebut jelas merupakan milik pewasiat ketika wasiat diucapkan. 
Oleh karena itu, tidak sah mewasiatkan benda milik orang lain. 

                                                           
229 Abdul Aziz Dahlan (ed.), op.cit., h. 1927-1928 
230 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7479 
231 Ibid 
232 Ibid, h. 7480 



139 

 

 

d. Objek yang diwasiatkan tidak ditujukan untuk perbuatan maksiat atau yang 
diharamkan secara syar`i.  

e. Harta yang diwasiatkan tidak boleh lebih dari sepertiga harta peninggalan, 
apabila pewasiat mempunyai ahli waris karena menurut kesepakatan ulama, 
dalam kondisi yang demikian, maka wajib mengurangi jumlah wasiat dari 
sepertiga jumlah harta peninggalan. Namun, apabila ahli waris mengizinkan 
wasiat dengan jumlah lebih dari sepertiga harta, maka hal itu dibolehkan. 

 wasiat (perkataan)صيغة  .(4
Perkataan wasiat mencakup ijab dan qabul. Berkenaan dengan hal ini, ulama fiqh 

menetapkan bahwa ijab dan qabul yang dipergunakan dalam wasiat harus jelas. Namun, 
terjadi perbedaan pendapat di kalangan ulama tentang adanya qabul dari penerima wasiat. 
Perbedaan pendapat ini terjadi karena wasiat merupakan pemindahan hak dari seseorang 
kepada orang lain tanpa imbalan apapun. Oleh karena itu, sebagian ulama menganggap 
tidak perlu adanya qabul. Di samping itu, dalil-dalil yang ada, baik dari al Qur`an maupun 
hadits sama sekali tidak menyinggung tentang orang yang akan menerima wasiat.233  

Terkait dengan hal ini, Imam al Syafi`i lebih condong pada pendapat bahwa qabul 
dari pihak penerima wasiat tidak perlu ada. Beliau mengiaskan wasiat dengan waris, 
bahkan beliau menyatakan bahwa qabul dari pihak penerima wasiat bukan merupakan 
syarat sahnya wasiat. Sebaliknya, Imam Malik menetapkan adanya qabul dalam wasiat 
karena beliau mengiaskan wasiat dengan hibah dan perikatan yang lain. Sedangkan dalam 
mazhab Hanafi, qabul dianggap tidak ada, apabila dilakukan sebelum pewasiat meninggal 
dunia alasannya karena pewasiat dapat saja mencabut wasiatnya kapan saja ia 
menghendaki.234  

Jumhur ulama menetapkan bahwa keberadaan qabul tidak menjadi suatu keharusan, 
apabila wasiat itu ditujukan untuk kepentingan umum yang identitasnya tidak dijelaskan 
dalam wasiat, seperti masjid dan anak-anak yatim. Akan tetapi, apabila orang yang akan 
menerima wasiat itu sudah jelas atau tertentu, maka diperlukan qabul dari orang yang 
menerima wasiat atau wakilnya setelah pewasiat meninggal dunia, kecuali bayi yang masih 
dalam kandungan ibunya. Untuk bayi ini, wasiat sah tanpa adanya qabul.235  

 berupa ijab dan qabul yang dipergunakan untuk mengungkapkan wasiat dapatصيغة 
disampaikan secara lisan, tulisan maupun isyarat yang bisa dipahami. Selain itu, 

                                                           
233 Nurchozin, Bentuk-bentuk, Persyaratan, dan Kekuatan Hukum Wasiat Menurut Hukum Islam 

dalam Jurnal Mimbar Hukum No. 38 Tahun IX 1998 (Jakarta : Al Hikmah dan Ditbinbapera Islam, 1998), h. 
15 

234 al Mahammiy Subhi Mahmasaniy, op.cit., h. 157-159 
235 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7447 



140 

 

 

keberadaan dua orang saksi juga diperlukan agar tidak terjadi manipulasi. Hal ini sesuai 
dengan ketentuan surat al Baqarah ayat 282 yang menegaskan perlunya ada kesaksian 
dalam mu`amalah. Dalam hal ini, wasiat termasuk dalam bentuk mu`amalah. Oleh karena 
itu, apabila wasiat dilakukan secara lisan, maka mutlak diperlukan adanya saksi.  

Adapun wasiat yang melalui isyarat yang dipahami, menurut ulama Mazhab Hanafi 
dan Mazhab Hanbali hanya bisa diterima apabila orang yang berwasiat tersebut bisu dan 
tidak bisa tulis baca. Namun, sebaliknya, jika orang yang berwasiat mampu tulis baca, 
maka wasiat melalui isyarat tidak sah. Akan tetapi menurut ulama Mazhab Maliki dan 
Syafi`i, wasiat tetap sah melalui isyarat yang dapat dipahami, sekalipun orang yang 
berwasiat itu mampu untuk berbicara dan tulis baca.236  
 

C. Soal – Soal Latihan 
1. Jelaskan Pengertian Wasiat !  
2. Jelaskan Dasar Hukum Wasiat ! 
3. Jelaskan Rukun dan Syarat Wasiat ! 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
                                                           

236 Lihat, Abdul Aziz Dahlan, op.cit., h. 1928 



141 

 

 

BAB XIV 
HADIAH DAN WAKAF 

 
 
Tujuan Intruksional Umum 
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Hadiah, 
Hukum Hadiah, Hukum Menerima Hadiah, Hukum Menolak Hadiah, Macam-Macam 
Hadiah, Pengertian Wakaf, Dasar Hukum Wakaf, Rukun dan Syarat Wakaf, Macam-
macam Wakaf, dan Tujuan dan Fungsi Wakaf. 
 
Tujuan Intruksional Khusus 
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat : 

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Hadiah 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Hadiah 
- Memahami dan Menjelaskan Hukum Menerima Hadiah 
- Memahami dan Menjelaskan Hukum Menolak Hadiah. 
- Memahami dan Menjelaskan Macam-Macam Hadiah. 
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Wakaf. 
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Wakaf. 
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Wakaf. 
- Memahami dan Menjelaskan Macam-macam Wakaf. 
- Memahami dan Menjelaskan Tujuan dan Fungsi Wakaf. 

Petunjuk Untuk Mahasiswa 
1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa 

yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan 
anda dalam menguasai pokok bahasan  ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil 
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini. 

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti 
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi 
pokok bahasan yang telah ditentukan. 

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang 
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai 
sumber  jawabannya.  

4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature 
berikut : 



142 

 

 

A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006). 
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997. 
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka 

Rizki Putra, 1997. 
D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 

1995. 
E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka 

Progresif, 1997. 
F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul 

Haq: Jakarta:2004). 
G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 

Kencana , 2010. 
H. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002). 
I. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
 
A.  HADIAH 

1. Pengertian Hadiah 
Menurut istilah syar’i, maka hadiah ialah menyerahkan suatu benda kepada seorang 

tertentu agar terwujudnya hubungan baik dan mendapatkan pahala dari Allah tanpa adanya 
permintaan dan syarat.237 Dan di sana ada sisi keumuman dan kekhususan di kalangan para 
ulama antara hibah, pemberian dan shadaqah. Dan poros definisi di antara tiga perkara ini 
adalah niat, maka shadaqah diberikan kepada seseorang yang membutuhkan dan dalam 
rangka mencari wajah Allah Ta’ala. Sedangkan hadiah diberikan kepada orang yang fakir 
dan orang kaya, dan diniatkan untuk meraih rasa cinta dan membalas budi atas hadiah yang 
diberikan. Dan terkadang pemberian hadiah itu juga bertujuan untuk mencari wajah Allah. 
Adapun hibah dan athiyah, tidak ada di antara keduanya perbedaan dan terkadang 
dimaksudkan untuk memuliakan orang yang diberikan hibah atau athiyah saja dikarenakan 
suatu keistimewaan atau sebab tertentu dari sebab-sebab yang ada. 

2. Hukum Hadiah 
Hadiah telah di syariatkan penerimaanya dan telah ditetapkan pahala bagi 

pemberinya.Dalil yang melandasi hal itu adalah sebuah hadist dari Abu Hurairah, bahwa 
nabi telah bersabda : 

اوَْكُرَاعٍ لاَجََبْتُ وَلوَْاهُْدِيَ زِرَا عٌ اوَْكُرَا عٌ لقَبَِلْتُ لوَْدعُِيْتُ اِلىَ زِرَاعٍ   
                                                           

237 http://fadhlihsan.wordpress.com 



143 

 

 

“sekiranya aku diundang makan sepotong kaki binatang, pasti akan aku penuhi undangan 
tersebut.begitu juga jika sepotong lengan atau kaki dihadiahka kepadaku, pasti aku akan 
menerimanya.” (HR.Al-Bukhari) 
Dan diriwayatkan imam Ath-Thabrani dari Hadist Ummu Hakim Al-Khuza’iyah, dia 
berkata : wahai rasulullah apakah engkau tidak menyukai penolakan terhadap kelembutan 
?" beliau menjawab :”betapa buruknya yang demikian itu, sekiranya aku diberi hadiah 
sepotong kaki binatang,pasti aku akan menerimanya”. 
            Hadiah diperbolehkan dengan kesepakatan umat, apabila tidak terdapat disana 
larangan syar’I terkadang di sunattkan untuk memberikan hadiah apabila dalam rangka 
menyambung silaturrahmi, kasih sayang dan rasa cinta.terkadang disyariatkan apabila dia 
termasuk di dalam bab membalas budi dan kebaikan orang lain dengan hal yang 
semisalnya.dan terkadang juga menjadi haram dan perantara menuju perkara yang haram 
dan ia merupakan hadiah yang berbentuk suatu yang haram, atau termasuk dalam kategori 
sogok menyogok dan yang sehukum dengannya.238 

3. Hukum Menerima Hadiah 
Para ulama berselisih pendapat tentang orang yang diberikan bingkisan hadiah, 

apakah wajib menerimanya ataukah disunatkan saja, dan pendapat yang kuat bahwasannya 
orang yang diberikan hadiah yang mubah dan tidak ada penghalang syar’I yang 
mengharuskan menolaknya.maka wajib menerimanya di karenakan dalil-dalil berikut ini 
:239 

1. Rasulullah SAW bersabda : “penuhilah undangan, jangan menolak hadiah, da 

jangan menganiaya kaum muslimin”. 
2. Di dalam ash-shahih (al-bukhari dan muslim). Dari Umar ra beliau berkata : 

rasulullah SAW memberiku sebuah bingkisan, lalu aku katakan “berikan ia 

kepada orang yang lebih fakir dariku” maka beliau menjawab, “ambillah, apabila 

datang kepadamu sesuatu dari harta ini, sedangkan engkau tidak tamak dan tidak 

pula memintanya, maka ambillah dan simpan untuk dirimu, jikalau engkau 

menghendakinya, maka makanlah.dan bila engkau tidak menginginkannya, 

bershadaqahlah dengannya.” 

3. Salim bin abdillah berkata :”oleh karena itu abdullah tidak pernah meminta 

kepada orang lain sedikitpun dan tidak pula menolak bingkisan yang di berikan 

kepadanya sedikitpun”.(shahih At Targhib 836) 

                                                           
238 http://zakaakaz.blogspot.com/ 
239 Ibid 



144 

 

 

4. Dan didalam sebuah riwayat, Umar ra berkata “ketahuilah demi dzat yang jiwaku 

ditangan-nya!saya tidak akan meminta kepada orang lain sedikitpun dan tidaklah 

aku diberikan suatu pemberian yang tidak aku minta melainkan aku 

mengambilnya,” (shahih At Targhib 836) 
5. Rasulullah SAW tidaklah menolak hadiah kecuali dikarenaka oleh sebab yang 

syar’I.oleh karena adanya dalil-dalil ini maka wajib menerima hadiah apabila tidak 
dijumpai larangan syar’i.  

6. Demikian pula diantara dalil-dalil yang menunjukkan wajibnya, adalah apa yang 
diriwayatkan oleh Imam Ahmad dari hadist Abu Hurairrah ra, beliau berkata 
bahwa rasulullah SAW pernah bersabda :”barang siapa yang Allah datangkan 

kepadanya sesuatu dari harta ini, tana dia memintanya, maka hendaklah 

menerimanya, karena sesungguhnya itu adalah rezeki yang allah kirimkan 

kepadanya.” (Shahih At-Targhib 839). 
4. Hukum Menolak Hadiah 

Setelah jelas bagi kita wajibnya menerima hadiah, maka tidak boleh menolaknya 
kecuali dikarenakan udzur syar’i. Dan Nabi shallallahu ‘alaihi wasallam melarang kita 
untuk menolak hadiah dengan sabda beliau,240 
“Jangan kalian menolak hadiah.” 

Dan terkadang, Nabi shallallahu ‘alaihi wasallam menolak hadiah dikarenakan satu sebab 
dari sebab-sebab yang ada. Di antaranya: 

1) Di dalam Ash Shahihain dari hadits Ash Sha’bu bin Jutsamah radhiyallahu ‘anhu, 
bahwasanya beliau memberi hadiah kepada Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam 
berupa seekor keledai liar, lalu beliau shallallahu ‘alaihi wasallam menolaknya. 
Maka tatkala beliau melihat ada sesuatu di raut wajah Ash Sha’bu, beliau berkata, 

“Ketahuilah, sesungguhnya kami tidak menolaknya, hanya saja kami dalam keadaan 

sedang berihram.” (HR. Al Bukhari [2573], Muslim [1193]) 
Ibnu Hajar berkata, “Di dalam hadits ini ada dalil bahwasanya tidak boleh menerima hadiah 
dan tidak halalnya hadiah.” 

2) Dalam Ash Shahihain dari hadits Ibnu Abbas radhiyallahu ‘anhuma, beliau berkata, 
“Ummu Hafid, bibinya Ibnu Abbas pernah memberikan hadiah kepada Nabi 

shallallahu ‘alaihi wasallam berupa tepung aqith, minyak samin dan daging dhab 

(sejenis biawak). Lalu Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam makan tepung aqith 

                                                           
240 http://fadhlihsan.wordpress.com 



145 

 

 

dan minyak samin, namun meninggalkan daging dhab dikarenakan merasa jijik.” 

(HR. Al Bukhari [2575], dan Muslim hal. 1544) 
Dan dalam hadits ini ada beberapa faidah: 

a) Bolehnya menerima hadiah dari para wanita apabila aman dari fitnah. 
b) Bolehnya menolak hadiah dikarenakan suatu sebab. 
c) Seseorang yang memberi hadiah tidak boleh merasa sedih apabila hadiahnya 

ditolak, dan hendaknya dia memberi udzur bagi orang yang menolaknya. Atau tidak 
boleh merasa berduka, selama alasannya jelas. 

3) Dan di dalam Abu Dawud, dari Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu bahwasanya Nabi 
shallallahu ‘alaihi wasallam bersabda, 

“Demi Allah, saya tidak akan menerima hadiah dari seorang pun setelah hari ini kecuali 

dia seorang Muhajir Quraisy, atau seorang Anshar, atau seorang dari suku Daus atau 

seorang dari suku Tsaqif.” (HR. Abu Dawud, At Tirmidzi, Shahih Adabul Mufrad [464], 
Ash Shahihah [1684]) 

Dan telah lewat di antara kita hadits Ash Sha’bu bin Jutsamah bahwasanya dia 
memberikan hadiah kepada Nabi shallallahu ‘alaihi wasallam berupa seekor keledai liar, 
sedangkan beliau dalam keadaan ihram, maka beliau menolaknya dikarenakan tidak boleh 
seorang yang ihram untuk berburu ketika dia beribadah. 

Begitu juga apabila yang memberi hadiah tersebut menganggap hadiahnya sebagai 
hutang bagimu dan kamu tidak menginginkan untuk menanggung hutang tersebut, baik 
secara syar’i maupun secara kebiasaan, maka boleh bagimu untuk menahan diri dari 
mengambilnya disertai dengan meminta udzur. Dan demikian pula bila sang pemberi 
hadiah tersebut adalah seorang yang suka mengungkit-ungkit pemberiannya dan 
menceritakannya, maka tidak boleh diterima hadiah  

 
5. Macam-macam Hadiah yang Tidak Boleh Ditolak 

Telah lewat bersama kita dalil-dalil secara umum yang menunjukkan tidak bolehnya 
menolak hadiah. Akan tetapi telah datang dalil-dalil khusus yang menunjukkan tidak 
bolehnya menolak sebagian hadiah disebabkan zat hadiah tersebut. Di antaranya:241 

a. Sabda beliau shallallahu ‘alaihi wasallam, 
“Tiga perkara yang tidak boleh ditolak: bantal-bantal, minyak wangi, dan susu.” (HR. At 
Tirmidzi dari Umar, dan terdapat di dalam Shahihul Jami’ [3046] dan Ash Shahihah [619] 
dan Shahih At Tirmidzi [2241]) 

                                                           
241 Ibid 



146 

 

 

Ath Thibi rahimahullah berkata, “Beliau shallallahu ‘alaihi wasallam menginginkan 
bahwasanya tamu itu dimuliakan dengan memberikan bantal, minyak wangi, dan susu. Dan 
itu merupakan hadiah yang sedikit jumlahnya, maka tidak sepantasnyalah ditolak.” 
(Tuhfatul Ahwadzi [8/61], hadits no. 2942) 

Dari Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu, beliau berkata bahwa Rasulullah shallallahu 
‘alaihi wasallam bersabda, 
“Barangsiapa ditawari raihan, maka jangan menolaknya, sebab raihan itu mudah dibawa 

lagi harum baunya.” (HR. Muslim, Abu Dawud, Musnad Abu Ya’la, Shahihul Jami’ 
[6268]) 

Ibnu Atsir berkata di dalam An Nihayah, “Ar Raihan adalah setiap tumbuhan yang 
harum baunya yang termasuk dari jenis wewangian.” 

b. Dari Anas radhiyallahu ‘anhu, beliau berkata, “Sesungguhnya Nabi shallallahu 
‘alaihi wasallam tidak pernah menolak minyak wangi.” 

B. Wakaf 
1. Pengertian Wakaf 
Menurut bahasa wakaf berasal dari waqf  yang berarti radiah ( terkembalikan ), al-

tahbis (tertahan ),   al-tabsil ( tertawan ), dan  al-man’u ( mencegah ). Kata waqaf sendiri 
berasal dari kata kerja yaitu waqafa ( fi’il madhi ), yaqifu ( fi’il mudhari’), waqfan ( isim 
mashdar ) yang berarti berhenti atau berdiri dan menahan.242  Waqaf pada lughat adalah 
menahan atau mengekang harta, seperti saya mewaqafkan harta binatang ternak saya ini, 
dan pada syarah disisi abu hanifah adalah penetapan atau menahan harta atas kepemilkan si 
waqif itu, dan sedangkan yang diambil itu manfaatnya.243    

Sedangkan menurut istilah syara’ yang dimaksud dengan wakaf sebagai yang 
didefinisikan oleh para ulama adalah sebagai berikut:244 

1. Muhammad al-Syarbini al-kitab berpendapat bahwa yang dimaksud dengan waqaf 
ialah: 

 حبس ما ل يمكن الإنتفاع به مع بقاء عينه بقطَع التصرف في رقبته على مصرف مباح موجود 

                                                           
242 Adijani Al-Alabij, Perwaqapan Tanah di Indonesia. (Jakarta : PT. Rajawali Pers, 1989), h. 23 
243 Syaih Al-Islamu  Burhanuddin Ali Bin Abi Bakri Al Murginani. Fathu Al-Qadir. (Libanon: Darul 

kitab Al-Ilmi’ah, 1995), h. 189-190 
244 Ahmad Azhar Basyir, Wakaf; Izarah dan Syirkah. (Bandung: PT. Al Ma’rifat,1987), h. 5 



147 

 

 

Artinya : Penahana harta yang mungkin  untuk dimanfaatkan disertai dengan kekalnya zat 
benda dengan memutuskan ( memotong ) tasharruf ( pengelolaan )dalam penjagaannya atas 
musyrif ( pengelola ) yang dibolehkan adanya” 

2. Iman Taqiy al- Din Abi Bakr bin Muhammad al-Husaeni dalam kitab  kifayatul al-

Akhyar berpendapat bahwa yang dimaksud dengan wakaf adalah: 

 ممنوعٌ من التصرف في عينه و تصرف منا فعه في البر تقربا إلى الله تعالى 

Artinya : Penahanan harta yang memunkinkan untuk dimanfaatkan dengan kekalnya benda 
(zatnya ), dilarang untuk digolongkan zatnya dan dikelola manfaatnya  dalam kebaikan 
untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. 

3. Ahmad Azhar Basyir berpendapat bahwa yang dimaksud dengan wakaf adalah 
menahan harta yang dapat diambil manfaatnya tidak musnah seketika, ddan untuk 
penggunaan yang dibolehkan, serta dimaksudkan dlam mendekatkan diri kepada 
Allah SWT. 
Adapun menurut ulama mazhat tentang pengertian wakaf, yaitu:245 

1. Abu Hanifah 
Wakaf adalah menahan suatu benda yang menurut hukum, tetap milik si wakif 

dalam rangka mempergunakan manfaatnya untuk kebajikan. Berdasarkan definisi itu maka 
pemilikan  harta wakaf tidak lepas dari si wakif, bahkan ia di benarkan menariknya kembali 
dan ia boleh menjualnya. Jika si wakif wafat, harta tersebut menjadi harta warisan buat ahli 
warisnya. Jadi yang timbul dari wakaf hanyalah “menyumbangkan manfaat”. Karena itu 
mazhab Hanafi mendefinisikan wakaf adalah :”tidak melekukan suatu tindakan atas suatu 
benda, yang berstatus tetap sebagai hak milik, dengan menyedekahkan manfaatnya kepada 
suatu pihak kebajikan (social), baik sekarang maupun akan datang”. 

2. Mazhab Maliki 
Mazhab Maliki bependapat bahwa wakaf itu tidak melepaskan harta yang 

diwakafkan dari kepemilikan wakif, namun wakaf tersebut mencegah wakif melakukan 
tindakan yang dapat melepaskan kepemilikannya atas harta tersebut kepada yang lain dan 
wakif berkewajiban menyedekahkan manfaatnya serta tidak boleh menarik kembali 
wakafnya. Perbuatan si wakif menjadikan manfaat hartanya untuk digunakan oleh penerima 
wakaf, walaupun yang di milikinya itu berbentuk upah, atau menjadikan hasilnya untuk 
dapat digunakan seperti mewakafkan uang. Wakaf dilakukan dengan mengucapkan lafadz 

                                                           
245 Departemen Agama RI, Fiqih Wakaf  (Jakarta: Direktorat Pemberdayaan Wakaf, Direktorat 

Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam, 2006), h.  2-3 



148 

 

 

wakaf untuk masa tertentu sesuai dengan keinginan pemilik. Dengan kata lain, pemilik 
harta menahan benda itu dari penggunaan secara pemilikan, tetapi membolehkan 
pemanfaatan hasilnya untuk tujuan kebaikan, yaitu pemberian manfaat benda secara wajar 
sedang benda itu tetap menjadi milik si wakif. Perwakafan itu berlaku untuk suatu masa 
tertentu, dan karenanya tidak boleh disyaratkan sebagai wakaf kekal (selamanya). 

3. Mazhab Syafi’I dan Ahmad bin Hambal 
Syafi’i dan Ahmad berpendapat bahwa wakaf adalah melepaskan harta yang 

diwakafkan dari kepemilikan wakif, setelah sempurna prosedur perwakafan. Wakif tidak 
boleh melakukan apa saja terhadap harta yang diwakafkan, seperti : perlakuan pemilik 
dengan cara pemilikannya kepada yang lain, baik dengan tukaran atau tidak. Jika wakif 
wafat, harta yang diwakafkan tersebut tidak  dapat diwarisi oleh ahli warisnya. Wakif 
menyalurkan manfaat harta yang diwakafkannya kepada mauquf’alaih (yang diberi wakaf) 
sebagai sedekah yang mengikat, dimana wakif tidak dapat melarang penyaluran 
sumbangannya tersebut. Apabila wakif melarangnya, maka Qadli berhak memaksanya agar 
memberikannya kepada mauquf’alaih. Karena itu mazhab Syafi’i mendefinisikan wakaf 
adalah : Tidak melakukan suatu tindakan atas suatu benda, yang berstatus sebagai milik 
Allah SWT, dengan menyedekahkan manfaatnya kepada suatu kebajikan (sosia). 

Sedangkan menurut Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun1977 tentang 
Perwakafan Tanah Milik Pasal 1 ayat (1), bahwa wakaf adalah perbuatan hukum seseorang 
atau badan  hukum yang memisahkan sebagian dari harta kekayaannya yang berupa tanah 
milik dan melembagakannya untuk selama-lamanya untuk kepentingan peribadatan atau 
keperluan umum lainnya sesuai dengan ajaran agama Islam. Dalam Instruksi Presiden 
Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam (Buku III Hukum Perwakafan) 
Pasal 215 ayat (1), bahwa wakaf adalah perbuatan hukum seseorang atau kelompok orang 
atau badan hukum yang memisahkan sebagian dari benda miliknya dan melembagakannya 
untuk selama-lamanya guna kepentingan ibadat atau keperluan umum lainnya sesuai 
dengan ajaran Islam.  

Dalam Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf Pasal 1 ayat (1), 
bahwa yang dimaksud dengan wakaf adalah perbuatan hukum wakif untuk memisahkan 
dan/atau menyerahkan sebagian harta benda miliknya untuk dimanfaatkan selamanya atau 
untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan kepentingannya guna keperluan ibadah dan/atau 
kesejahteraan umum menurut syariah.  

2. Dasar Hukum Wakaf 
Firman Allah SWT Dalam Surat QS. Ali-Imran ayat  92: 



149 

 

 

 لَنْ تنَالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون وما تنفقوا من شئ فإن الله به عليم 

Artinya: “Kamu sekali-kali tidak sampai kepada kebajikan (yang sempurna), sebelum 

kamu menafkahkan sebahagian harta yang kamu cintai. Dan apa saja yang kamu 

nafkahkan, maka sesungguhnya Allah mengetahuinya”. 
Firman Allah SWT dalam surat QS. Al-Baqarah ayat 267: 

 ياأيها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم ومما أخرجنا لكم من الأرض

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, nafkahkanlah (dijalan Allah) sebagian dari 

hasil usahamu yang baik-baik dan sebagian dari apa yang Kami keluarkan dari bumi untuk 

kamu………”. 

Firman Allah SWT dalam surat QS. Al-Maidah ayat 2: 

شديد العقابوتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان واتقوا الله إن الله   

Artinya : “……… Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan 

takwa dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan 

bertakwalah kamu kepada Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya”.  

Hadits Nabi Muhammad SAW: 
 

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: أصاب عمر أرضا بخيبر فأتى النبي صلى الله عليه وسلم يستأمر فيها فقال: يارسول 
الله أصبت أرضا بخيبر لم أصب مضالا قط هو أنفس عندي منه فما تأمرني به. فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم, 

بها عمر, أنها لاتباع ولاتوهب ولاتورثإن شْئت حبست أصلها وتصدقت بها فتصدق  قال وتصدق بها فى الفقراء وفى  .
القربى وفى الرقاب وفى سبيل الله وابن السبيل والضيف لاجناح على من وليها أن يأكل منها بالمعروف ويطعم غير 

ينفق ثمرهمتمول مالا(متفق عليه) واللفظ لمسلم وفي رواية للبخاري: تصدق بأصلها لايباع ولايوهب ولكن  . 

Artinya: “Dari Ibnu Umar RA. berkata, bahwa sahabat Umar RA memperoleh sebidang 

tanah di Khaibar, kemudian menghadap kepada Rasulullah untuk mohon petunjuk. Umar 

berkata: Ya Rasulullah! Saya mendapatkan sebidang tanah di Khaibar, saya belum pernah 

mendapatkan harta sebaik itu, maka apakah yang engkau perintahkan kepadaku? 

Rasulullah bersabda: bila kau suka, kau tahan tanah itu dan engkau shodaqohkan. 

Kemudian Umar melakukan shodaqah, tidak dijual, tidak diwarisi dan tidak juga 

dihibahkan. Berkata Ibnu Umar: Umar menyedekahkan kepada orang-orang fakir, kaum 

kerabat, budak belian, sabilillah, ibnu sabil dan tamu. Dan tidak dilarang bagi yang 

menguasai tanah wakaf itu (pengurusnya) makan dari hasilnya dengan cara yang baik 

dengan tidak bermaksud menumpuk harta” (Muttafaq ‘Alaih) susunan matan tersebut 



150 

 

 

menurut riwayat Muslim. Dalam riwayat al-Bukhari: Beliau sedekahkan pokoknya, tidak 

dijual dan tidak dihibahkan, tetapi diinfakkan hasilnya.246 

3. Rukun dan Syarat Wakaf 
Mengenai bagaimana keutamaan dari harta wakaf ini dapatlah dijelaskan bahwa :247 

“Mewakafkan harta benda jauh lebih utama daripada bersedekah dan berdema biasa, lagi 
pula lebih besar manfaatnya. Sebab harta itu kekal dan terus menerus selama harta itu tetap 
menghasilkan atau tetap digunakan sebagai layaknya dengan cara yang produktif.”  
Oleh karena untuk kepentingan orang banyak dan masyarakat,  
bentuk harta wakaf itu amat besar manfaatnya dan amat diperlukan untuk kelangsungan 
usaha-usaha amal Islam sebagai sumber yang tidak akan habis untuk pembiayaan yang 
semakin lama semakin meningkat.  

Wakaf sebagai harta yang kekal yang selalu menjadi sumber kekayaan membiayai 
amal-amal kemasyarakatan dalam ajaran Islam yang beraneka warga itu sudah 
sepantasnyalah menjadi perhatian kita seluruh kaum muslimin, terutama di Indonesia yang 
sedang dalam periode pergeseran kepada masyarakat modern yang lebih maju yang 
susunan harta itu harus dijalankan dengan organisasi yang modern pula 

Wakaf dinyatakan sah apabila telah terpenuhi rukun dan syaratnya. Adapun rukun 
wakaf ada 4 macam. Adapun syaratnya ada pada setiap rukun-rukun tersebut, yaitu:248 

1. Wakif (orang yang mewakafkan). 
2. Mauquf (barang yang diwakafkan). 
3. Mauquf ‘Alaih (orang atau lembaga yang berhak menerima harta wakaf). 
4. Shigat (pernyataan wakif sebagai suatu kehendak untuk mewakafkan harta 

bendanya). 
a. Syarat-syarat Wakif 
- Merdeka. 
- Berakal sehat. 
- Dewasa. 
- Tidak di bawah pengampuan.' 
b. Syarat- Syarat Mauquf : 
- Benda tersebut harus mempunyai nilai. 

                                                           
246 As-Shan’ani, alih bahasa Drs. Abu Bakar Muhammad, Subulus Salam III, ( Surabaya: Al-Ikhlas 

1995), h. 315.  
247 Muhammad Daud Ali, Sistim Ekonomi Islam Zakat dan Wakaf, (Jakarta: UI Press, 2006), h. 8 
248 Faishal Haq, Drs dan A. Saiful Anam, Drs. H, Hukum Wakaf dan Perwakafan di Indonesia, 

(Pasuruan: Garoeda Buana Indah, 1993), h, 17-29 



151 

 

 

-  Benda bergerak atau benda tetap yang dibenarkan untuk diwakafkan. 
- Benda yang diwakafkan harus tertentu (diketahui) ketika terjadi wakaf. 
- Benda tersebut telah menjadi milik si wakif. 
c. Syarat Mauquf ‘Alaih. 
- Harus dinyatakan secara tegas pada waktu mwngikrarkan wakaf, kepada 

siapa/apa ditujukan wakaf tersebut. 
- Tujuan wakaf itu harus untuk ibadah. 
d.  Syarat Shighat. 
- Shighat harus munjazah (terjadi seketika). 
- Shighat tidak diikuti syarat bathil. Shigaht tidak diikuti pembatasan waktu 

tertentu. 
- Tidak mengandung suatu pengertian untuk mencabut kembali wakaf yang sudah 

dilakukan. 
Sahnya wakaf menurut hukum Islam harus dipenuhi tiga syarat, yaitu :  

1. Wakaf mesti kekal dan terus menerus artinya tidak boleh dibatasi dengan 
jangka waktu, oleh sebab itu tidak sah bila dikatakan oleh orang yang 
berwakaf.  

2. Wakaf tidak boleh dicabut. Bila terjadi suatu wakaf dan wakaf itu telah sah, 
maka pernyataan wakaf itu tidak boleh dicabut. Wakaf yang dinyatakan 
dengan perantara wasiat, maka pelaksanaannya dilakukan setelah wakif 
meninggal dunia dan wakaf itu tidak seorangpun yang boleh mencabutnya.  

3. Wakaf tidak boleh dipindah tangankan. Dengan terjadinya wakaf, maka 
sejak itu harta itu telah menjadi milik Allah SWT. Pemilikan itu tidak boleh 
dipindah tangankan kepada siapapun baik orang, Badan Hukum, maupun 
Negara.  

4. Setiap wakaf harus sesuai dengan tujuan wakaf pada umumnya  
Menurut Pasal 6 UU Nomor 41 Tahun 2004 wakaf dilaksanakan dengan memenuhi 

unsur wakaf sebagai berikut :  
1. Ada orang yang berwakaf (wakif)  
2. Nazhir  
3. Harta benda wakaf  
4. Ikrar wakaf  
5. Peruntukkan harta benda wakaf  
6. Jangka waktu wakaf 

  



152 

 

 

4. Macam-macam Wakaf 
 Adapun macam-macam wakaf, yaitu: 

a. Wakaf Ahli  
wakaf ahli yaitu wakaf yang ditunjukkan kepada orang-orang tertentu, seorang atau 

lebih, keluarga si pemberi wakaf atau bukan. Wakaf ini juga disebut wakaf Dzurri. Apabila 
ada seseorang mewakafkan sebidang tanah kepada anaknya, lalu kepada cucunya, 
wakafnya sah dan yang berhak mengambil manfaatnya adalah mereka yang ditunjuk dalam 
pernyataan wakaf. Wakaf jenis ini (wakaf ahli/dzurri) kadang-kadang juga disebut wakaf 
‘alal aulad, yaitu wakaf yang diperuntukkan bagi kepentingan dan jaminan sosial dalam 
lingkungan keluarga (famili), lingkungan kerabat sendiri.249 

Wakaf untuk keluarga ini secara hukum islam dibenarkan berdasarkan Hadits Nabi 
yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim dari Anas bin Malik tentang adanya wakaf 
keluarga Abu Thalhah kepada kaum kerabatnya. Di ujung Hadits tersebut dinyatakan 
sebagai berikut:250  

Artinya: Aku telah mendengar ucapanmu tentang hal tersebut. Saya berpendapat 

sebaiknya kamu memberikannya kepada keluarga terdekat.Maka Abu Thalhah 

membagikannya untuk para keluarga dan anak-anak pamannya. 

b. Wakaf Khairi  
Wakaf khairi adalah wakaf secara tegas untuk kepentingan agama atau 

kemasyarakatan (kebajikan umum).251 Seperti wakaf  yang diserahkan untuk keperluan 
pembangunan mesjid, sekolah, jembatan, rumah sakit, panti asuhan anak yatim dan lain 
sebagainya. Jenis wakaf ini seperti yang dijelaskan dalam Hadits Nabi Muhammad SAW 
yang menceritakan tentang wakaf Sahabat Umar bin Khatab. Beliau memberikan hasil 
kebunnya kepada fakir miskin, ibnu sabil, sabilillah, para tamu, dan hamba sahaya yang 
berusaha menebus dirinya.Wakaf ini ditunjukkan kepada umum dengan tidak terbatas 
penggunaannya yang mencakup semua aspek untuk kepentingan dan kesejahteraan umat 
manusia pada umumnya.Kepentingan umum tersebut bisa untuk jaminan sosial, 
pendidikan, kesehatan, pertahananan, keamanan, dan lain-lain. 

Dalam tinjauan penggunaannya, wakaf jenis ini jauh lebih banyak manfaatnya 
dibandingkan dengan jenis wakaf ahli, karena tidak terbatasnya pihak-pihak yang ingin 
mengambil manfaat.Dan jenis wakaf inilah yang sesungguhnya paling sesuai dengan tujuan 

                                                           
249 Sayyid Sabiq, Fiqhu as-Sunnah, (Lebanon : Dar al-‘Arabi, 1971), h.387 
250 Lihat Fahmi Lubis , Wakaf (Fiqh Muamalah) , http://fachmieloebiez.blogspot.com, diakses pada 

tanggal 5 oktober 2013 
251 Sayyid Sabiq, Loc. cit 



153 

 

 

perwakafan itu sendiri secara umum. Dalam jenis wakaf ini juga, si wakif  (orang yang 
mewakafkan harta) dapat mengambil manfaat dari harta yang di wakafkan itu, seperti 
wakaf mesjid maka si wakif boleh saja di sana, atau mewakafkan sumur, maka siwakif 
boleh mengambil air dari sumur tersebut sebagaimana pernah dilakukan oleh Nabi dan 
Sahabat Ustman bin Affan. 

Secara substansinya, wakaf inilah yang merupakan salah satu segi dari cara 
membelanjakan (memanfaatkan) harta dijalan Allah SWT. Dan tentunya kalau dilihat dari 
manfaat kegunaannya merupakan salah satu sarana pembangunan, baik di bidang 
keagamaan, khususnya peribadatan, perekonomian, kebudayaan, kesehatan, keamanan dan 
sebagainya.Dengan demikian, benda wakaf tersebut benar-benar terasa manfaatnya untuk 
kepentingan kemanusiaan (umum), tidak hanya untuk keluarga atau kerabat yang terbatas. 
Wakaf khairi inilah yang bener-benar sejalan dengan amalan wakaf yang amat 
digembirakan dalam ajaran islam, yang dinyatakan pahalanya akan terus mengalir hingga 
wakif meninggal dunia, selama harta masih dapat diambil manfaatnya.252 

5. Tujuan dan Fungsi Wakaf  
Jika kita menggali syariat Islam, akan ditemukan bahwa tujuan syariat Islam adalah 

demi kemaslahatan manusia. Allah memberi manusia kemampuan dan karakter yang 
beraneka ragam. Dari sinilah, kemudian timbul kondisi dan lingkungan yang berbeda di 
antara masing-masing individu. Ada yang miskin, kaya, cerdas, bodoh, kuat dan lemah, di 
balik semua itu tersimpan hikmah, di mana Allah memberi kesempatan kepada yang kaya 
menyantuni yang miskin, yang cerdas membimbing yang bodoh dan yang kuat menolong 
yang lemah. Yang demikian, merupakan wahana bagi manusia untuk melakukan kebajikan 
sebagai upaya mendekatkan diri kepada Allah, sehingga interaksi antarmanusia terus 
terjalin.253 

Wakaf memiliki fungsi sosial, artinya bahwa penggunaan hak milik oleh seseorang 
harus memberi manfaat langsung atau tidak langsung kepada masyarakat. Dalam ajaran 
kepemilikan terhadap harta benda seseorang, agama Islam mengajarkan bahwa di dalamnya 
melekat hak fakir miskin yang harus diberikan oleh pemiliknya secara ikhlas kepada yang 
memerlukannya sesuai aturan yang telah ditentukan yakni melalui infak, sedekah, wasiat, 
hibah, dan wakaf.  

Firman Allah SWT dalam surat adz-Dzaariyaat ayat 19:  

                                                           
252 H. Hendi Suhendi. M.Si, Fiqih Muamalah, ( Jakarta: PT. Raja Grafindo ), h. 246 
253 Muhammad Abid Abdullah Al-Kabisi, Hukum Wakaf: Kajian Kontemporer Pertama dan 

Terlengkap tentang Fungsi dan Pengelolaan Wakaf Serta Penyelesaian atas Sengketa Wakaf (Jakarta: IIMaN 
Press, 2003), h.83.  



154 

 

 

Artinya : “dan pada harta-harta mereka ada hak untuk orang miskin yang meminta dan 

orang miskin yang tidak mendapat bagian.” 
Kepemilikan harta benda yang tidak menyertakan kepada kemanfaatan terhadap orang 

lain merupakan sikap yang tidak disukai oleh Allah SWT. Agama Islam selalu 
menganjurkan agar selalu memelihara keseimbangan sebagai makhluk pribadi dan makhluk 
sosial dalam tata kehidupan masyarakat.254 Dalam konsep Islam, dikenal istilah jariyah 
artinya mengalir.  Maksudnya, sedekah atau wakaf yang dikeluarkan, sepanjang benda 
wakaf itu dimanfaatkan untuk kepentingan kebaikan maka selama itu pula si wakif 
mendapat pahala secara terus-menerus meskipun telah meninggal dunia,255 

Firman Allah SWT dalam surat Al-Tiin ayat 4-6: 
Artinya: “Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-

baiknya. kemudian Kami kembalikan Dia ke tempat yang serendah-rendahnya (neraka), 

kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal saleh; Maka bagi mereka 

pahala yang tiada putus-putusnya.” 

  Dalam Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 1977 tentang Perwakafan Tanah Milik 
pasal 2 dan Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam 
(Buku III tentang Hukum Perwakafan) pasal  216 menyebutkan, bahwa fungsi wakaf 
adalah mengekalkan manfaat benda wakaf sesuai dengan tujuan wakaf, yaitu 
melembagakannya untuk selama-lamanya guna kepentingan ibadat atau keperluan umum 
lainnya sesuai dengan ajaran Islam. Tujuan wakaf yang dimaksud oleh Undang-Undang 
Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf dijelaskan pada pasal 4, bahwa wakaf bertujuan 
untuk memanfaatkan harta benda wakaf sesuai dengan fungsinya. Dalam rangka mencapai 
tujuan dan fungsi wakaf ditambahkan dalam pasal 22, bahwa harta benda wakaf hanya 
dapat diperuntukkan bagi; sarana dan kegiatan ibadah sarana dan kegiatan pendidikan serta 
kesehatan; bantuan kepada fakir miskin, anak terlantar, yatim piatu, beasiswa; kemajuan 
dan peningkatan ekonomi umat; dan/atau kemajuan kesejahteraan umum lainnya yang tidak 
bertentangan dengan syariah dan peraturan perundang-undangan. 

Sebagaimana dimaksud dalam pasal 22, penetapan peruntukan harta benda wakaf 
dilakukan oleh wakif pada saat pelaksanaan ikrar wakaf. Sedangkan dalam hal wakif tidak 
menetapkan peruntukkan harta benda wakaf, nazhir dapat menetapkan peruntukkan harta 
benda wakaf yang dilakukan sesuai dengan tujuan dan fungsi wakaf.  Dalam Undang-
Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf pasal 5 dijelaskan bahwa fungsi wakaf 
adalah mewujudakan potensi dan manfaat ekonomis harta benda wakaf untuk kepentingan 

                                                           
254 Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum perdata Islam di Indonesia, h.265.  
255 Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2000), h.492.  



155 

 

 

ibadah dan untuk memajukan kesejahteraan umum. Wakaf merupakan tindakan hukum 
sukarela yang amat dianjurkan sebagai manifestasi rasa syukur atas anugerah rezeki yang 
diterima oleh seseorang dan difungsikan untuk kepentingan sosial dan keagamaan.  

Dalam pelaksanaannya, agar fungsi wakaf sesuai dengan tujuan wakaf, maka objek 
wakaf hendaknya didayagunakan dengan sebaik-baiknya dalam pengelolaannya. Untuk itu 
diperlukan nazhir yang profesional dibidangnya dengan mengedepankan prinsip dan ajaran 
Islam. Dengan adanya nazhir yang profesioanal tersebut diharapkan objek wakaf yang 
masih banyak terbengkalai serta belum optimal pemanfaatannya dapat lebih produktif, 
sehingga dapat memberikan sumbangan bagi kesejahteraan masyarakat dan pembangunan 
bangsa serta dapat mencegah timbulnya permasalahan atau sengketa yang dapat timbul di 
kemudian hari.  
Hukum Menolak Hadiah, Macam-Macam Hadiah, Pengertian Wakaf, Dasar Hukum 
Wakaf, Rukun dan Syarat Wakaf, Macam-macam Wakaf, dan Tujuan dan Fungsi Wakaf. 

 
C. Soal – Soal Latihan 

1. Jelaskan Pengertian Hadiah !  
2. Jelaskan Hukum Hadiah ! 
3. Jelaskan Hukum Menerima Hadiah ! 
4. Jelaskan Hukum Menolak Hadiah ! 
5. Jelaskan Macam-macam Hadiah ! 
6. Jelaskan Pegertian Wakaf ! 
7. Jelaskan Dasar Hukum Wakaf ! 
8. Jelaskan Rukun dan Syarat Wakaf ! 
9. Jelaskan Macam-macam Wakaf ! 
10. Jelaskan Tujuan dan Fungsi Wakaf ! 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



156 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-

Fikr,2006) 
Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 

1997 
TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT 

Pustaka Rizki Putra, 1997 
Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, 

Risalah Gusti, 1995 
Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, 

Pustaka Progresif, 1997 
Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, 

(Darul Haq: Jakarta:2004) 
Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, 

Jakarta : Kencana , 2010  
Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002)  
Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia 

Indonesia,2011) 
Veithzal Rivai dan Andi Buchari, Islamic Economics, (Jakarta : Bumi 

Aksara, 2009),  
Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah,Fikih Muamalah,Bogor:Ghalia 

Indonesia, 2011 
Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, 

(Darul Haq: Jakarta:2004) 
AdeArmando,dkk,Ensklopedi Islam untuk Pelajar, ( Jakarta :PT Ichtiar Baru 

Van Hoeve, tanpa tahun) 
Fathurrahman Djamil,HukumPerjanjian Syariah dalam Kompilasi 

HukumPerikatan oleh Mariam Darus Badrulzaman, (Bandung : Citra Aditya Bakti, 
Cetakan Pertama,2001) 

Ahmad Azhar Basyir, Asas-AsasHukum Muamalat (Hukum Perdata Islam), 
(Yogyakarta : UII Press, Edisi Revisi, 2000) 

Hasabu Tarqimul Fathul Al Barrii, Shohih Bukhori. (Program Maktabah As-
Samilah fersi II)  



157 

 

 

Chairuman Pasaribu dan Suhrawardi K. Lubis, HukumPerjanjian Dalam 

Islam, (Jakarta:Sinar Grafika,Cetakan Ketiga, 2004) 
Abdoerraoef, Al Qur’an dan Ilmu Hukum : Comparative Study,(Jakarta: 

BulanBintang,1970) 
Ghufron A.Mas’adi,Fiqh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo 

Persada, Cetakan Pertama, 2002)  
Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam,Jilid 5, ( Jakarta : Ichtiar 

Baru van Hoeve,1996) 
T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Fikih Muamalah, ( Jakarta : Bulan 

Bintang, 1974) 
Gemala Dewi, Aspek-Aspek Hukum Dalam Perbankan Perasuransian 

Syariah di Indonesia, (Jakarta :Prenada Media :2004) 
Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta : 

Balai Pustaka, Cetakan Pertama Edisi III, 2001) 
Ghufron A.Mas’adi,Fiqh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo 

Persada, Cetakan Pertama, 2002) 
Gemala Dewi,Wirdyaningsih, Yeni Salma Barlinti, Hukum Perikatan Islam 

di Indonesia, (Jakarta : Kencana, Edisi pertama,Cetakan Pertama,2005)  
Departemen Agama RI, Al qur’anul Karim wa tarjamah maaniyah ilal 

lughoh alIndonesiyyah,(Al Madinah Al Munawwarah : Mujamma’  al Malik Fahd li 

thiba’at al Mushaf asy Syarif, 1418 H ) 
Sulaiman Rasjid, Fiqih Islam, (Sinar Baru Algensindo: Bandung, 2010), h. 

292 
Ibn Abdil Bar, Al-Kafî, 1/325. Beirut: Darul Kutub al-’llmiyah, 1407 H. 

Cetakan ke-1; Al-Kasani, Badai’ ash-Shana’i, V/147. Beirut: Darul Kutub al-
’Arabi, 1982 

Ibn Qudamah, Al-Kafî fî Fiqh Ibn Hanbal, II/25. Beirut: Maktab al-Islami, 
1408 H/1988 M.  

Moh Rifa’i, Ilmu Fiqih Islam Lengkap,(Toha Putra: Semarang, 1978) 
Ali Imran, Fikih Taharah, Ibadah Muamalah, (Cipta Pustaka Media 

Perintis: Bandung, 2011) 
Rahmat Syafe’i, Fiqih Muamalah untuk UIN,STAIN, PTANIS, dan Umum, 

(Pustaka Setia: Bandung, 2006) 
Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah dari Teori ke Praktik (Jakarta: 

Gema Insani. 2001), 



158 

 

 

Hendi Suhendi, Fiqih Muamalah (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010) 
Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah Wacana Ulama dan 

Cendikiawan (Jakarta:Tazkia Institute.1999) 

 
 
 
 



Biografi Singkat Penulis 

 

Umi Hani, S.Ag.,M.Pd 

Lulus S -1 Program Studi Peradilan Agama Fakultas Syariah, 

IAIN Antasari Banjarmasin pada tahun 2000 . melanjutkan studi 

S-2 Program Studi Magister Pendidikan Pasca Sarjana Fakultas 

Ilmu Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Lambung 

Mangkurat pada tahun 2010. Pernah menjabat sebagai Ketua 

Program Studi Fakultas Agama Islam UNISKA MAB, Sebagai 

Pembantu Dekan III Fakultas Agama Islam UNISKA MAB dan 

Sekarang menjabat sebagai Ketua Program Studi Fakultas Studi Islam UNISKA 

MAB.    

 

 

                             

 



 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN 

Jl.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id 
 

FORMULIR 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS) 
 

   

 

1 

 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER 
 

Mata Kuliah Fiqih Muamalah 
 

Semester : III SKS : 2 Kode :   

Program Studi :  
Hukum Ekonomi Syariah 
 

Dosen Pengampu/Penanggungjawab : Umi Hani, S.Ag., M.Pd 
 

 

Mata Kuliah Prasyarat 
 
 

-FIQIH MUAMALAH  

Capaian Pembelajaran Matakuliah 
 
 
 

1. Mahasiswa memahami Pengertian Fiqih Muamalah, Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih 

Muamalah, Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Muamalah 

2. Mahasiswa mampu mengenal, memahami Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Muamalah, serta 

Sistematika Fiqih Muamalah 

3. Mahasiswa memahami tentang isi dari pembahasan dari Fiqih Muamalah 

 

Deskripsi Matakuliah 
 
 
 

Mata kuliah ini membahas tentang Pengertian Fiqih Muamalah, Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih 

Muamalah, Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Muamalah. 

 

Referensi Referensi Utama : Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : 

Kencana , 2010 

Referensi Pendukung : 

 

 
 
 



 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN 

Jl.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id 
 

FORMULIR 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS) 
 

   

 

2 

 

Pert. 
ke- 

Sub-CPMK Bahan Kajian Indikator 
Metode 

Pembelajaran 
Pengalaman 

Belajar 

Penilaian 
(Jenis dan 
Kriteria) 

Bobot Waktu Referensi 

1 Mahasiswa 

mampu men 

jelaskan dan 

mengidenti 

fikasikan 

Pengertian 

Fiqh 

Muamalah 

Gambaran 

umum tentang 

fiqh muamalah 

 

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

dan 

menyimpulka

n Pengertian 

Fiqh 

Muamalah 

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

mendiskusikan 

tentang 

Pengertian 

Fiqh 

Muamalah 

Tes lisan 

bentuk 

pertanyaan 

random dari 

kuis yang 

disajikan di 

akhir 

pertemuan. 

2 sks 90  

2-3 Mahasiswa 

mampu men 

jelaskan dan 

mengidenti 

fikasikan 

harta dan hak 

milik 

Harta dan Hak 

Milik 

a. Harta  

b. Hak Milik  

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

dan 

menyimpulka

n harta dan 

hak milik 

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

mendiskusikan 

tentang harta 

dan hak milik 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

pertanyaan 

kepada 

mahasiswa 

di akhir 

pertemuan 

2 sks 90  

4-5 Mahasiswa 

mampu men 

jelaskan dan 

mengidenti 

Akad 

a. Pengertian 

Akad  

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

dan 

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

pertanyaan 

2 sks 90  



 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN 

Jl.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id 
 

FORMULIR 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS) 
 

   

 

3 

 

fikasikan 

Akad 

b. Unsur-Unsur 

Akad 

c. Syarat –

Syarat Akad 

d. Subyek Akad 

(Al ‘Aqidain) 

e. Obyek Akad 

(Mahallul 

‘Aqdi)  

f. Prestasi  Aka

d (Maudhu’u 

al-‘Aqdi) 

g. Jenis-Jenis 

Akad  

h. Urgensi Akad 

Dalam 

Hubungan 

Antar 

Manusia 

menyimpulka

n Akad 

mendiskusikan 

tentang akad 

kepada 

mahasiswa 

di akhir 

pertemuan 

6-7 Mahasiswa 

mampu men 

jelaskan dan 

mengidenti 

Jual beli dan 

riba 

a. Jual Beli 

b. Riba 

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

dan 

menyimpulka

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

mendiskusikan 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

pertanyaan 

kepada 

 90  



 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN 

Jl.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id 
 

FORMULIR 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS) 
 

   

 

4 

 

fikasikan jual 

beli dan riba 

n jual beli dan 

riba 

tentang jual 

beli dan riba 

mahasiswa 

di akhir 

pertemuan 

8 Ujian Tengah 

Semester 
Bahan minggu 1 

s.d.8 
 , Mahasiswa 

mengetahui, 

memahami dan 

menyadari 

pencapaian 

kemajuan 

belajarnya 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

pertanyaan 

kepada 

mahasiswa  

 90  

9 Mahasiswa 

mampu men 

jelaskan dan 

mengidenti 

fikasikan 

Khiyar dan 

Kafalah 

Khiyar dan 

Kafalah 

a. Khiyar 

b. Kafalah  

 

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

dan 

menyimpulka

n khiyar dan 

kafalah 

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

mendiskusikan 

tentang khiyar 

dan kafalah 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

pertanyaan 

kepada 

mahasiswa 

di akhir 

pertemuan 

2 sks 90  

10 Mahasiswa 

mampu men 

jelaskan dan 

mengidenti 

fikasikan 

ijarah (sewa 

menyewa) 

ijarah (sewa 

menyewa) dan 

perburuhan 

a. ijarah 

b. perburuhan 

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

dan 

menyimpulka

n ijarah (sewa 

menyewa) 

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

mendiskusikan 

tentang ijarah 

(sewa 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

pertanyaan 

kepada 

mahasiswa 

2 sks 90  



 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN 

Jl.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id 
 

FORMULIR 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS) 
 

   

 

5 

 

dan 

perburuhan 

dan 

perburuhan 

menyewa) dan 

perburuhan 

di akhir 

pertemuan 

11 Mahasiswa 

mampu men 

jelaskan dan 

mengidenti 

fikasikan 

utang piutang 

(al-qardh) 

dan al-

hiwalah 

(pengalihan 

utang) serta 

syirkah dan 

mudharabah 

utang piutang 

(al-qardh) dan 

al-hiwalah 

(pengalihan 

utang) 

a. utang 

Piutang (al-

qardh)  

b. Hiwalah 

Syirkah dan 

Mudharabah 

a. Syirkah 

b. Mudharabah 

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

dan 

menyimpulka

n utang 

piutang (al-

qardh) dan al-

hiwalah 

(pengalihan 

utang) serta 

syirkah dan 

mudharabah  

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

mendiskusikan 

utang piutang 

(al-qardh) dan 

al-hiwalah 

(pengalihan 

utang) serta 

syirkah dan 

mudharabah 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

pertanyaan 

kepada 

mahasiswa 

di akhir 

pertemuan 

2 sks 90  

12 Mahasiswa 

mampu men 

Musaqah, 

Muzara’ah dan 

Mukhabarah 

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

2 sks 90  



 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN 

Jl.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id 
 

FORMULIR 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS) 
 

   

 

6 

 

jelaskan dan 

mengidenti 

fikasikan 

Musaqah, 

Muzara’ah 

dan 

Mukhabarah 

serta Salam 

dan Istishna 

a. Musaqah 

b. Muzara’ah 

c. Mukhabarah 

Salam dan 

Istishna 

a. Salam 

b. Istishna 

dan 

menyimpulka

n Musaqah, 

Muzara’ah 

dan 

Mukhabarah 

serta Salam 

dan Istishna 

mendiskusikan 

Musaqah, 

Muzara’ah 

dan 

Mukhabarah 

serta Salam 

dan Istishna 

pertanyaan 

kepada 

mahasiswa 

di akhir 

pertemuan 

13 Mahasiswa 

mampu men 

jelaskan dan 

mengidenti 

fikasikan 

Rahn (Gadai) 

dan Wadhiah 

Rahn (Gadai) 

dan Wadhiah 

a. Gadai 

b. Wadhiah   

 

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

dan 

menyimpulka

n Rahn 

(Gadai) dan 

Wadhiah 

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

mendiskusikan 

Rahn (Gadai) 

dan Wadhiah 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

pertanyaan 

kepada 

mahasiswa 

di akhir 

pertemuan 

2 sks 90  



 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN 

Jl.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id 
 

FORMULIR 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS) 
 

   

 

7 

 

14 Mahasiswa 

mampu men 

jelaskan dan 

mengidenti 

fikasikan 

Hibah 

Hibah 

a. Definisi 

Hibah 

b. Kedudukan 

Hibah 

c. Rukun dan 

Syarat Hibah 

d. Macam-

macam 

Hibah 

e. Hikmah 

Hibah 

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

dan 

menyimpulka

n Hibah 

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

mendiskusikan 

Hibah 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

pertanyaan 

kepada 

mahasiswa 

di akhir 

pertemuan 

2 sks 90  

15 Mahasiswa 

mampu men 

jelaskan dan 

mengidenti 

fikasikan 

Wasiat serta 

Wasiat 

a. Pengertian 

Wasiat 

Mahasiswa 

dapat 

menjelaskan 

dan 

menyimpulka

n Wasiat serta 

Metode 

ceramah dan 

diskusi, 

Mahasiswa 

mempelajari 

dan 

mendiskusikan 

Wasiat serta 

Hadiah dan 

Wakaf 

Tes essay 

dengan 

memberikan 

pertanyaan 

kepada 

mahasiswa 

2 sks 90  



 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN 

Jl.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id 
 

FORMULIR 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS) 
 

   

 

8 

 

Hadiah dan 

Wakaf 
b. Dasar 

Hukum 

Wasiat 

c. Rukun dan 

Syarat 

Wasiat 

Hadiah dan 

Wakaf 

a. Hadiah 

b. Wakaf 

Hadiah dan 

Wakaf 

di akhir 

pertemuan 

16 U A S         

 
Daftar Referensi: 

1. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006) 

2. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997 

3. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Fiqh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka Rizki Putra, 1997 

4. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 1995 

5. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka Progresif, 1997 

6. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul Haq: Jakarta:2004) 

7. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, fiqh muamalat, Jakarta : Kencana , 2010  

8. Suhendi, M.Si., Fiqh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002)  

9. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia Indonesia,2011) 



 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN 

Jl.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id 
 

FORMULIR 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS) 
 

   

 

9 

 

10. Veithzal Rivai dan Andi Buchari, Islamic Economics, (Jakarta : Bumi Aksara, 2009),  

11. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah,Fikih Muamalah,Bogor:Ghalia Indonesia, 2011 

12. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul Haq: Jakarta:2004) 

13. AdeArmando,dkk,Ensklopedi Islam untuk Pelajar, ( Jakarta :PT Ichtiar Baru Van Hoeve, tanpa tahun) 

14. Fathurrahman Djamil,HukumPerjanjian Syariah dalam Kompilasi HukumPerikatan oleh Mariam Darus Badrulzaman, (Bandung : Citra 

Aditya Bakti, Cetakan Pertama,2001) 

15. Ahmad Azhar Basyir, Asas-AsasHukum Muamalat (Hukum Perdata Islam), (Yogyakarta : UII Press, Edisi Revisi, 2000) 

16. Hasabu Tarqimul Fathul Al Barrii, Shohih Bukhori. (Program Maktabah As-Samilah fersi II)  

17. Chairuman Pasaribu dan Suhrawardi K. Lubis, HukumPerjanjian Dalam Islam, (Jakarta:Sinar Grafika,Cetakan Ketiga, 2004) 

18. Abdoerraoef, Al Qur’an dan Ilmu Hukum : Comparative Study,(Jakarta: BulanBintang,1970) 

19. Ghufron A.Mas’adi,Fiqh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo Persada, Cetakan Pertama, 2002)  

20. Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam,Jilid 5, ( Jakarta : Ichtiar Baru van Hoeve,1996) 

21. T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Fikih Muamalah, ( Jakarta : Bulan Bintang, 1974) 

22. Gemala Dewi, Aspek-Aspek Hukum Dalam Perbankan Perasuransian Syariah di Indonesia, (Jakarta :Prenada Media :2004) 

23. Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta : Balai Pustaka, Cetakan Pertama Edisi III, 2001) 

24. Ghufron A.Mas’adi,Fiqh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo Persada, Cetakan Pertama, 2002) 

25. Gemala Dewi,Wirdyaningsih, Yeni Salma Barlinti, Hukum Perikatan Islam di Indonesia, (Jakarta : Kencana, Edisi pertama,Cetakan 

Pertama,2005)  

26. Departemen Agama RI, Al qur’anul Karim wa tarjamah maaniyah ilal lughoh alIndonesiyyah,(Al Madinah Al Munawwarah : Mujamma’  al 

Malik Fahd li thiba’at al Mushaf asy Syarif, 1418 H ) 

27. Sulaiman Rasjid, Fiqih Islam, (Sinar Baru Algensindo: Bandung, 2010), h. 292 

28. Ibn Abdil Bar, Al-Kafî, 1/325. Beirut: Darul Kutub al-’llmiyah, 1407 H. Cetakan ke-1; Al-Kasani, Badai’ ash-Shana’i, V/147. Beirut: Darul 

Kutub al-’Arabi, 1982 

29. Ibn Qudamah, Al-Kafî fî Fiqh Ibn Hanbal, II/25. Beirut: Maktab al-Islami, 1408 H/1988 M.  

30. Moh Rifa’i, Ilmu Fiqih Islam Lengkap,(Toha Putra: Semarang, 1978) 



 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN 
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN 

Jl.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id 
 

FORMULIR 

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS) 
 

   

 

10 

 

31. Ali Imran, Fikih Taharah, Ibadah Muamalah, (Cipta Pustaka Media Perintis: Bandung, 2011) 

32. Rahmat Syafe’i, Fiqih Muamalah untuk UIN,STAIN, PTANIS, dan Umum, (Pustaka Setia: Bandung, 2006) 

33. Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah dari Teori ke Praktik (Jakarta: Gema Insani. 2001), 

34. Hendi Suhendi, Fiqih Muamalah (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010) 

35. Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah Wacana Ulama dan Cendikiawan (Jakarta:Tazkia Institute.1999) 




	Cover_Artboard 1.pdf (p.1)
	Buku Ajar (Awal-RPS).pdf (p.2-170)
	BUKU_AJAR FIQH MUAMMALAH (IBU UMI).pdf (p.1-158)
	(5) biografi.pdf (p.159)
	RPS FIQIH MUAMALAH.pdf (p.160-169)

	Cover_Artboard 3.pdf (p.171)

