Buku Ajar

Q.n P

i

Umi Hani, S.Ag., M.Pd




Buku Ajar

FIQIH MUAMALAH

Umi Hani, S.Ag., M.Pd

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL-BANJARY
BANJARMASIN



Buku Ajar
Fiqih Muamalah

Penulis :

Umi Hani, S.Ag., M.Pd

Editor :
Dr. Afif Khaliq, S.HI, S.H., M.H

Penyunting :
Antoni Pardede, S.Si., M.Si., Ph.D

Tata Letak :
Aris Setia Noor, S.E., M.Si

Desain Sampul :
Abdurrahman Sidik, S.Sn., M.Ds

Penerbit :
Universitas Islam Kalimantan Muhammad Arsyad Al-Banjary
Banjarmasin

Redaksi :
J1. Adhyaksa No.2 Kayutangi
Banjarmasin 70123

Cetakan Pertama 2021

Hak Cipta dilindungi undang-undang

Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan dengan cara apapun tanpa izin
tertulis dari Penerbit



KATA PENGANTAR

Segala puji hanya milik Allah. Shalawat dan salam selalu tercurahkan kepada
Rasulullah saw, Muhammad bin Abdullah dan juga para keluarga, karabat, sahabat dan
para pengikutnya yang setia kepada ajaran-ajarannya. Amma ba’du.

Figih muamalah adalah suatu disiplin ilmu yang memberikan pemahaman
terhadap hukum syar’i, yaitu yang berbentuk amalan yang diambil dari dalil-dalil yang
terperinci. Oleh sebab itu setiap muslim wajib mempelajarinya. Dalam buku ini penulis
mencoba mengupas secara sistematis, dan lengkap.

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada semua pihak
yang telah dengan ikhlas memberikan dukungan dalam proses penerbitan buku ini.
Terima kasih kepada Ketua Umum Yayasan, Rektor dan Dekan Fakultas Studi Islam
Universitas Islam Kalimantan Muhammad Arsyad al-Banjary Banjarmasin dan terima
kasih kepada rekan sejawat yang telah memberikan saran-saran penyempurnaan sejak
disusunnya materi buku ini. Terima kasih kepada mahasiswa penulis yang secara aktif
memberikan komentar dan pertanyaan-pertanyaan kritis, serta tidak lupa juga ucapan
terima kasih tak terhingga penulis khusus kepada Orang tua, isteri dan anak-anak
penulis. Semoga Allah SWT mengganjar dengan kebaikan dan pahala. Aamiin.

Tidak ada gading yang tidak retak. Meskipun penulis berusaha mencurahkan
segenap kemampuan untuk dapat menyelesaikan buku ini, penulis menyadari atas segala
keterbatasan dan kekurangan, sehingga saran, nasihat, serta kritik konstruktif selalu
ditunggu demi perbaikan buku ini ke depan. Akhirnya, kepada Allah SWT semata
penulis berharap semoga buku ini dapat memberikan sumbangan yang cukup serta
menambah khazanah pengetahuan hukum Islam, yang pada gilirannya dapat bermanfaat
bagi kalangan akademis/intelektual Islam, praktisi serta umat Islam pada umumnya.
Amin yaa Rabb

Banjarmasin,
Desember 2020
Penulis;

Umi Hani, S.Ag., M.Pd



DAFTAR ISI

Halaman
DAFTAR IST ..ottt i
BAB1 GAMBARAN UMUM TENTANG
FIQIH MUAMALAH

a. Pengertian Fiqih Muamalah........................... 12

b. Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih Muamalah .......................... 15

c. Ruang Lingkup dan Pembagian Figih Mu’amalah... ..................... 17

d. Sistematika Figih Mu’amalah......................... 19
BABII HARTA DAN HAK MILIK

AL HArA. 22

B. Hak MiliK. ..o 26
BAB III AKAD

A. Pengertian Akad...........oooiiiii e 35

B. Unsur-Unsur AKad.........coooiiiiiii i e 37

C. Syarat —Syarat Akad............coiiiii i 38

D. Subyek Akad (Al ‘Aqidain)...........cccooiiiiiiiiiii e 39

E. Obyek Akad (Mahallul ‘Aqdi)..............ccovieiiiiii i, 39

F. Prestasi Akad (Maudhu'v al-"Aqdi)................... cooiiiiiiiiiiiiiii.n. 39

G. Jenis-Jenis AKad.........oouiiiiiii i 40

H. Urgensi Akad Dalam Hubungan Antar Manusia..... ....................... 40

BAB IV JUAL BELI DAN RIBA
A JUAL BEli. .o e, 42

BAB V KHIYAR DAN KAFALAH



AL KLY, o 52

B. Kafalah. ... ..o 56
BAB VI 1JARAH (SEWA MENYEWA) DAN PERBURUHAN
Al fJarah. ..o 61
B. Perburuhan ... 69
BAB VII UTANG PIUTANG (AL-QARDH) ....ccocvvueiruicrersuecsnnssecsaccsaccsessne 68
DAN AL-HIWALAH (PENGALIHAN UTANG)
A. Utang Piutang (al-Qardh)...........ccccoeeoueeeiiiieiiieeieeeie e 68
B. Hiwalahu ..o 71
BAB VIII SYIRKAH DAN MUDHARABAH
AL SYITKAN ..o s v 82
B. Mudharabah........ ... e 84

BAB IX MUSAQAH, MUZARA’AH DAN MUKHABARAH
AL MUSaqah. ... e e &9

B. Muzara’ah .o 90

C. Mukhabarah........ ..o 93
BAB X SALAM DAN ISTISNA

AL Salam. ... e 96

Bl IStISNA. ..ttt ebae e 99

BAB XI RAHN (GADAI) DAN WADHIAH
AL GAAL. oo e, 103
B. Wadiah. .. .o e, 103

BAB XII HIBAH
A. Definisi Hibah....... ..o 108
B. Kedudukan Hibah..............oooi s 109
C. Rukun dan Syarat Hibah.................coooiiiiiii 109
D. Macam-macam Hibah................. 110



E. Hikmah Hibah.......... oo, 112
BAB XIIT WASIAT

A. Pengertian Wasiat.........oviiiiiiiiii i e 113

B. Dasar Hukum Wasiat................ e 116

C. Rukun dan Syarat Wasiat..........cccceeeuierieriiienieeiieie e 117
BAB X1V HADIAH DAN WAKAF

A. Hadiah. ... e 125

B. Wakaf. ..o e 129

DAFTAR PUSTAKA



BAB1
GAMBARAN UMUM TENTANG
FIQIH MUAMALAH

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Fiqih
Muammalah, Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih Muamalah, Ruang Lingkup dan Pembagian
Figih Mu’amalah, dan Sistematika Fiqih Mu’amalah,

Tujuan Intruksional Khusus
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Figih Muammalah

- Memahami dan Menjelaskan Sumber dan Prinsip Hukum Figih Muammalah

- Memahami dan Menjelaskan Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Mu’amalah
- Memahami dan Menjelaskan Sistematika Figih Mu’ammalah.

Petunjuk Untuk Mahasiswa

1.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauh mana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti

kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi
pokok bahasan yang telah ditentukan.

. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang

ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai
sumber jawabannya.

. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature

berikut :

A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006)
Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.

B. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997

C. Mun’im A. Sirry, Sejarah Figih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah
Gusti, 1995

D. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997



E. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Hagq: Jakarta:2004)

F. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

G. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

H. Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah (Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A. Pengertian Fiqgih Muamalah

Figih Muamalah tersusun dari dua kata (lafadz), yaitu figih (43l)) dan Muamalah
(Aalxd)), Lafadz yang pertama (43dll) secara etimologi memiliki makna pengeritan atau
pemahaman,' sedangkan dalam terminologi kata figih memiliki definisi yang beragam dari
kalangan ulama’ :

a. Abu Hanifah memberikan memberikan definisi definisi tentang fiqih, yaitu sebagai
berikut:?

\gale Lag Lglla (ol 4 jna

“Pengetahuan tentang hak dan kewajiban manusia”.

Imam As-Syafi’i memberikan suatu batasan fiqih sebagai berikut,

Llualtl) Ll cpe uadiSal) e il alSall alad)
“Suatu ilmu yang membahas hukum-hukum syari’ah amaliyah (praktis) yang diperoleh
dari dalil-dalil yang terperinci”.’

b. Abdul Wahab Khallaf mendefinisikan figih dengan pengetahuan tentang hukum-
hukum syarar’ mengenai perbuatan manusia yang diusahakan dari dalil-dalil yang
terinci atau kumpulan hukum syara’ mengenai perbuatan manusia yang diperoleh
dari dalil-dalil yang terinci.*

c. Al-Jurjani membatasi definisi figih sebagai berikut,

Jalll g Jai) ) 4d Uiy galgia¥) g (5T L daniina ale g g Ailiuadl) Lgalaf (o Aolanlidle ) alSatly alal)
“Suatu ilmu yang membahas hukum-hukum syari’ah amaliyah (praktis) dari dalil-dalil

yang terinci yang dihasilkan oleh pikiran atau ijtihad melalui analisis dan perenungan”.’

! Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka Progresif,
1997, h.1068

2 Jbid, h.1068

3 Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (cetakan ke-9) Damaskus, Dar Al-Fikr,2006,
h.29

4 Ilm Ushul Al-Figh, Jakarta, Al-Majlis Al-A’la Al-Indunisi, 1972, hlm. 11

5 Al-Jurjani, Kitabu At-Ta rifat, Beirut, Dar Al-Kitab Al-Ilmiah, 1998



d. Al-Amidi, seorang ulama’ Syafi’iyah, mendefinisikan fiqih sebagai ilmu tentang
hukum-hukum syari’ah dari dalil-dali yang terinci. Sementara menurut fuqaha’
Malikiyah, fiqih adalah ilmu tentang perintah-perintah syar’iyah dalam masalah
khusus yang diperoleh dari aplikasi teori istidlal atau pencarian hukum dengan
dalil.®
Pengertian dan definisi fiqih sendiri pada awalnya mencakup seluruh dimensi

hukum syari’at Islam, baik yang berkenaan dengan, masalah aqidah, akhlaq, ibadah,
maupun yang berkenaan dengan masalah muamalah. Sebagaimana yang ditunjukkan dalam
Al-Qur’an Surat At-Taubah ayat 122.

Artinya : “Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang).
mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk
memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi peringatan kepada
kaumnya apabila mereka telah kembali kepadanya, supaya mereka itu dapat menjaga
dirinya.” (QS. At-Taubah :122)

Dari beberapa definisi diatas, dapat ambil sebuah kesimpulan bahwa figih memiliki
dua pengertian.

Pertama, dilihat dari sudut pandang ilmu pengetahuan bahwa fiqgih adalah sebuah
pengetahuan tentang hukum-hukum syari’at.

el alSalYL Al

“Mengetahui hukum-hukum syara’ yang alamiyah’’

Definisi ini menggambarkan bahwa figih adalah sebuah lapangan ilmu pengetahuan
yang kajiannya seputar permasalahan syariat yang bersifat furu’iyah dan berdasarkan atas
dalil-dalil tafsili (rinci). Karena ia merupakan pengetahuan yang digali melalui penalaran
dan istidlal (penggunaan dalil) oleh si mujtahid atau para ulama’ (fugaha’), maka ia dapat
saja menerima perubahan atau pembaharuan, karena tuntutan ruang dan waktu.

Contoh yang sangat jelas adalah bahwa al-Syafi’i memiliki gaul gadim (pendapat
terdahulu) dan gaul jadid (pendapat kemudian) akibat tuntutan ruang yang berbeda, yaitu
perpindahan beliau dari Baghdad ke Mesir. Dalam konteks Islam Indonesia, hal ini akan
tampak pada kajian tentang Hukum Islam Indonesia yang merupakan penjabaran fiqih
dalam konteks Indonesia.

Kedua, fiqih dilihat dilihat dari sudut pandang bahwa ia adalah sebuah objek kajian
pengetahuan, yakni hukum fiqih itu sendiri, pengertian ini memandang bahwa fiqih adalah

® Mun’im A. Sirry, Sejarah Figih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 1995, hlm. 4
7 TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka Rizki Putra, 1997,
hlm. 4



suatu rangkaian atau himpunan hukum syariat yang memiliki dasar atau dalil yang
terperinci, pengertian ini adalah sebagaimana yang dipahami dalam istilah para ulama’ ahli
fiqih (fugaha’).

Ay 8 e 5 il alSaYl de gana

“Himpunan hukum-hukum amaliyah yang disyari’atkan dalam Islam ™

Dilihat dari objek hukumnya, figih terbagi menjadi dua bagian yaitu :

a. Hukum-hukum yang berkaitan dengan ibadah seperti; toharah, shalat, puasa, haji,
zakat, nazar dan sumpah dan segala sesuatu bentuk ibadah yang berkaitan
langsung antara manusia dengan tuhannya

b. Hukum-hukum mu’amalah yaitu hukum-hukum yang berkaitan dengan hubungan
antar manusia atau hubungan manusia dan lingkungan sekitarnya baik yang
bersifat kepentingan pribadi maupun kepentingan. Seperti hukum-hukum
perjanjian dagang, sewa menyewa dan lain-lain.

Lafadz yang kedua (sJalxall) arti lughawi dari kata ini adalah kepentingan,
sedangkan lafadz < Wldimemiliki arti hukum syari’ yang mengatur hubungan
kepentingan individu dengan yang lainnya.

Menurut istilah yang dimaksud mu’amalah adalah bagian figih selain ibadah yaitu
hukum-hukum yang mengatur hubungan interpersonal antar manusia.’

Mu’amalah menurut golongan Syafi’i adalah bagian fiqih untuk urusan-urusan
keduniaan selain perkawinan dan hukuman, yaitu hukum-hukum yang mengatur hubungan
manusia sesama manusia dan alam sekitarnya untuk memperoleh kebutuhan hidupnya.

Menurut Ibnu Abidin, muamalah meliputi lima hal, yakni :

1) Transaksi kebendaan (Al-Mu’awadlatul maliyah)
2) Pemberian kepercayaan (Amanat)

3) Perkawinan (Munakahat)

4) Urusan Persengketaan (Gugatan dan peradilan)
5) Pembagian warisan

Apabila tidak dikaitkan dengan lafadz figih (berdiri sendiri), istilah muamalah
dalam kitab-kitab fiqih adalah nama bagi suatu bentuk perjanjian (akad) tertentu, baik
perjanjian pemberian modal atau bagi laba (al-mudlarabah — alqgiradl)serta perjanjian-
perjanjian lain yang berkenaan dengan harta benda.

Dalam pembahasan ini yang dimaksud figih muamalah sebagaimana dikutip oleh
Drs. Masduha Abdurrahman dalam bukunya ‘Pengantar dan Asas-asas Hukum Perdata

8 Ibid, h. 5
® Abdurrahman, Pengantar dan Asas-Asas Hukum Perdata Islam., 31.

10



Islam (Figih Muamalah)’ adalah muamalah yang memiliki arti khusus, yaitu bagian figih
yang membahas :
Juady Gsially JIsal) 8 Gany ga pgeams pglalady Gl Jladl ddlaidl) HlSSY)

peie Sl
“Hukum-hukum yang berkaitan dengan perbuatan dan perhubungan manusia sesama
manusia dalam urusan kebendaan dan hak-hak kebendaan serta cara-cara menyelesaikan
persengketaan mereka”.

Jadi, fiqgih muamalah dapat diartikan dalam dua pengertian :

a) Figih muamalah dilihat dari sisi bahwa ia adalah sebuah kesatuan hukum dan
aturan-aturan tentang hubungan antar sesama manusia dalam hal kebendaan untuk
memenuhi kebutuhan hidup mereka.

b) Fiqih muamalah dipandang sebagai sebuah ilmu pengetahuan tentang hukum.

Dapat diambil sebuah kesimpulan bahwa secara garis besar definisi atau pengertian
figth muamalah yaitu, hukum-hukum yang berkaitan dengan tata cara berhubungan antar
sesama manusia, baik hubungan tersebut bersifat kebendaan maupun dalam bentuk
perjanjian perikatan. Fiqih mu’malah adalah salah satu pembagian lapangan pembahasan
figih selain yang berkaitan dengan ibadah, artinya lapangan pembahsan hukum fiqih
mu’amalah adalah hubungan interpersonal antar sesama manusia, bukan hubungan vertikal
manusia dengan tuhannya (ibadah mahdloh)

Figih mu’amalah dapat juga dikatakan sebagai hukum perdata Islam, hanya saja bila
dibandingkan dengan Kitab Undang-undang Hukum Perdata (BW. burgerlijk wetboek)
yang juga berkaitan dengan hukum personal, figih muamalah atau dapat dikatakan sebagai
hukum perdata Islam hanya mencukupkan pembahasannya pada hukum perikatan
(verbintenissen recht), tidak membahas hukum perorangan (personen recht) dan hukum
kebendaan (zakenrecht) secara khusus.

B. Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih Muamalah
1. Sumber Hukum Fiqih Muamalah

Sumber-sumber figih secara umum berasal dari dua sumber utama, yaitu dalil naqli
yang berupa Al-Qur’an dan Al-Hadits, hal ini sebagaimana dimaksud dalam definisi fiqih
yang disampaikan oleh ulama’ golongan Syafi’i sebagai Al-Adillati Al-tafshiliyyati (dalil-
dalil yang terperinci), dan dalil aqli yang berupa akal (ijtihad). Penerapan sumber fiqih
islam ke dalam tiga sumber, yaitu Al-Quran, Al-Hadits dan ijtihad.

a. Al-Qur’an

Al-Quran adalah kitab Allah yang diturunkan kepada nabi Muhammad SAW
dengan bahasa arab yang memiliki tujuan kebaikan dan perbaikan manusia, yang berlaku di

11



dunia dan akhirat. Al-Quran merupakan referensi utama umat islam, termasuk di dalamnya
masalah hukum dan perundangundangan. sebagai sumber hukum yang utama, Al-Quran
dijadikan patokan pertama oleh umat islam dalam menemukan dan menarik hukum suatu
perkara dalam kehidupan. Ayat Al Qur’an yang membahas tentang Muamalah ini bisa kita
lihat pada surat Al-Bagarah ayat 188 :

Artinya : “Dan janganlah sebahagian kamu memakan harta sebahagian yang lain di
antara kamu dengan jalan yang bathil dan (janganlah) kamu membawa (urusan) harta itu
kepada hakim, supaya kamu dapat memakan sebahagian daripada harta benda orang lain
itu dengan (jalan berbuat)dosa, Padahal kamu mengetahui.” (QS, Al-Bagarah : 188).

dan Surat An-Nisa’ ayat 29 :

Artinya : “Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu saling memakan harta
sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan yang Berlaku dengan
suka sama-suka di antara kamu. Dan janganlah kamu membunuh dirimu; Sesungguhnya
Allah adalah Maha Penyayang kepadamu”. (QS, An-Nisa : 29)

b. Al-Hadits

Al-Hadits adalah segala yang disandarkan kepada Rasulullah SAW, baik berupa
perkataan,perbuatan,maupun ketetapan. Al-Hadits merupakan sumber fiqih kedua setelah
Al-Quran yang berlaku dan mengikat bagi umat islam.

c. Ijma dan Qiyas

Ijma’ adalah kesepakatan mujtahid terhadap suatu hukum syar’i dalam suatu masa
setelah wafatnya Rasulullah SAW. Suatu hukum syar’i agar bisa dikatakan sebagai ijma’,
maka penetapan kesepakatan tersebut harus dilakukan oleh semua mujtahid, walau ada
pendapat lain yang menyatakan bahwa ijma’ bisa dibentuk hanya dengan kesepakatan
mayoritas mujtahid saja. Sedangkan qiyas adalah kiat untuk menetapkan hukum pada kasus
baru yang tidak terdapat dalam nash (Al-Qur’an maupun Al-Hadist), dengan cara
menyamakan pada kasus serupa yang sudah terdapat dalam nash.

2. Prinsip Hukum Fiqih Mu’amalah

Sebagai sistem kehidupan, Islam memberikan warna dalam setiap dimensi
kehidupan manusia, tak terkecuali dunia ekonomi. Sistem Islam ini berusaha
mendialektikkan nilai-nilai ekonomi dengan nilai akidah ataupun etika. Artinya, kegiatan
ekonomi dan perikatan lain yang dilakukan oleh manusia dibangun dengan dialektika nilai
materialisme dan spiritualisme berdasarkan sumber hukum syari’at Islam. Kegiatan
ekonomi yang dilakukan tidak hanya berbasis nilai materi, akan tetapi terdapat sandaran
transendental di dalamnya, sehingga akan bernilai ibadah. Selain itu, konsep dasar Islam

12



dalam kegiatan muamalah juga sangat konsen terhadap nilai-nilai humanisme. Di antara
kaidah dasar dan hukum figih muamalah adalah sebagai berikut :

a. Hukum asal dalam muamalat adalah mubah
Konsentrasi Figih Muamalah untuk mewujudkan kemaslahatan
Meninggalkan intervensi yang dilarang
Menghindari eksploitasi
Memberikan toleransi dan tanpa unsur paksaan
Tabligh, siddhiq, fathonah amanah sesuai sifat Rasulullah
Konsep dasar yang menjadi acuan fiqih mu’amalah selain Al-Qur’an dan Al-Hadits
serta jma’ dan Qiyas adalah sisi kemaslahatan, karena pada dasarnya semua bentuk
interaksi dan perikatan yang dilakukan manusia hukumnya adalah mubah, selain hal-hal
yang secara jelas ditunjukkan pelarangannya oleh sumber utama syari’at Islam.

Selain itu pertimbangan hukum dalam fiqih mu’amalah adalah kemashlahatan umat
demi tercapainya tujuan bersama yang saling menguntungkan, untuk itulah fiqih
mu’amalah dipandang sebagai sebuah disiplin ilmu pengetahuan karena perkembangan
manusia yang senantiasa dinamis, sehingga pembahasan terhadap permasalahan hukum
yang berkaitan dengan mu’amalah senantiasa berkembang.

™o oo o

C. Ruang Lingkup dan Pembagian Figih Mu’amalah
Secara garis besar ruang lingkup fiqih muamalah adalah seluruh kegiatan muamalah
manusia berdasarkan hukum-hukum islam yang berupa peraturanperaturan yang berisi
perintah atau larangan seperti wajib, sunnah, haram, makruh dan mubah. hukum-hukum
figih terdiri dari hukum-hukum yang menyangkut urusan ibadah dalam kaitannya dengan
hubungan vertikal antara manusia dengan Allah dan hubungan manusia dengan manusia
lainnya. Secara terperinci ruang lingkup dan pembagian figih muamalah ini meliputi dua
hal;
1. Al-mu’amalah Al-madiyah,
yaitu muamalah yang mengkaji objek muamalah (bendanya). Dengan kata lain, al-
muamalah al-madiyah adalah aturan yang ditetapkan syara’ terkait dengan objek
benda.Dimaksudkan dengan aturan ini, bahwa dalam memenuhi kebutuhan yang sifatnya
kebendaan, seperti jual-beli (al-bai’), tidak saja ditujukan untuk mendapatkan keuntungan
(profit) semata, akan tetapi juga bagaimana dalam aturan mainnya harus memenuhi aturan
jual-beli yang ditetapkan syara’.
Yang termasuk kedalam kategori muamalah ini adalah :
a. Al Ba'i (Jual Beli)

13



Syirkah (perkongsian)

Al Mudharabah (Kerjasama)

Rahn (gadai)

Kafalah dan dhaman (jaminan dan tanggungan)

Utang Piutang

Sewa menyewa

Hiwalah (Pemindahan Utang)

Sewa Menyewa (Ijarah)

Upah

Syuf'ah (gugatan)

Qiradh (memberi modal)
. Ji'alah (sayembara)

Ariyah (pinjam meminjam

Wadi'ah (titipan)

Musaraqah

Muzara'ah dan mukhabarah

Pinjam meminjam

Riba

Dan beberapa permasalahan kontemporer (asuransi, bank dlI)

Thyaulmawat

Wakalah

Al-muamalah Al-Adabiyah

yaitu muamalah yang mengkaji bagaimana cara tukar menukar benda. Dengan kata
lain, al-muamalah al-adabiyah adalahaturan-aturan syara’ yang berkaitan dengan aktivitas
manusia dalam hidup bermasyarakat, ditinjau dari segi subjeknya, yaitu mukallaf/manusia.
Hal ini mengacu kepada bagaimana seseorang dalam melakukan akad atau ijab qabul.
Apakah dengan rela sama rela (‘an taradlin minkum) atau terpaksa, ada unsur dusta dan
sebagainya. Pembagian atau pembedaan tersebut ada pada dataran teoritis saja, karena
dalam prakteknya antara keduanya tidak dapat dipisahkan.

Abdul Wahab Khalaf merinci Figih muamalah ini sesuai dengan aspek dan tujuan

masing-masing. sebagai berikut :

a. Hukum Kekeluargaan (ahwal al-syakhsiyah) yaitu hokum yang berkaitan dengan
urusan keluarga dan pembentukannya yang bertujuan mengatur hubungan suami
isteri dan keluarga satu dengan lainnya. Ayat Al-Qur’an yang membahas tentang hal
ini terdapat 70 ayat.

MN<E"®»oOoBTOBE RSPRS00 S

14



. Hukum Sipil (civic/al-ahkam al-madaniyah) yang mengatur hubungan individu-
individu serta bentuk-bentuk hubungannya seperti : jual beli, sewa-menyewa, utang
piutang, dan lain-lain, agar tercipta hubungan yang harmonis didalam masyarakat.
Ayat Al-Qur’an mengaturnya dalam 70 ayat.

Hukum Pidana (al-ahkam al-jinaiyah) yaitu hukum yang mengatur tentang bentuk
kejahatan atau pelanggaran dan ketentuan sanksi hukumannya. Tujuannya untuk
memelihara kehidupan manusia, harta, kehormatan, hak serta membatasi hubungan
pelaku perbuatan pidana dan masyarakat. Ketentuan ini diatur dalam 30 ayat Al-
Qur’an.

. Hukum Acara (al-ahkam al-murafaat) yaitu hukum yang mengatur tata cara
mempertahankan hak, dan atau memutuskan siapa yang terbukti bersalah sesuai
dengan ketentuan hukum. Hukum ini mengatur cara beracara dilembaga peradilan,
tujuannya untuk mewujudkan keadilan dalam masyarakat. Ayat Al-Qur’an yang
mengatur masalah ini ada 13 ayat.

Hukum Ketatanegaraan (al-ahkam al-dusturiyah) berkenaan dengan sistem hukum
yang bertujuan mengatur hubungan antara penguasa (pemerintah) dengan yang
dikuasai atau rakyatnya, hak-hak dan kewajiban individu dan masyarakat yang
diatur dalam 10 ayat Al-Qur’an.

Hukum Internasional (al-ahkam al-duwaliyah) mengatur hubungan antar negara
Islam dengan negara lainnya dan hubungan warga muslim dengan nonmuslim, baik
dalam masa damai, atau dalam masa perang. Al-Qur’an mengaturnya dalam 25 ayat.
Hukum Ekonomi (al-ahkam al-igtisadiyah wa al-maliyah). Hukum ini mengatur
hak-hak seorang pekerja dan orang yang mempekerjakannya, dan mengatur sumber
keuangan negara dan pendistribusiannya bagi kepentingan kesejahteraan rakyatnya.
Diatur dalam Al-Qur’an sebanyak 10 ayat.!°

D. Sistematika Figih Mu’amalah

Beberapa kitab figih dari empat madzhab masing-masing dari mereka saling berlainan
dalam mengurutkan sistematika figih mu’amalah. Masing-masing kitab memiliki urutan-
urutan sendiri sebagaimana dalam daftar isi (fihris) kitab tersebut. Hanya saja mereka
sepakat dalam pembahsan figih mereka senantiasa mendahulukan pembahasan mengenai

19 Rofig, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997, h.10

15



ibadah secara keseluruhan baru kemudian disusul dengan pembahasan mengenai figih
mu’amalah.

Perbedaan sistematika tersebut dapat dilihat dalam beberapa contoh berikut :

Imam Alauddin Al-Kasani. Adalah ulama’ dari golongan Hanafi, dalam kitabnya
“Bada’ius Shanai” memulai pembahasan figth mu’amalah dengan “Kitabul
ljarah” (bab perburuhan atau sewa menyewa) dan diakhiri dengan “Kitabul
Qardli” (hutang-piutang atau pemberian modal). Diantara keduanya dibahas
beberapa bentuk perikatan, bahkan terdapat juga bab-bab tentang penyembelihan
dan perburuhan, nadzar dan kafarah, wakaf dan shadaqah, peradilan dan persaksian
dan sebagainya.

Golongan Syafi’i. Dengan sistematika sebagai berikut : Jual beli, hutang-piutang,
pesan memesan, gadai menggadai, perikatan-perikatan yang berhubungan dengan
kebendaan yang lain, diakhiri dengan bab “barang temuan” serta sayembara.
Golongan Maliki. Memiliki sistematika setelah selesai pembahasan ibadah, mereka
melanjutkan dengan pembahasan mengenai jihad, perkawinan, jual beli, peradilan,
persaksian, pidana, wasiat dan warisan.

Ibnu Rusydi dalam kitabnya “Bidayatul Mujtahid” setelah selesai dengan

pembahasan mengenai ibadah beliau kemudian melanjutkan dengan pembahasan tentang
jihad, sumpah, nadzar, kurban, penyembelihan, perburuan, aqiqoh, makanan dan minuman.
Sesudah itu baru membahas mengenai perkawinan dan hal-hal yang berhubungan dengan

itu.

4.

Golongan Ahmad. Memiliki sistematika sebagai berikut : jual beli, pesan memesan,
hutang piutang, perikatan-perikatan yang berhubungan dengan kebendaan yang lain,
wasiat, warisan, kemudian memerdekakan budak dan diakhiri dengan pembahasan
“ummahatil aulad” "

Salah satu kitab yang pernah menjadi Kitab Undang-undang Hukum Perdata pada

masa pemerintahan Turki Utsmani adalah kitab “Majallatul Ahkamil Adliyah” merupakan

kitab figih muamalah dari madzhab Hanafi, ditulis dan disusun menurut undang-undang
dan diundangkan pada bulan Sya’ban tahun 1293 Hijriyah, terdiri dari 1851 pasal dan
dibagi dalam 16 bab yaitu :

a.
b
c.
d. Kitabul Hiwalah (Bab pemindahan hutang piutang)

Kitabul Buyu’ (Bab jual beli)

. Kitabul Ijarat (Bab sewa menyewa perburuhan)

Kitabul Kafalah (Bab tanggung menanggung)

' Abdurrahman, Pengantar dan Asas-Asas Hukum Perdata Islam., 34-35.

16



Kitab Ar-Rohni (Bab gadai menggadai)

Kitabul Amanah (Bab penyerahan kepercayaan, titipan)

Kitabul Hibah (Bab pemberian)

Kitabul Ghosbi wa Al-Itlaf (Bab penyerobotan dan pengrusakan)

Kitabul Hijri wa Al-lIkroh wa Al-Syuf’ati (Bab pengampunan, paksaan, dan hak beli

paksa)

Kitabu Al-Syirkah (Bab serikat dagang)

Kitabul Wakalah (Bab perwakilan, pemberian kuasa)

Kitabu Al-Sulhi wa Al-Ibra’ (Bab perdamaian dan pembebasan hak)
. Kitbu Al-Igrar (Bab pengakuan)

Kitabu Al-Da’wa (Bab gugatan)

Kitabu Al-Bayyinat wa Al-Tahlif (Bab pembuktian dan sumpah)

Kitabu Al-Qadla’ (Bab peradilan)'?

S E R oo

T o B g R

E. Soal —soal Latihan
1. Jelaskan tentang Pengertian Figih Mu’ammalah !
2. Sebutkan Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih Muamalah !
3. Jelaskan tujuan Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Mu’amalah !
4. Jelaskan Sistematika Figih Mu’amalah !

21bid., 35-36.

17



BABII
HARTA DAN HAK MILIK

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Harta, Macam —
macam Harta, Hak Milik, Pengertian Hak dan Milik, Pembagian Hak, dan Konsep
Kepemilikan.

Tujuan Intruksional Khusus

Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Harta

- Memahami dan Menjelaskan Macam — macam Harta

- Memahami dan Menjelaskan Hak Milik

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Hak dan Milik
- Memahami dan Menjelaskan Pembagian Hak

- Memahami dan Menjelaskan Konsep Kepemilikan

- Memahami dan Menjelaskan Pemanfaatan Kepemilikan.

Petunjuk Untuk Mahasiswa

l.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti

kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi
pokok bahasan yang telah ditentukan.
Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai
sumber jawabannya.
Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature
berikut :
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.

18



D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Haq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A. Harta
1. Pengertian Harta

Dalam istilah ilmu fiqih, dinyatakan oleh kalangan Hanafiyah bahwa harta itu
adalah sesuatu yang digandrungi oleh tabiat manusia dan mungkin disimpan untuk
digunakan saat dibutuhkan. Namun harta tersebut tidak akan bernilai kecuali bila
dibolehkan menggunakannya secara syariat. Sedangkan Menurut Wahbah Zuhaili, secara
linguistik, al maal didefinisikan sebagai segala sesuatu yang dapat mendatangkan
ketenangan, dan bisa dimiliki oleh manusia dengan sebuah upaya (fi'i[), baik sesuatu itu
berupa dzat (materi) seperti; komputer, lamera digital, hewan ternak, tumbuhan, dan
lainnya. Atau pun berupa manfaat, seperti, kendaraan, atau pin tempat tinggal.'?

2. Unsur-unsur Harta
Menurut para Fuqaha harta bersedi pada dua unsur, yaitu unsur ‘aniyah dan unsur
‘urf. Unsur ‘aniyah ialah bahwa harta itu ada wujudnya dalam kenyataan (a’yan). manfaat
sebuah rumah yang dipelihara manusia disebut harta, tetapi termasuk milik atau hak.

Unsur ‘urf ialah segala sesuatu yang dipangdang harta oleh seluruh manusia atau
sebagian manusia, tidaklah manusia memelihara sesuatu kecuali menginginkan manfaatnya,
baik manfaat madiyah maupun manfaat ma nawiyah.

3. Kedudukan Harta dan fungsinya
Sikap Islam terhadap harta merupakan bagian dari sikapnya terhadap kehidupan dunia.
Sikap Islam terhadap dunia adalah sikap pertengahan yang seimbang. Materi atau harta

3 Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul Haq:
Jakarta:2004), h 73

19



dalam pandangan Islam adalah sebagai jalan, bukan satu-satunya tujuan, dan bukan sebagai
sebab yang dapat menjelaskan semua kejadian-kejadian. Maka disan kewajiban itu lebih
dipentingkan daripada materi. Tetapi materi menjadi jalan untuk merealisir sebagai
kebutuhan-kebutuhan dan manfaat-manfaat yang tidak cukup bagi manusia, yaitu dalam
pelayanan seseorang kepada hal yang bersifat materi, yang tidak bertentangan dengan
kemaslahatan umum, tanpa berbuat dhalim dan berlebihan.

Harta yang baik adalah harta jika diperoleh dari yang halal dan digunakan pada
tempatnya. Harta menurut pandangan Islam adalah kebaikan bukan suatu keburukan. Oleh
karena itu harta tersebut tidaklah tercela menurut pandangan Islam dan Karen itu pula Allah
rela memberikan harta itu kepada hamba-Nya. Dan kekayaan adalah suatu nikmat dari
Allah sehingga Allah SWT. telah memberikan pula beberapa kenikmatan kepada Rasul-
Nya berupa kekayaan.

Pandangan Islam terhadap harta adalah pandangan yang tegas dan bijaksana, karena
Allah SWT. menjadikan harta sebagai hak milik-Nya, kemudian harta ini diberikan kepada
orang yang dikehendakinya untuk dibelanjakan pada jalan Allah.

Adapun pemeliharaan manusia terhadap harta yang telah banyak dijelaskan dalam al-
Qur’an adalah sebagai pemeliharaan nisbi, yaitu hanya sebagai wakil dan pemegang saja,
yang mana pada dahirnya sebagai pemilik, tetapi pada hakikatnya adalah sebagai penerima
yang bertanggung jawab dalam perhitungnnya. Sedangkan sebagai pemilik yang hakiki
adalah terbebas dari hitungan.

Pada al-Qur’an surat al-Kahfi: 46 dan an-Nisa: 14 dijelaskan bahwa kebutuhan manusia
atau kesenangan manusia terhadap harta sama dengan kebutuhan manusia terhadap harta
sama dengan kebutuhan manusia terhadap anak dan keturunan. Jadi, kebutuhan manusia
terhadap harta adalah kebutuhan yang mendasar.

Berkenaan dengan harta didalam al-Qur’an dijelaskan juga larangan-larangan yang
berkaitan dengan aktivitas ekonomi, dalam hal ini meliputi: produksi, distribusi dan
konsumsi harta:

a. Perkara-perkara yang merendahkan martabat dan akhlak manusia

b. Perkara-perkara yang merugikan hak perorangan dan kepentingan sebagian atau

keseluruhan masyarakat, berupa perdagangan yang memakai bunga.

c. Penimbunan harta dengan jalan kikir

d. Aktivitas yang merupakan pemborosan

e. Memproduksi, memeperdagangkan, dan mengkonsumsi barang-barang terlarang

seperti narkotika dan minuman keras.
Kaidah ushul figh menyatakan

20



a3l e Jdall o gy s daZall dlelaall 5 3 5iall 3 JuaY]

“Asal atau pokok dalam masalah transaksi mu’amalah adalah sah, sampai ada dalil yang
membatalakan dan yang mengharamkannya”.

Harta dipelihara manusia karena manusia membutuhkan manfaat harta tersebut. Fungsi
harta sangat banyak, baik kegunaan dalam hal yang baik, maupun kegunaan dalam hal jelek

a. Berfungsi menyempurnakan pelaksanaan ibadah yang mahdah, sebab untuk ibadah
diperlukan alat-alat yang harus dimiliki demi terjadinya kelancaran ibadah.

Untuk meningkatkan keimanan dan ketakwaan kepada Allah

Meneruskan (melangsungkan) kehidupan dari satu periode ke periode berikutnya.
Untuk menyelaraskan/menyeimbangkan kehidupan dunia dan akhirat.

Untuk mengembangkan dan menegakan ilmu-ilmu.

Untuk memutarkan peranan-peranan kehidupan yakni adanya pembantu dan tuan.
Untuk menumbuhkan silaturrahim. !4

@m0 o

4. Pembagian Harta
Para ulama figh membagi harta dari beberapa segi. Harta terdiri dari beberapa bagian,
tiap-tiap bagian memiliki ciri khusus dan hukumnya tersendiri. Pembagiannya sebagai
berikut:
a. Mal Mutagawwimin dan Ghoiru Mutagawwimin

Harta Mutagawwimin ialah sesuatu yang boleh diambil manfaatnya menurut syara’.
Harta ini ialah semua harta yang baik jenisnya maupun cara memperoleh dan
penggunaanya. Misalnya kerbau halal dimakan umat Islam, tetapi disembelih dengan cara
dipukul maka daging kerbau tersebut tidak dapat dimanfaatkan.

Harta ghoiru mutagawwimin ialah sesuatu yang tidak boleh diambil manfaatnya
menurut syara’. Harta ini kebalikan dari hartamutagawwimin yakni tidak boleh diambil
manfaatnya.

b. Mal Mitsli dan Mal Qimi

Harta Mitsli ialah benda-benda yang ada persamaannya dalam kesatuan-
kesatuannya, dalam artian dapat berdiri sebagiannya ditempat yang lain tanpa ada
perbedaan yang perlu dinilai.

Harta Qimi ialah benda-benda yang kurang dalam kesatuan-kesatuanya karena tidak
dapat berdiri sebagian tempat sebagian yang lainnya tanpa perbedaan.

Dengan pekara lain, harta mitsli adalah harat yang jenisnya diperoleh dipasar
(secara persis), dan Qimi ialah harta yang jenisnya sulit didapatkan dipasar, bias diperoleh

14 Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002) h. 29

21



tetapi jenisnya berbeda, kecuali dalam nilai harganya. Jadi harta yang ada imbangannya
disebut mitsli dan yang tidak ada imbangannya disebut qimi.
c. Harta Istihlak dan Harata Isti’mal

Harta Istihlak ialah sesuatu yang tidak dapat diambil kegunaan dan manfaatnya
secara biasa, kecuali dengan menghabiskannya. Harta Istihlak terbagi dua yaitu istihlak
haqiqi ialah suatu benda yang menjadi harta yang secara jelas (nyata) zatnya habis sekali
digunakan. Misalnya, korek api bila dibakar maka habislah. Selanjutnya istihlak huquqi
ialah harta yang sudah habis nilainya bila telah digunakan, tetapi zatnya tetap ada.
Misalnya, uang yang dipake membayar utang.

Harta Isti’mal ialah sesuatu yang dapat digunakan berulang kali dan materinnya
tetap terpelihara. Harta isti’mal dihabis sekali digunakan melainkan dapat digunakan lagi.
Seperti kebun, tempat tidur, pakaian sepatu, laptop, hanphone dan lain sebagainya.

d. Harta Manqun dan Harata Ghoiru Manqul

Harta manqul yaitu segala harta yang dapat dipindahkan (bergerak) dari suatu
tempat ke tempat lain. Seperti emas, perak, perunggu, pakaian, kendaraan dan lain
sebagainya, termasuk harta yang dapat dipindahkan.

Harta Ghoiru Manqul yaitu sesuatu yang tidak dapat dipindahkan dan dibawa dari
tempat satu ketempat yang lain. Seperti kebun, pabrik, sawah, dan lain sebagainya. Karena
tidak dapat dipindahkan. Dalam Hukum Perdata Positif digunakanlah istilah benda
bergerak dan benda tetap.

e. Harta ‘Ain dan Harta Dayn

Harta ‘ain adalah harta yang berbentuk benda, seperti rumah, pakaian, jambu,
kendaraan dan lain sebagainya. Harta ‘ain terbagi menjadi dua.

Harta ‘ain dzati qimah, yaitu benda yang memiliki bentuk dipandang sebagai harta
karena memiliki nilai. Herta ini meliputi; benda yang dianggap harta boleh diambil
manfaatnya, benda dianggap harta tidak boleh diambil manfaatnya, benda yang dianggap
harta yang ada sebagnsanya, benda yang dianggap harta yang tidak ada atau sulit dicari
seumpamanya, benda yang dianggap harta yang berharga dan dapat dipindahkan dan benda
yang dianggap harta yang berharga dan tidak dapat dipindahkan.

Harta ‘ain ghoiru dzati qimah, yaitu benda yang tidak dapat dipandang sebagai harta
karena tidak memiliki harga, misalnya sebiji beras.

Harta dayn (hutang) adalah sesuatu yang berada dalam tanggung jawab. Seperti
uang yang berda dalam tanggung jawab seseorang. Ulama hanafiyah berpendapat bahwa
harta tidak dapat dibagi menjadi harta ‘ain dan dayn karena harta menurutnya ialah sesuatu

22



yang berwujud, maka sesuatu yang tidak berwujud tidaklah sebagai harta, misalnya utang
tidak dipandang sebagai harta tetapi utang menurutnya adalah washf fi al-dhimmah .
f. Mal al-‘ain dan mal an-nafi (manfaat)

Harta ‘ain yaitu benda yang memiliki nilai dan berwujud, misalnya rumah, ternak,
dll. Harta Nafi ialah a’radd yang berangsur-angsur tumbuh menurut perkembangan masa,
leh karena itu mal al-nafi’ tidak berwujud dan tidak mungkin disimpan.

g. Harta Mamluk, Mubah dan Manjur

Harta Mamluk ialah sesuatu yang masuk ke bawah milik, milik perorangan maupun
milik badan hokum, seperti pemerintah dan yayasan. Harta mamluk terbagi menjadi dua
macam, yaitu harta perorangan yang bukan berpautan dengan hak bukan pemilik, sperti
rumah yang dikontrakan, selanjutnya harta pengkongsian atara dua pemilik yang berkaitan
dengan hak yang bukan pemiliknya, seperti dua orang berkongsi memiliki sebuah pabrik.

Harta Mubah ialah sesuatu yang asalnya bukan milik seseorang, seperti air pada
mata air, binatang buruan darat, laut, pohon-poohon dihutan dan buah-buahannya.

HartaMahjur ialah sesuatu yang tidak boleh dimiliki sendiri dan memberikan
kepada orang lain menurut syariat, adakalanya benda itu benda wakaf ataupun benda yang
dikhususkan untuk masyarakat umum, seperti jalan raya, masjid- masjid, kuburan dan lain-
lain.

h. Harta yang dapat dibagi dan tidak dapat dibagi

Harta yang dapat dibagi ialah harta yang tidak menimbulkan suatu kerugian atau
kerusakan apabila harta itu dibagi-bagi, misalnya beras tepung dan lainnya.

Harta yang tidak dapat dibagi ialah harta yang menimbulkan suatu kerugian atau
kerusakan apabila harta tersebut dibagi-bagi, misalnya gelas, kursi, meja, mesin, dan
lainnya.

i. Harta Pokok dan Harta Hasil

Harta pokok adalah harta yang mungkin darinya terjadi harta yang lain. Harta hasil
ialah harta yang terjadi dari harta yang lain. Pokok harta itu disebut modal, misalnya uang,
emas dan lainnya. Contoh harta pokok dan harta hasil ialah bulu domba yang dihasilkan
dari dombea.

10 Harta Khos dan ‘am

Harta khas ialah harta pribadi, tidak bersekutu dengan yang lain, tidak boleh diambil
manfaatnya tanpa disetujui pemiliknya. Harta ‘am ialah harta milik umum (bersama) yang
boleh diambil manfaantnya. '3

15 Ibid, hlm 27

23



saling

Hak Milik

Asal - Usul Hak

Manusia pada dasarnya tidak bisa hidup sendirian, ia harus hidup bermasyarakat
membutuhkan dan saling mempengaruhi. Dalam melakukan aktivitas jual beli,

seseorang tidak bisa bermuamalah secara sendirian, bila ia menjadi penjual, maka sudah
jelas ia memerlukan pembeli, dan seterusnya. Setiap manusia mempunyai kebutuhan,
sehingga sering terjadi pertentangan kehendak. Untuk menjaga keperluan manusia agar

tidak melanggar dan memperkosa hak-hak orang lain, maka timbullah hak dan kewajiban di

antara sesama manusia.
Hak milik telah diberi gambaran nyata oleh hakikat dan sifat syariat Islam, sebagai
berikut:'®

2.

1. Tabiat dan sifat syariat Islam ialah merdeka (bebas). Dengan tabiat dan sifat ini,

umat Islam dapat membentuk suatu kepribadian yang bebas dari pengaruh Negara
— negara Barat dan Timur serta mempertahankan diri dari pengaruh — pengaruh
Komunis (sosialis) dan kapitalis (individual).

. Syariat Islam dalam menghadapi berbagai ke-musykil-an senantiasa bersandar
kepada maslahat (kepentingan umum) sebagai salah satu sumber dari sumber —
sumber pembentukan hukum islam.

. Corak ekonomi Islam berdasarkan Al-Quran dan As-Sunnah merupakan suatu
corak yang mengakui adanya hak pribadi dan hak umum. Bentuk ini dapat
memelihara kehormatan diri yang menunjukan jati diri. Individual adalah corak
kapitalis, seperti Amerika Serikat, sedangkan sosialis adalah ciri khas komunis
seperti Rusia pada tahun 1980-an. Sementara itu, ekonomi yang dianut Islam ialah
sesuatu yang menjadi kepentingan umum yang dijadikan milik bersama, seperti
rumput, api dan air, sedangkan sesuatu yang tidak menjadi kepentingan umum
dijadikan milik pribadi.

Pengertian Hak dan Milik

a. Pengertian Hak
Kata hak berasal dari bahasa Arab al-haqq, yang secara etimologi mempunyai

beberapa pengertian yang berbeda, diantaranya milik, ketetapan, dan kepastian,
menetapkan dan menjelaskan, bagian (kewajiban), dan kebenaran.!’

h. 45

16 Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah,Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia Indonesia,2011), h. 31
17 Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, (Jakarta : Kencana , 2010),

24



Contoh Al-haqq diartikan dengan ketetapan dan kepastian terdapat dalam surat Yasin ayat
7:
Artinya: Sesungguhnya telah pasti Berlaku Perkataan (ketentuan Allah) terhadap
kebanyakan mereka, kerena mereka tidak beriman.
Contoh al-haqq diartikan dengan menetapkan dan menjelaskan tercantum dalam surat al-
Anfal ayat 8:
Artinya: Agar Allah menetapkan yang hak (Islam) dan membatalkan yang batil (syirik) ....
Contoh al-haqq diartikan dengan bagian kewajiban yang terbatas tercantum pada surat Al-
Baqarah ayat 241:
Artinya : kepada wanita-wanita yang diceraikan (hendaklah diberikan oleh suaminya)
mut'ah menurut yang ma'ruf, sebagai suatu kewajiban bagi orang-orang yang bertakwa.
Mut'ah (pemberian) ialah sesuatu yang diberikan oleh suami kepada isteri yang
diceraikannya sebagai penghibur, selain nafkah sesuai dengan kemampuannya.
Contoh al-hagqq diartikan dengan kebenaran sebagai lawan dari kebatilan tercantum dalam
surat Yunus ayat 35:
Artinya: Katakanlah: "Apakah di antara sekutu-sekuturmu ada yang menunjuki kepada
kebenaran?" Katakanlah "Allah-lah yang menunjuki kepada kebenaran”.

Menurut pengertian umum, hak adalah “ Sesuatu ketentuan yang digunakan oleh syara’
untuk menetapkan suatu kekuasaan atau suatu beban hukum “.

Pengertian tentang hak, sama dengan arti hukum dalam istilah ahli ushul, yaitu :'®
“Sekumpulan kaidah dan nash yang mengatur atas dasar harus ditaati untuk mengatur
hubungan manusia dengan manusia, baik mengenai orang maupun mengenai harta *

Hak yang dijelaskan di atas adakalanya merupakan sulthah, dan adakalanya pula
merupakan taklif.

Sulthah terbagi dua, yaitu sulthah ‘ala al nafsi dan sulthah ‘ala sya’in mu’ayanin.

Sulthah ‘ala al nafsi ialah hak seseorang terhadap jiwa, seperti hal hadlanah
(pemeliharaan anak). Sulthah ‘ala sya’in mu’ayanin ialah hak manusia untuk memiliki
sesuatu, seperti seseoarang berhak memiliki mobil.

Adapun Taklif adalah orang yang bertanggung jawab, taklif adakalanya tanggungan
pribadi (‘ahdah syakhshiyah) seperti seorang buruh menjalankan tugasnya, adakalanya
tanggungan harta (‘ahdah maliyah) seperti membayar utang.

b. Pengertian Milik

Kata milik berasal dari bahasa Arab al-milk yang secara etimologi berarti

penguasaan terhadap sesuatu. Al-Milk juga berarti sesuatu yang dimiliki (harta). Milk juga

18 Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah,Fikih Muamalah,(Bogor:Ghalia Indonesia, 2011),h. 32

25



merupakan hubungan seseorang dengan suatu harta yang diakui oleh syara’, yang
menjadikannya mempunyai kekuasaan khusus terhadap harta itu, sehingga ia dapat
melakukan tindakan hukum terhadap harta tersebut, kecuali adanya kalangan syara’. Kata
milik dalam bahasa Indonesia merupakan kata serapan dari kata al-milk dalam bahasa
Arab.

Secara terminologi, al-milk didefinisikan oleh Muhamad Abu Zahrah, sebagai berikut :

“’Pengkhususan seseorang terhadap pemilik sesuatu benda menurut syara’ untuk
bertindak secara bebas dan bertujuan mengambil manfaatnya selama tidak ada penghalang
yang bersifat syara’’.

Artinya, benda yang dikhususkan kepada seseorang itu sepenuhnya berada dalam
penguasaanya, sehingga orang lain tidak boleh bertindak dan memanfaatkannya. Pemilik
harta bebas untuk bertindak hukum terhadap hartanya, seperti jual beli, hibah, wakaf dan
meminjamkannya kepada orang lain, selama tidak ada halangan dari syara’. Contoh
halangan syara’ antara lain orang itu belum cakap bertindak hukum, misalnya anak kecil,
orang gila, atau kecakapan hukumnya hilang, seperti orang yang jatuh pailit, sehingga
dalam hal-hal tertentu mereka tidak dapat bertindak hukum terhadap miliknya sendiri.!®

Apabila seseorang telah memiliki suatu benda yang sah menurut syara’, orang tersebut
bebas bertindak terhadap benda tersebut, baik akan dijual maupun akan digadaikan, baik
diri sendiri maupun dengan perantara orang lain. Berdasarkan definisi ini, kiranya dapat
dibedakan antara hak dan milik, untuk lebih jelas dicontohkan sebagai berikut.?°

3. Pembagian Hak

a. Hak mal adalah “ Sesuatu yang berpautan dengan harta, seperti pemilikan
benda-benda atau utang-utang “.
b. Hak ghair mal terbagi dua bagian, yaitu hak syakhshi dan hak ‘aini. Hak
syakhshi “ Sesuatu tuntunan yang ditetapkan syara’ dari seseorang terhadap
orang lain *
Hak ‘aini ialah hak orang dewasa dengan bendanya tanpa dibutuhkan orang kedua.
Hak ‘aini ada dua macam: ashli dan thab’i. Hak ‘aini ashli ialah adanya wujud benda
tertentu dan adanya shabul al-hagq, seperti hak milikiyah dan hak irtifag. Hak ‘aini thab’i
ialah jaminan yang ditetapkan untuk seseorang yang menguntungkan uangnya atas yang
berhutang. Apabila yang berhutang tidak sanggup membayar, maka murtahin berhak
menahan barang itu.’!

19 Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, Op. cit. h. 47
20 Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Op. cit, h 33
21 Ibid

26



1

2)

3)

4)

S)

6)

Macam-macam hak ‘aini ialah sebagai beriku

t22

Hagq al-milikiyah ialah hak yang memberikan pemiliknya hak wilayah. Boleh dia
memiliki, menggunakan, mengambil manfaat, menghabiskannya, merusakkannya,
dan membinasakannya, dengan syarat tidak menimbulkan kesulitan bagi orang lain.
Hagq al-intifa ialah hak yang hanya boleh dipergunakan dan diusahakn hasilnya. Haq
al-Isti’'mal (menggunakan) terpisah dari haq al istiglal (mencari hasil), misalnya
rumah yang diwakatkan untuk didiami. Si mauquf ‘alaih hanya boleh mendiami, ia
tidak boleh mencari keuntungan dari rumah itu.
Hagq al-irtifaq ialah hak memiliki manfaat yang ditetapkan untuk suatu kebun atas
kebun yang lain, yang dimiliki bukan oleh pemilik kebun pertama. Misalnya
saudara Ibrahim memiliki sawah di sebelahnya sawah saudara Ahmad. Air dari
selokan dialirkan ke sawah saudara Ibrahim. Sawah Tuan Ahmad pun
membutuhkan air. Air dari sawah saudara Ibrahim dialirkan ke sawah dan air
tersebut bukan milik saudara Ibrahim.

Haq al-istihan 1alah hak yang diperoleh dari harta yang digadaikan. Rahn

menimbulkan hak ‘aini bagi murtahin, hak itu berkaitan dengan harga barang yang

digadaikan, tidak berkaitan dengan zakat benda, karena rahn hanyalah jaminan
belaka.

Hagq al-ihtibas ialah hak menahan sesuatu benda. Hak menahan barang (benda)

seperti hak multaqith (yang menemukan barang) menahan benda luqathah.

Hagq garar (menetap) atas tanah wakaf, yang termasuk hak menetapkan atas tanah

wakaf ialah :

a) Haq al-hakr ialah menetap di atas tanah wakaf yang disewa, untuk yang lama
dengan seizin hakim;

b) Hagq al-ijaratain ialah hak yang diperoleh karena akad ijarah dalam waktu yang
lama, dengan seizin hakim, atau tanah wakaf yang tidak sanggup dikembalikan
ke dalam keadaan semula misalnya karena kebakaran dengan harga yang
menyamai harga tanah, sedangkan sewanya dibayar setiap tahun.

¢) Hagq al-qadar ialah hak menambah bangunan yang dilakukan oleh penyewa;

d) Haq al-marshad ialah hak mengawasi atau mengontrol

e) Haq al-murur ialah ““ hak jalan manusia pada miliknya dari jalan umum atau
Jjalan khusus pada milik orang lain”.

f) Haq ta’alli ialah “Hak manusia untuk menempatkan bangunannya di atas
bangunan orang lain “.

2 Ibid

27



g) Haq al-jiwar ialah hak-hak yang timbul disebabkan oleh berdempetnya batas-
batas tempat, tinggal, yaitu hak-hak untuk mencegah pemilik uqur dari
menimbulkan kesulitan terhadap tetangganya.

h) Haq Syuf’ah atau haq syurb ialah *“ Kebutuhan manusia terhadap air untuk
diminum sendiri dan untuk diminum bintangnya serta untuk kebutuhan rumah
tangganya “

Faktor — faktor yang menyebabkan harta dapat dimiliki antara lain :*

(1)  Ikraj al mubahat
Untuk harta yang mubah (belum dimilki oleh seseorang) atau harta yang tidak
termasuk dalam harta yang dihormati(milik yang sah) dan tidak ada penghalang syara’
untuk dimilki . Untuk memilki benda-benda mubhat diperlukan dua syarat ,yaitu :

(a) Benda mubhat belum diikhrazkan oleh orang lain. Seorang mengumpulkan air
dalam satu wadah kemudian air tersebut dibiarkan, maka orang lain tidak berhak
mengambil air tersebut karena telah diikhrazkan orang lain .

(b) Adanya maksud mimiliki. Seorang memiliki harta mubhat tanpa adanya niat, itu
tidak termasuk ikhraz. Seumpama seorang pemburu meletakkan jaringnya di
sawah kemudian terjeratlah burung — burung. Apabila pemburu meletakkan
jaring itu hanya sekedar untuk mengeringkan jaringannya, maka ia tidak berhak
memiliki burung-burung tersebut

(2) Khalafiyah
A (B 5 b8 Jas 5 2 (5 ) gl 54
Bertempatnya seorang atau sesuatu yang baru bertempat ditempat yang lama, maka telah
hilang berbagai macam haknya .

Kalifah ada dua macam :

(a) Khalifah syakhsy'an syaksy yaitu si waris menempati tempat si muwaris dalam
memiliki harta yang ditinggalkan oleh muwaris. Jadi, harta yang ditinggalkan
muwaris disebut tirkah .

(b) Khalifah syai'an Apabila seorang merugikan milik orang lain kemudian rusak
ditangannya, maka wajiblah dibayar harganya dan diganti kerugian-kerugian
pemilik harta tersebut. Maka, khalfiyah syai'in ini disebut tadlimin atau ta'wil
(menjamin kerugian).

(3) Tamwull min ta mamluk

B Ibid, hlm. 35-37

28



Segala yang terjadi dari benda yang telah dimiliki menjadi hak bagi yang memiliki
benda tersebut .Misalnya, bulu domba menjadi hak milik bagi pemilik domba .

Dari segi iktiar, sebab malaiyah (memiliki) dibagi menjadi dua macam , yaitu:

(a) ikhtiyariyah

Sesuatu yang mempunyai hak ikhtiar manusia dalam mewujudkannya. Sebab ini

dibagi menjadi dua macam ,yaitu ikhraj al mubahat dan 'uqud .
(b) Jabariyah

Sesuatu yang senantiasa tidak mempunyai ikhtiar manusia dalam mewujudkannya.
Sebab jabariyah dibagi dua yaitu irts dan tawallud min al mamluk .

Karena penguasaan terhadap milik negara atas pribadi yang sudah lebih dari tiga
tahun, Umar r.a ketika menjabat menjadi khalifah berkata : sebidang tanah akan menjadi
milik seseorang yang memanfaatkannya dari seseorang yang tidak memanfaatkannya
selama tiga tahun. Hanafiyah berpendapat bahwa tanah yang belum ada pemiliknya
kemudian dimanfaatkan oleh seseorang, maka orang yang memanfaatkannya itu berhak
memiliki tanah itu.

4. Klasifikasi Pemilikan

Dalam Figh Muamalah, milik terbagi dua :**

a. Milk tam, yaitu suatu pemilikan yang meliputi benda dan manfaatnya sekaligus,
artinya baik benda dan kegunaannya dapat dikuasai. Pemilikan tam bisa diperoleh
salah satunya melalui jual beli.

b. Milk nagishah, yaitu bila seseorang hanya memiliki salah satu dari benda tersebut,
yaitu memiliki benda tanpa memiliki manfaatnya yang disebut raqabah atau
memiliki manfaatnya saja tanpa memiliki bandanya yang disebut milik manfaat atau
hak guna pakai dengan cara i’arah, wakaf, dan washiyah.

Dari segi tempat, milik terbagi menjadi 3 :

1) Milk al ’ain / milk al ragabah : memiliki semua benda, baik benda tetap (ghair
manqul) dan benda-benda yang dapat dipindahkan (manqul). Contoh : pemilikan
rumah, kebun, mobil dan motor.

2) Milk al manfaah : seseorang yang hanya memiliki manfaatnya saja dari suatu benda.
Contoh : benda pinjaman, wakaf, dll.

3) Milk al dayn : pemilikan karena adanya utang. Contoh : sejumlah uang dipinjamkan
kepada seseorang atau pengganti benda yang dirusakkan.

Dari segi cara berpautan milik dengan yang dimiliki (shurah) milik dibagi 2 :*

24 Ibid, him 37
% Ibid, h. 38

29



a) Milk al mutamayyiz : sesuatu yang berpautan dengan yang lain, yang memilki
batasan-batasan, yang dapat memisahkannya dari yang lain. Contoh : antara sebuah
mobil dan seekor kerbau sudah jelas batas-batasnya.

b) Milk al syai’ atau milk al musya : milik yang berpautan dengan sesuatu yang nisbi
dari kumpulan sesuatu, betapa besar atau betapa kecilnya kumpulan itu. Contoh :
memiliki sebagian rumah, seekor sapi yang dibeli oleh 5 orang untuk disembelih
dan dibagikan dagingnya.

Hak milik dalam islam dapat di lihat sebagai berikut :
(1) Hak Milik Berdasarkan Bentuk (ya’tibari mahali)
(2) Hak Milik Berdasarkan Penuh atau Tidak (ma yatsa tamaw naquson)
5. Konsep Kepemilikan
Islam memiliki pandangan yang khas mengenai masalah harta di mana semua bentuk
kekayaan pada hakikatnya adalah milik Allah. Demikian juga harta atau kekayaan di alam
semesta ini telah dianugerahkan untuk semua manusia sesungguhnya merupakan pemberian
dari Allah kepada manusia untuk dapat dimanfaatkan sebaik-baiknya bagi kesejahteraan
seluruh umat manusia sesuai dengan kehendak Allah.
Islam mengatur cara perolehan dan pemanfaatan kepemilikan. Menurut Syaikh
Tagiyuddin an-Nabhani ada tiga macam kepemilikan yaitu :%

a. Kepemilikan Individu (Milkiyah Fardhiah), adalah izin syariat pada individu untuk
memanfaatkan suatu barang melalui lima sebab kepemilikan individu yaitu (1)
bekerja, (2) warisan, (3) keperluan harta untuk mempertahankan hidup, (4)
pemberian Negara, dari hartanya untuk kesejahteraan rakyat berupa tanah pertanian,
barang dan uang modal, (5) harta yang diperoleh individu tanpa berusaha seperti
hibah, hadiah, wasiat, diat, mahar, barang temuan, santunan untuk khalifah atau
pemegang kekuasaan pemerintah. Kekayaan yang diperoleh memalui bekerja
meliputi upaya menghidupkan tanah yang mati, mencari bahan tambang, berburu,
pialang, kerja sama mudharabah, musyaqoh, pegawai negeri atau swasta.

b. Kepemilikan Umum (Milkivah Ammah), adalah izin syariat kepada masyarakat
secara bersama-sama memanfaatkan suatu kekayaan berupa barang- barang yang
mutlak diperlakukan manusia dalam kehidupan sehari-hari seperti air, sumber
energy (listrik, gas, batu bara, nuklir, dan sebagainya), dan hasil hutan. Barang yang
tidak mungkin dimiliki individu seperti sungai, pelabuhan, danau lautan, jalan
raya, jembatan, bandara, masjid, dan sebagainya. Barang yang menguasai hajat
hidup orang banyak seperti emas, perak, minyak, dan sebagainya.

26 Veithzal Rivai dan Andi Buchari, Islamic Economics, (Jakarta : Bumi Aksara, 2009), h. 369-370

30



C.

Kepemilikan Negara (Milkivah Daulah) adalah izin syariat atas setiap harta yang
hak pemanfaatnnya berada di tangan khalifah sebagai kepada Negara. Termasuk
dalam katerogi ini adalah harta ghanimah (pampas an perang), fa’l, kharaj, jizyah,
1/5 harta rikaz (harta temuan), ushr, harta orang murtad, harta yang tidak memiliki
ahli waris dan tanah hak milik Negara

6. Pemanfaatan Kepemilikan

Pengembangan harta yaitu pengembangan harta yang berkait dengan cara dan
sarana yang menghasilkan pertambahan harta yakni produksi pertanian,
perdagangan, industry dan investasi uang pada sektor jasa. Hukum pengembangan
harta berkaitan dengan hukum mengenai cara dan sarana untuk menghasilkan harta.
Pada sisi lain Islam melarang beberapa bentuk pengembangan harta seperti riba
(baik nashiah pada sektor perbankan maupun riba fadhl pada pasar modal),
menimbun harta, monopoli, kartel, judi, penipuan, transaksi barang haram, harta
dari KKN, dan sebagainya.

Penggunanaan harta yaitu pemanfaatan harta dengan atau tanpa manfaat materil
yang diperoleh. Islam mendorong umat manusia untuk menggunakan hartanya tidak
hanya sekedar untuk kepentingan pribadi tapi juga kepentingan sosial. Tidak hanya
memenuhi keburuhan materil saja tetapi juga kepentingan nonmateriil seperti
nafkah keluarga dan orang tua, anak yatim, zakat, infak, sedekah, hadiah, hibah,
jihad fi sabilillah, dan sebagainya. Pada sisi lain, Islam mengharamkan beberapa
praktik penggunaan harta seperti suap (risywah), membeli barang atau jasa haram
(taraf), dan lain sebagainya.

7. Hikmah Kepemilikan

Manusia tidak boleh sembarangan memiliki harta, tanpa mengetahui aturan-aturan
yang berlaku yang telah disyariatkan Islam.

Manusia akan mempunyai prinsip bahwa mencari harta itu harus dengan cara-cara
yang baik, benar dan halal.

Memiliki harta bukan hak mutlak bagi manusia, tetapi merupakan suatu amanah
(titipan) dari Allah swt. yang harus digunakan dan dimanfaatkan sebesar-besarnya
untuk kepentingan hidup manusia dan disalurkan dijalan Allah untuk mempeeroleh
rida-Nya.

Menjaga diri untuk tidak terjerumus kepada hal-hal yang diharamkan oleh syara’
dalam memiliki harta.

31



Manusia akan hidup tenang dan tentram apabila dalam mencari dan memiliki harta
itu dilakukan dengan cara-cara yang baik, benar, dan halal, kemudian digunakan dan
dimanfaatkan sesuai dengan panduan (aturan-aturan) Allah swt

C. Soal — Soal Latihan

1. Jelaskan Definisi Harta !
Sebutkan Macam — Macam Harta !
Jelaskan Konsep Hak Milik !
Jelaskan Pengertain Hak dan Milik !
Sebutkan Pembagian Hak !
Jelaskan Konsep Kepemilikan !

AN

32



BAB III
AKAD

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Akad, Unsur - Unsur
Akad, Syarat — Syarat Akad, Subyek Akad, Obyek Akad, Prestasi Akad, Jenis — Jenis
Akad, dan Urgensi Akad Dalam Hubungan Antar Manusia

Tujuan Intruksional Khusus

Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Akad.

- Memahami dan Menjelaskan Unsur-Unsur Akad.

- Memahami dan Menjelaskan Syarat — Syarat Akad.

- Memahami dan Menjelaskan Ruang Lingkup Subyek Akad.

- Memahami dan Menjelaskan Obyek Akad.

- Memahami dan Menjelaskan Prestasi Akad.

- Memahami dan Menjelaskan Jenis — Jenis Akad.

- Memahami dan Menjelaskan Urgensi Akad Dlam Hubungan Antara Manusia.

Petunjuk Untuk Mahasiswa

1.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti

kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi

pokok bahasan yang telah ditentukan.

Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang

ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai

sumber jawabannya.

Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature

berikut :

A. Gemala Dewi,Wirdyaningsih, Yeni Salma Barlinti, Hukum Perikatan Islam di
Indonesia, (Jakarta : Kencana, Edisi pertama,Cetakan Pertama,2005).

33



B. Departemen Agama RI, Al qur’anul Karim wa tarjamah maaniyah ilal lughoh
allndonesiyyah, (Al Madinah Al Munawwarah : Mujamma’ al Malik Fahd li
thiba’at al Mushaf asy Syarif, 1418 H ).

C. Sulaiman Rasjid, Fiqgih Islam, (Sinar Baru Algensindo: Bandung, 2010), h. 292.

D. Ibn Abdil Bar, Al-Kafi, 1/325. Beirut: Darul Kutub al-’llmiyah, 1407 H. Cetakan
ke-1; Al-Kasani, Badai’ ash-Shana’i, V/147. Beirut: Darul Kutub al-’Arabi, 1982.

E. Ibn Qudamah, Al-Kafi fi Figh Ibn Hanbal, 1I/25. Beirut: Maktab al-Islami, 1408
H/1988 M.

F. Moh Rifa’i, [lImu Fiqih Islam Lengkap,(Toha Putra: Semarang, 1978)

G. Ali Imran, Fikih Taharah, Ibadah Muamalah, (Cipta Pustaka Media Perintis:
Bandung, 2011).

H. Rahmat Syafe’i, Fiqgih Muamalah untuk UIN,STAIN, PTANIS, dan Umum,
(Pustaka Setia: Bandung, 2006).

I. Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah dari Teori ke Praktik (Jakarta: Gema
Insani. 2001),

J.  Hendi Suhendi, Figih Muamalah (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010).

K. Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah Wacana Ulama dan Cendikiawan
(Jakarta: Tazkia Institute.1999)

I. Pengertian Akad

Pengertian akad dalam Kamus Besar bahasa  Indonesia  adalah
janji,perjanjian,kontrak.?” Akad secara bahasa adalah ikatan,mengikat. Dikatakan ikatan (a/
rabth) maksudnya adalah menghimpun atau mengumpulkan dua ujung tali dan
mengikatkan salah satunya pada yang lainnya hingga keduanya bersambung dan menjadi
seperti seutas tali yang satu.”® Sebagaimana pengertian akad adalah perjanjian, istilah yang
berhubungan dengan perjanjian di dalam Al Qur’an setidaknya ada 2 istilah yaitu al/
‘agdu (akad) dan al ‘ahdu (janji).*® Istilah al ‘ agdu terdapat dalam Surat Al Maidah ayat
1 , bahwa dalam ayat ini ada kata bil ‘uqud dimana terbentuk dari hurf jar ba dan kata al

27 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta : Balai Pustaka,
Cetakan Pertama Edisi 111, 2001), h 18

2 Ghufron A.Mas’adi,Figh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo Persada, Cetakan
Pertama, 2002), h 75

2 Gemala Dewi,Wirdyaningsih, Yeni Salma Barlinti, Hukum Perikatan Islam di Indonesia, (Jakarta :
Kencana, Edisi pertama,Cetakan Pertama,2005) h 45

34



‘uqud atau bentuk jamak taksir dari kata al/‘aqdu oleh team penerjemah Departemen
Agama RI di artikan perjanjian (akad).*°

Sedangkan kata al/ ‘ahdu terdapat dalam Surat Ali Imron ayat 76 , bahwa dalam
ayat ini ada kata bi’ahdihi dimana terbentuk dari huruf jar bi, kata al/’ahdi dan hi yakni
dhomir atau kata ganti dalam hal ini yang kita bahas kata al/ ‘ahdioleh Team penerjamah
departemen Agama RI di artikan janji.*! Menurut Fathurrahman Djamil, istilah al ‘aqdu ini
dapat disamakan dengan istilah verbintenis dalam KUHPerdata.>? Sedangkan istilah al
‘ahdu bisa disamakan dengan istilah perjanjian atau overeenkomst, yaitu suatu pernyataan
dari seseorang untuk mengerjakan atau tidak mengerjakan sesuatu yang tidak berkaitan
dengan orang lain.>

Kesepakatan Ahli Hukum Islam(Jumhur Ulama) mendefinisikan akad adalah suatu
perikatan antara ijab dan qobul dengan cara yang di benarkan syar’i yang menetapkan
adanya akibat-akibat hukum pada obyeknya.’* Menurut Abdurrauf, al ‘aqdu (Perikatan
Islam) bisa terjadi dengan melalui tiga tahap, yaitu :

1. Al ’ahdu (perjanjian) yaitu pernyataan dari seseorang untuk melakukan sesuatu
dan tidak untuk melakukan sesuatu dan tidak ada sangkut pautnya dengan
kemauan orang lain. Syarat sahnya suatu al ‘ahdu (perjanjian) adalah:

a. Tidak menyalahi hukum syari’ah yang di sepakati adanya.

Maksudnya bahwa perjanjian yang diadakan oleh para pihak itu bukanlah perbuatan
yang bertentangan dengan hukum atau perbuatan yang melawan hukum syari’ah, sebab
perjanjian yang bertentangan dengan ketentuan hukum syari’ah adalah tidak sah, dan
dengan sendirinya tidak ada kewajiban bagi masing-masing pihak untuk menempati atau
melaksanakan perjanjian tersebut, atau dengan perkataan lain apabila isi perjanjian itu
merupakan perbuatan yang melawan hukum syari’ah , maka perjanjian yang diadakan
dengan sendirinya batal demi hukum.

Dasar Hukum tentang kebatalan suatu perjanjian yang melawan hukum ini dapat di
rujuki ketentuan hukum yang terdapat dalam hadist Rosululloh SAW hadist dari Jabir bin

30 Departemen Agama R1, A/ qur’anul Karim wa tarjamah maaniyah ilal lughoh allndonesiyyah, (Al
Madinah Al Munawwarah : Mujamma’ al Malik Fahd li thiba’at al Mushaf asy Syarif, 1418 H), h 156

3 Ibid

32 Fathurrahman Djamil,HukumPerjanjian Syariah dalam Kompilasi HukumPerikatan oleh Mariam
Darus Badrulzaman, (Bandung : Citra Aditya Bakti, Cetakan Pertama,2001), h 75
33 Ibid

3% Ahmad Azhar Basyir, Asas-AsasHukum Muamalat (Hukum Perdata Islam), (Yogyakarta : Ull
Press, Edisi Revisi, 2000),h. 65

35



Abdullah Rhodliyallohu ‘anhuma dalam kitab Syurutuhum Bainahumyang telah
diriwayatkan oleh Imam Bukhori.?*
O ek 5l ae G 085850 apda b CHGAD A Lgie B o)« U e G5 s 065
a5 e Tl o) 5 by 368 4 IS Calls a5
“Segala bentuk persyaratan yang tidak ada dalam Kitab Allah ( Hukum Allah) adalah
batal, sekalipun sejuta syarat” (HR Bukhori )”
b. Harus sama ridho dan ada pilihan
Maksudnya akad yang di adakan oleh para pihak haruslah di dasarkan kepada
kesepakatan kedua belah pihak, yaitu masing-masing pihak ridho/rela akan isi akad
tersebut, atau dengan perkataan lain harus merupakan kehendak bebas masing-masing
pihak. Dalamhal ini berarti tidak boleh ada paksaan dari pihak yang satu kepada pihak yang
lain, dengan sendirinyaakad yang diadakan tidak tidak didasarkan kepada mengadakan
perjanjian.
c. Harus Jelas dan Gamblang
Maksudnya apa yang diperjanjikan oleh para pihak harus terang tentang apa yang
menjadi isi akad, sehingga tidak mengakibatkan terjadinya kesalahpahaman di antara para
pihak tentang apa yang telah mereka perjanjikan di kemudian hari.

a. Persetujuan pernyataan setuju dari pihak kedua untuk melakukan atau tidak
melakukan sesuatu sebagai reaksi terhadap janji yang dinyatakan oleh pihak
pertama. Perjanjian tersebut harus sesuai dengan janji pihak pertama.

b. Al ‘aqdu (akad/perikatan Islam) yaitu pelaksanaan dua buah janji tersebut.?’

Terjadinya suatu perikatan Islam (al ‘agdu) ini tidak terlalu jauh berbeda dengan
terjadinya perikatan yang di dasarkan dengan Buku III KUHPerdata, Yang mana definisi
Hukum Perikatan adalah suatu hubungan hukum dalam lapangan harta kekayaan antara dua
orang atau lebih di mana pihak yang satu berhak atas sesuatu dan pihak lain berkewajiban
atas sesuatu.*

Sedangkan Pengertian Perjanjian adalah suatu persetujuan adalah suatu perbuatan
dengan nama satu orang atau lebih mengikatkan dirinya terhadap satu orang atau lebih.*

35 Hasabu Tarqimul Fathul Al Barrii, Shohih Bukhori. (Program Maktabah As-Samilah fersi 1T) Jilid
3 h. 259

3¢ Chairuman Pasaribu dan Suhrawardi K. Lubis, HukumPerjanjian Dalam Islam, (Jakarta:Sinar
Grafika,Cetakan Ketiga, 2004), h 2-3

37 Abdoerraoef, Al Qur’an dan Ilmu Hukum : Comparative Study,(Jakarta: BulanBintang,1970),h.
122-123

38 http://al-zakaa.blogspot.com

39 Ibid

36



Perbedaan antara perikatan Islam(A4kad) dengan Perikatan KUHPerdata adalah dalam
tahapan perjanjiannya dimana dalam hukum Perikatan Islam (4kad) janji Pihak Pertama
dan Pihak Kedua terpisah atau dua tahap sedangkan dalam KUHPerdata hanya satu tahap
setelah ada perjanjian maka timbulperikatan.

Perbedaan antara perikatan Islam(4kad) dengan Perikatan KUHPerdata adalah
dalam tahapan perjanjiannya dimana dalam hukum Perikatan Islam (4kad) janji Pihak
Pertama dan Pihak Kedua terpisah atau dua tahap sedangkan dalam KUHPerdata hanya
satu tahap setelah ada perjanjian maka timbul perikatan.

J. Unsur-Unsur Akad
Definisi Akad menurut jumhur ulama bahwa akad adalah suatu perikatan antara
ijab dan qobul dengan cara yang di benarkan syar’i yang menetapkan adanya akibat-akibat
hukum pada obyeknya dapat diperoleh tiga unsur yang terkandung dalam akad, yaitu
sebagai berikut :

1. Pertalian /jab dan Qobul

[jab adalah pernyataan kehendak oleh satu pihak (mujib) untuk melakukan sesuatu
atau tidak melakukan sesuatu.

Qobul adalah pernyataan menerima atau menyetujui kehendak mujib tersebut oleh pihak
lainnya (qobil). ljab dan Qobul ini harus ada dalam melaksanakan suatu perikatan (akad)

2. Dibenarkan oleh syara’

Akad yang dilakukan tidak boleh bertentangan dengan syari’ah atau hal-hal yang diatur
oleh Allah SWT dalam Al Qur’an dan NabiMuhammad SAW dalam Al Hadist.
Pelaksanaan akad, tujuan akad,maupun obyek akad tidak boleh bertentangan dengan
syari’ah. Jika bertentangan,akan mengakibatkan akad itu tidak sah. Sebagai contoh suatu
perikatan(akad) yang mengandung riba atau obyek perikatan yang tidak halal (seperti
minuman keras ) mengakibatkan tidak sahnya suatu perikatan menurut Hukum Islam.

3. Mempunyai akibat hukum terhadap obyeknya.

Akad merupakan salah satu dari tindakan hukum (tasharruf). Adanya akad
menimbulkan akibat hukum terhadap obyek hukum yang diperjanjikan oleh para pihak dan
juga memberikan konsekuensi hak dan kewajiban yang mengikat para pihak.*’

40 Ghufron A.Mas’adi,Figh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo Persada, Cetakan
Pertama, 2002) h 76-77

37



K. Syarat —Syarat Akad

Definisi syarat adalah ketentuan (peraturan,petunjuk) yang harus di indahkan dan
dilakukan.*' Dalam syari’ah Islam syarat di definisikan adalah sesuatu yang tergantung
padanya keberadaan hukum syar’i dan ia berada di luar hukum itu sendiri, yang
ketiadaannya menyebabkan hukum pun tidak ada.*?

Adapun syarat akad ada yang menyangkut rukun akad, ada yang menyangkut
obyek akad, dan ada yang menyangkut subyek akad.** Menurut T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy,
suatu akad terbentuk dengan adanya empat komponen yang harus di penuhi (syarat), yaitu :

1. Dua aqid yang di namakan Tharafyil aqdi atau agqidain sebagai subyek
perikatan/para pihak (the contracting parties).

2. Mahallul aqdi (ma’qud alaih) , yaitu sesuatu yang di akadkan sebagai obyek
perikatan ( the object matter ).

3. Maudhu’al-Aqdi (ghayatul akad) yaitu cara maksud yang dituju sebagai prestasi
yang dilakukan (the subject matter)

4. Shighat al-aqd sebagai rukun akad (a formation).**

L. Subyek Akad ( Al ‘Aqidain)

Subyek Akad (aqid) dalam Hukum Perikatan Islam adalah sama dengan subyek
hukum pada umumnya yaitu pribadi-pribadi yang padanya terdapat ketentuan berupa :
pembebanan kewajiban dan perolehan hak.** Subyek Hukum ini terdiri dari dua macam
yaitu manusia dan badan hukum kaitannya dengan ketentuan dalam hukum Islam.*®

Pada kehidupanseseorang, ada tahapan untuk dapat melihat apakah seseorang telah
dapat dibebani hukum. .Dalam Hukum Islam,kapasitas hukum seseorang dapat dilihat dari
tahapan — tahapan dalam kehidupannya (the stages of legal capacity).Menurut
Abdurrahman Raden Aji Haqqi, para ahli Ushul Fiqih telah membagi kapasitas hukum
seseorang ke dalam 4 ( empat ) tahap Subjek Hukum (Stages of Legal Capacity ).*’

41 http://al-zakaa.blogspot.com

42 Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam,Jilid 5, ( Jakarta : Ichtiar Baru van Hoeve,1996),h.
1510

43 Ahmad Azhar Basyir,Op. cit ,him 77-78

4 T .M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Fikih Muamalah, ( Jakarta : Bulan Bintang, 1974), h.23

4 Gemala Dewi, Aspek-Aspek Hukum Dalam Perbankan Perasuransian Syariah di Indonesia,
(Jakarta :Prenada Media :2004), h. 15.

46 http://al-zakaa.blogspot.com
47 AdeArmando,dkk,Ensklopedi Islam untuk Pelajar, ( Jakarta :PT Ichtiar Baru Van Hoeve, tanpa
tahun), h. 77

38



Adapun ke-empat tahap itu adalah : Marhalah al-Janin, Marhalah al-Saba, Marhalah al-
Tamyiz, danMarhalah al-Bulugh.dan jugaDaur al- Rushd.

Di antara fugaha (ahli hukum Islam) telah merumuskan syarat-syarat yang harus
dipenuhi oleh seseorang sebagai aqid yaitu : Aqil, Tamyiz, dan Muhktar.

M. Obyek Akad (Mahallul ‘Aqdi)

Mahalllul ‘aqdi adalah benda yang berlaku padanya hukum akad, atau disebut juga
sebagian sesuatu yang menjadi objek perikatan dalam istilah Hukum Perdata. Misalnya
benda-benda yang dijual dalam akad jual beli (al buyu’/bai)atau hutang yang dijamin
seseorang dalam akad. Dalam hal ini hanya benda-benda yang halal dan bersih (dari najis
dan maksiat) yang boleh menjadi objek perikatan. Sehingga menurut fikih jual beli buku —
buku ilmu sihir, anjing , babi dan macan bahkan alat-alat musik (alat malahy) adalah tidak
sah. Adapun syarat — syarat objek akad,yaitu : Halal menurut Syara’, Bermanfaat ( bukan
merusak atau digunakan untuk merusak), dimiliki sendiri atau atas kuasa si pemilik, Dapat
diserah terimakan (berada dalam kekuasaan), dan Dengan harga jelas.

N. Prestasi Akad (Maudhu’u al-‘Aqdi)

Maudhu’u al- Aqdi ialah tujuan akad atau maksud pokok mengadakan akad atau
dalam istilah hukum perikatan disebut Prestasi . Tujuan ini sesuai dengan jenis
akadnya,seperti: tujuan dalam jual beli ( buyu’/bai’) ialah menyerahkan barang dari penjual
kepada pembeli dengan ganti/bayaran (iwadh), dalam hibah ialah menyerahkan barang
kepada penerima hibah (Mauhub) tanpa ganti ( iwadh ) dan pada akad sewa ( Ijarah ) ialah
memberikan manfaat dengan ganti (iwadh).

Dalam KUHPerdata hal in1 merupakan suatu prestasi (hal yang dapat dituntut oleh
satu pithak kepada pihak lainnya ),yang dirumuskan dengan menyerahkan
barang,melakukan sesuatu atau tidak melakukan sesuatu. Syarat-syarat dari tujuan akad
atau prestasi,yaitu: Baru ada pada saat dilaksanakan akad, Berlangsung adanya hingga
berakhirnya akad, dan Tujuan akad harus dibenarkan syara.

0. Jenis-Jenis Akad
Dalam Kitab-Kitab Figh terdapat banyak bentuk akad yang kemudian dapat
dikelompokkan dalam berbagai variasi jenis-jenis akad. Mengenaipengelompokan jenis-
jenis akad ini pun terdapat banyak variasi penggolongannya. Namun yang berkaitan dengan
kegiatan perbankan dan perasuransian syariah, menurut Gemala Dewi secara garis besar
ada pengelompokan jenis-jenis akad yaitu : Pertukaran, Titipan, Syarikat, Memberi

39



kepercayaan, Memberi Izin atau Tugas Kerja, Penyelesaian Sengketa, dan Perlidungan atas
Hak.*®

P. Urgensi Akad Dalam Hubungan Antar Manusia
Manusia sebagai makhluk sosial pasti butuh pada orang lain untuk memenuhi

kebutuhannya. Ini berarti, setiap orang pasti butuh untuk hidup bersama dengan orang
disekelilingnya. Allah yang Maha Pengasih dan Maha Tahu memberikan anugerah kepada
manusia dengan menciptakan alam semesta untuk mereka.*’
Allah Azza wa Jalla berfirman : )
&1 A5 40 Y uu&“eﬁ*‘i}‘“mﬂu* | 523805 0 jaly 408 Sllall g5 23 SA A1 HAL 3 A

BE N R T I RN JAEY CEE [
Allah-lah yang menundukkan lautan untukmu supaya kapal-kapal berlayar padanya dengan
seizin-Nya, dan supaya kamu dapat mencari sebagian karunia-Nya dan mudah-mudahan
kamu bersyukur. Dan Dia menundukkan untukmu apa yang ada di langit dan apa yang ada
di bumi semuanya, (sebagai rahmat) dari-Nya.Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-
benar terdapat tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum yang berfikir.(al-Jatsiyah/45:12-
13)

Setiap orang mendapatkan rezeki dan kemudahan yang berbeda-beda. Dan apa yang
sudah menjadi milik orang, maka itu tidak boleh direbut atau diambil kecuali dengan
transaksi yang dibenarkan syari'at. Khususnya yang terkait dengan pengelolaan dana
(harta). Akad atau transaksi itu teramat penting. Transaksi inilah yang mengatur hubungan
antar pihak yang terlibat. Transaksi itu juga yang mengikat hubungan antara kedua
transaktor sejak akad dimulai sampai masa berlakunya habis.>°

Warisan ilmu fikih yang kita miliki memuat berbagai rincian dan penetapan dasar-
dasar berbagai macam akad tersebut sehingga tujuan akad bisa terealisasi dan memenuhi
kebutuhan umat. Semakin jelas rincian dan kecermatan dalam membuat transaksi, maka
peluang konflik dan pertentangan yang mungkin timbul di masa mendatang semakin kecil.
Dari sini, seorang muslim mestinya tertantang untuk serius memperhatikan masalah
transaksi, mulai dari menyusun konsep, managemen dan mensukseskannya. Karena Allah
Azza wa Jalla berfirman :

258l 158301 54T Gl LT
Artinya: Hai orang-orang yang beriman, penuhilah aqad-aqad itu. (al-Maidah/5:1)

8 http://al-zakaa.blogspot.com
4 http://almanhaj.or.id/
30 Ibid

40



Oleh sebab itu, sangat diperlukan penjelasan umum tentang hukum-hukum yang
berkaitan dengan transaksi, terutama saat berbagai transaksi menggiurkan bermunculan
seperti jamur di musim hujan. Antusias masyarakat luas dan respon positip mereka telah
mengecoh banyak kaum Muslimin untuk ikut andil. Padahal seharusnya sebagai seorang
Muslim, kita harus melihat dan menimbangnya dengan aturan agama kita. Jika tidak
bertentang dengan prinsip agama dan berminat, baru ikut andil. Jika bertentangan, maka
tinggalkanlah meski nafsu sangat menginginkannya.
memahami tentang Akad, Unsur - Unsur Akad, Syarat — Syarat Akad, Subyek Akad, Obyek
Akad, Prestasi Akad, Jenis — Jenis Akad, dan Urgensi Akad Dalam Hubungan Antar
Manusia.

Q. Soal — Soal Latihan
1. Jelaskan Tentang Akad !
Jelaskan unsur-unsur Akad !
Sebutkan Syarat — Syarat Akad !
Jelaskan Subyek dan Obyek Akad !
Sebutkan Jenis — Jenis Akad !
Jelaskan Urgensi Akad Dalam Hubungan Antara Manusia !

A

41



BAB IV
JUAL BELI DAN RIBA

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Jual Beli,
Landasan Hukum Jual Beli, Rukun dan Pelaksanaan Jual Beli, Macam — Macam Jual Beli,
Bentuk Jual Beli Yang Dilarang, Pengertian Riba, Hukum Riba, dan Macam — Macam
Riba.

Tujuan Intruksional Khusus

Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Jual Beli

- Memahami dan Menjelaskan Landasan Hukum Jual Beli

- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Pelaksanaan Jual Beli
- Memahami dan Menjelaskan Macam — Macam Jual Beli

- Memahami dan Menjelaskan Bentuk Jual Beli Yang Dilarang
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Riba

- Memahami dan Menjelaskan Hukum Riba

- Memahami dan Menjelaskan Macam-Macam Riba.

Petunjuk Untuk Mahasiswa

2.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi
pokok bahasan yang telah ditentukan.

Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai
sumber jawabannya.

Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature
berikut :

A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).

B. Rofig, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.

42



C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka Rizki
Putra, 1997.

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Figih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul Haq:
Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I.  Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia Indonesia,2011)

C. Jual Beli
1. Pengertian Jual Beli

Jual beli menurut bahasa artinya menukar sesuatu dengan sesuatu, sedang menurut
syara’ artinya menukar harta dengan harta menurut cara-cara tertentu (‘agad).’' Jual beli
secara lughawi adalah saling menukar. Jual beli dalam bahasa Arab dikenal dengan istilah
al-bay’. Secara terminology jual beli adalah suatu transaksi yang dilakukan oleh pihak
penjual dengan pihak pembeli terhadap sesuatu barang dengan harga yang disepakatinya.
Menurut syari’at islam jual beli adalah pertukaran harta atas dasar saling merelakan atau
memindahkan hak milik dengan ganti yang dapat dibenarkan.

Jual-beli atau bay’u adalah suatu kegiatan tukar-menukar barang dengan barang
yang lain dengan cara tertentu baik dilakukan dengan menggunakan akad maupun tidak
menggunakan akad.’? Intinya, antara penjual dan pembeli telah mengetahui masing-masing
bahwa transaksi jual-beli telah berlangsung dengan sempurna.

2. Landasan Hukum Jual Beli
Landasan Syara’: Jual beli di syariatkan berdasarkan Al-Qur’an, Sunnah, dan Ijma’,
Yakni:>?
Berdasarkan Al-Qur’an diantaranya:
Artinya: “Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba”. (Al- Baqarah : 275)

I Moh Rifa’i, Ilmu Figih Islam Lengkap,(Toha Putra: Semarang, 1978), h. 402

52 Ali Imran, Fikih Taharah, Ibadah Muamalah, (Cipta Pustaka Media Perintis: Bandung, 2011)

53 Rahmat Syafe’i, Figih Muamalah untuk UIN,STAIN, PTANIS, dan Umum, (Pustaka Setia:
Bandung, 2006), h. 74-75

43



Artinya: “dan janganlah kamu berikan hartamu itu kepada orang yang bodoh dan harta itu
dijadikan Allah untukmu sebagai pokok penghidupan”. (An-Nisa:5).
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta sesamamu
dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan yang berlaku dengan suka sama
suka diantara kamu. Dan janganlah kamu membunuh dirimu, sesungguhnya Allah adalah
Maha Penyayang kepadamu”. (An-Nisa: 29).

Berdasarkan Sunnah

Rasulullah Saw. Bersabda:
Artinya: “dari Rifa’ah bin Rafi’ ra.: bahwasannya Nabi Saw. Ditanya: pencarian apakah
vang paling baik? Beliau menjawab: “lalah orang yang bekerja dengan tangannya dan
tiap-tiap jual beli yang bersih”. (H.R Al-Bazzar dan disahkan Hakim).

Rasulullah Saw, bersabda:
Artinya: “sesungguhnya jual beli itu hanya sah jika suka sama suka (saling meridhoi) (HR.
Ibnu Hibban dan Ibnu Majah).

Bardasarkan Ijma’

Ulama telah sepakat bahwa jual-beli diperbolehkan dengan alasan bahwa manusia tidak
akan mampu mencukupi kebutuhan dirinya, tanpa bantuan orang lain. Namun demikian,
bantuan atau harta milik orang lain yang dibutuhkannya itu, harus diganti dengan barang
lainnya yang sesuai.

3. Rukun dan Pelaksanaan Jual Beli
Dalam menetapkan rukun jual-beli, diantara para ulama terjadi perbedaan pendapat.
Menurut Ulama Hanafiyah, rukun jual-beli adalah 1ijab dan qabul yang
menunjukkanpertukaran barang secara rida, baik dengan ucapan maupun perbuatan.
Adapun rukun jual-beli menurut Jumhur Ulama ada empat, yaitu:>*
2) Bai’ (penjual)
3) Mustari (pembeli)
4) Shighat (ijab dan qabul)
5) Ma’qud ‘alaih (benda atau barang).
2. Syarat Jual-beli
Transaksi jual-beli baru dinyatakan terjadi apabila terpenuhi tiga syarat jual-beli,
yaitu:>>
a. Adanya dua pihak yang melakukan transaksi jual-beli
b. Adanya sesuatu atau barang yang dipindahtangankan dari penjual kepada pembeli

4 Ibid, h. 76
35 Mahmud Yunus, dan Nadlrah Naimi, Figih Muamalah, (CP. Ratu Jaya, Medan: 2011), h. 104-105

44



c. Adanya kalimat yang menyatakan terjadinya transaksi jual-beli (sighat ijab qabul).
Syarat yang harus dipenuhi oleh penjual dan pembeli adalah:
a. Agar tidak terjai penipuan, maka keduanya harus berakal sehat dan dapat
membedakan (memilih).
b. Dengan kehendaknya sendiri, keduanya saling merelakan, bukan karena terpaksa.
c. Dewasa atau baligh.
Syarat benda dan uang yang diperjual belikan sebagai berikut:

a) Bersih atau suci barangnya. Tidak syah menjual barang yang najis seperti
anjing, babi, khomar dan lain-lain yang najis.

b) Ada manfaatnya: jual beli yang ada manfaatnya sah, sedangkan yang tidak ada
manfaatnya tidak sah, seperti jual beli lalat, nyamuk, dan sebagainya.

c) Dapat dikuasai: tidak sah menjual barang yang sedang lari, misalnya jual beli
kuda yang sedang lari yang belum diketahui kapan dapat ditangkap lagi, atau
barang yang sudah hilang atau barang yang sulit mendapatkannya.

d) Milik sendiri: tidak sah menjual barang orang lain dengan tidak seizinnya, atau
barang yang hanya baru akan dimilikinya atau baru akan menjadi miliknya.

e) Mestilah diketahui kadar barang atau benda dan harga itu, begitu juga jenis dan
sifatnya. Jual beli benda yang disebutkan sifatnya saja dalam janji
(tanggungan), maka hukumnya boleh.

3. Hukum Jual Beli
Secara asalnya, jua-beli itu merupakan hal yang hukumnya mubah atau dibolehkan.

Sebagaimana ungkapan Al-Imam Asy-Syafi'i rahimahullah : dasarnya hukum jual-beli itu
seluruhnya adalah mubah, yaitu apabila dengan keridhaan dari kedua-belah pihak. Kecuali
apabila jual-beli itu dilarang oleh Rasulullah SAW. Atau yang maknanya termasuk yang
dilarang beliau SAW %

4. Macam — macam Jual Beli
Menurut para jumhur ulama jual beli dapat ditinjau dari beberapa segi, di lihat dari

segi hukumnya, jual beli ada dua macam yaitu :

a. Jual beli yang sah,adalah jual beli yang telah memenuhi ketentuan syara’, baik
rukun maupun syaratnya, syarat jual beli antara lain :
1) Barangnya suci
2) Bermanfaat
3) Milik penjual (dikuasainya )
4) Bisa di serahkan

56 Lihat al-Fqihul Islami wa Adillatuhu oleh Dr. Wahbah Az-zuhaili jilid 4 h. 364

45



S)

Di ketahui keadaannya

b. Jual beli yang batal, adalah jual beli yang tidak memenuhi salah satu syarat dan
rukun sehingga jual beli menjadi rusak (fasid). Dengan kata lain, menurut jumhur
ulama, rusak dan batal memiliki arti yang sama. Adapun ulama hanafiyah membagi
hukum dan sifat jual beli menjadi sah, batal, dan rusak.

c. Jual beli yang di larang dalam Islam. Jual beli yang dilarang dalam islam sangatlah
banyak menurut jumhur ulama. Berkenaan dengan jual beli yang di larang dalam
islam, Wahbah Al-Juhalili meringkasnya sebagai berikut :

1)

Terlarang Sebab Ahliah (Ahli Akad ). Ulama telah sepakat bahwa jual beli

dikategorikan sahih apabila dilakukan oleh orang yang baligh, berakal, dan dapat

memilih, dan mampu ber-tasharruf secara bebas dan baik. Mereka yang di

pandang tidak sah jual belinya adalah berikut ini :

Jual beli orang gila. Ulama fiqih sepakat bahwa jual beli orang gila tidak sah.
Begitu pula sejenisnya, seperti orang mabuk, sakalor, dan lain-lain.

Jual beli anak kecil. Menurut ulama fiqih jual beli anak kecil di pandang tidak
sah, kecuali dalam perkara — perkara yang ringan atau sepele. Menurut ulama
Syafi’iyah, jual beli anak mimayyiz yang belum baligh, tidak sah sebab tidak
ada ahliyah. Adapun menurut ulama Malikiyyah, Hanafiyyah, dan Hanabilah,
jual beli anak-anak kecil dianggap sah jika diizinkan walinya. Mereka antara
lain beralasan, salah satu cara untuk melatih kedewasaan adalah dengan cara
memberikan keleluasaan untuk jual beli, juga pengamalan atas firman Allah
Qur’an surat An- Nisa’: 6.

Jual beli orang buta. Jual beli orang buta di kategorikan sahih munurut jumhur
ulama jika barang yang dibelinya diberi sifat ( diterangkan sifat-sifatnya ).
Menurut Safi’iyah, jual beli orang buta tidak sah sebab ia tidak dapat
membedakan barang yang jelek dan yang baik.

Jual beli terpaksa. Menurut ulama Safi’iyah dan Hanabilah, jual beli ini tidak sah
, sebab tidak ada keridaan ketika akad.

Jual beli fudhul. Adalah jual beli milik orang tanpa seizinnya. Munurut
Hanafiyah dan Malikiyah, jual beli di tangguhkan sampai ada izin pemilik.
Menurut Safi’iyah dan Hanabilah, jual beli fudhul tidak sah.

Jual beli orang yang terhalang. Maksudnya adalah terhalang karena kebodohan,
bangkrut ataupun sakit.

46



2)

3)

Artinya :

Terlarang Sebab Ma’qud Alaih ( barang jualan). Secara umum, ma’qud alaih

adalah harta yang di jadikan alat pertukaran olah orang yang akad, yang biasa di

sebut mabi’ (barang jualan) dan harga.

-Jual-beli benda yang tidak ada atau di khawatirkan tidak ada

-Jual-beli barang yang tidak dapat di serahkan

- Jual-beli gharar ataui di sebut juga dengan jual beli yang tidak jelas (majhul)

- Jual-beli barang yang najis dan yang terkena najis.

- Jual-beli barang yang tidak ada ditempat akad (ghaib), tidak dapat dilihat.

Terlarang sebab syara’

Jual-beli riba

Jual-beli barang yang najis. Barang yang diperjual belikan harus suci dan
bermanfaat untuk manusia. Tidak boleh (haram) berjual beli barang yang najis
atau tidak bermanfaat seperti: arak, bangkai, babi, anjing, berhala, dan lain-lain.
Nabi saw. Bersabda:

“ Nabi bersabda : Allah ta’ala melarang jual beli arak, bangkai, babi, anjing,

dan berhala.” (bukhari dan muslim)

Jual-beli dengan uang dari barang yang diharamkan
Jual-beli barang dari hasil pencegatan barang
Jual-beli waktu ibadah sholat jum’at, berdasarkan Q.S. Al Jumu’ah ayat 9, yaitu:

Artinya: Hai orang-orang beriman, apabila diseru untuk menunaikan shalat Jum'at, Maka
bersegeralah kamu kepada mengingat Allah dan tinggalkanlah jual beli, yang demikian itu
lebih baik bagimu jika kamu mengetahui.

Jual-beli anggur untuk dijadikan khamar

Jual-beli induk tanpa anaknya yang masih kecil
Jual-beli barang yang sedang dibeli oleh orang lain
Jual-beli memakai syarat.

Bentuk Jual Beli Yang Terlarang
a. Jual-Beli yang Dilarang

Rasul saw. telah melarang beberapa macam jual-beli, yakni yang di dalamnya
terdapat unsur penipuan, yang menjadikan pelakunya memakan harta orang lain dengan
cara yang batil; juga yang melahirkan kedengkian, perselisihan, dan permusuhan di antara
umat Islam secara khusus dan umat manusia secara umum. Di antaranya adalah:

47



1) Jual-beli barang yang belum diterima. Tidak boleh seorang Muslim membeli
barang, kemudian menjualnya, sebelum ia menerimanya dari penjual.’’ Ini
berdasarkan Hadis Rasul saw.:

(A (A 43S N g AL 1)y
Jika kamu membeli sesuatu, janganlah kamu menjualnya sebelum kamu menerimanya
terlebih dulu. (HR Ibn Hibban).
2) Jual-beli barang yang sudah dibeli oleh seorang Muslim. Tidak boleh seorang
Muslim membeli suatu barang yang telah dibeli oleh saudaranya sesama Muslim.
Contoh: seseorang membeli suatu barang dengan harga 5 ribu rupiah, lalu seorang
Muslim berkata kepada penjualnya, “Kembalikan uang itu kepada pemiliknya, pasti
akan saya beli barang itu dari Anda seharga 6 ribu rupiah.” Ini berdasarkan Hadis
Rasul saw.:
«uBR & S Al fn Yoy
Artinya: Janganlah sebagian di antara kalian membeli barang yang telah dibeli oleh
sebagian orang Islam lainnya. (HR al-Bukhari dan Muslim).

Hadis ini berisi larangan yang tegas bahwa seseorang tidak boleh membeli barang
yang sudah dibeli saudaranya.>®

3) Jual beli dengan sistem najasy.’® Tidak boleh seorang Muslim menawar suatu
barang tanpa bermaksud untuk membelinya, tetapi dimaksudkan supaya para
pembeli tertarik untuk ikut membeli dan menawar dengan harga yang lebih tinggi;
baik itu merupakan hasil persengkongkolan dengan sahabatnya atau tidak. Ini
berdasarkan riwayat dari Ibn Umar ra.:

ol e & al g adle & Ya 0 g5 by
Rasul saw. telah melarang jual-beli dengan sistem najasy. (HR al-Bukhari).

4) Jual-beli barang haram dan barang najis. Tidak boleh seorang Muslim menjual
barang haram dan barang najis serta barang yang membawa pada sesuatu yang
diharamkan. Contoh: tidak boleh memperjualbelikan minuman keras, daging babi,
bangkai, narkoba, atau anggur kepada seseorang untuk dijadikan minuman keras;
atau memperjualbelikan patung dan barang yang haram dibuat seperti gambar

57 Ibn Abdil Bar, Tamhid, X111/332. Maroko: Wazarah al-Awqaf wa asy-Syu’un al-Islamiyah, 1387

38 Syarh az-Zarqani, 111/426. Beirut: Darul Kutub al-’Ilmiyah, 1411 H. Cetakan ke-1
9 At-Tamhid li Ibn Abdil Bar, Op. cit., X111/348.

48



bernyawa yang dilukis oleh tangan (seperti manusia dan hewan). Ini berdasarkan

Hadis Rasul saw.:

Artinya: Sesungguhnya Allah Swt. dan Rasul-Nya telah mengharamkan menjual minuman
keras, bangkai, daging babi, dan patung berhala. (HR al-Bukhari dan Muslim).

5) Jual-beli yang di dalamnya terdapat unsur penipuan. Contoh: menjual ikan yang
masih berada di kolam, bulu domba yang masih melekat di punggung domba,
menjual janin binatang yang masih ada dalam perut induknya, menjual air susu
yang masih berada dalam ambingnya; menjual buah-buahan yang belum matang;
menjual barang yang tidak boleh dilihat atau diperiksa; menjual barang tanpa
menjelaskan sifat, jenis, dan beratnya jika barangnya tidak ada pada si penjual.*® Ini
berdasarkan sabda Rasul saw.:

«jjé Lm ;Ldi uﬁ Saru) ) g (5ES Wyy
Artinya: Janganlah kalian membeli ikan yang masih ada dalam air karena hal itu
mengandung unsur penipuan. (HR Ahmad dan ath-Thabrani).

Dalam riwayat lain Ibn Umar ra. menuturkan: Rasul saw. telah melarang untuk
menjual kurma kecuali ia dapat dimakan, atau bulu domba yang masih melekat di
punggung domba, atau air susu yang masih berada dalam ambingnya, atau samin
(mentega) yang masih berupa air susu. (HR al-Baihaqi dan ad-Daruqutni).

Dalam riwayat yang lain lagi juga disebutkan: Rasul saw. telah melarang menjual
buah-buahan sehingga matang. (HR al-Bukhari dan Muslim).

Para ulama sepakat untuk melarang jual-beli barang yang tidak ada. Ini adalah
syarat in ‘igad menurut para ulama Hanafiyah. Termasuk jual-beli barang yang tidak ada
adalah menjual buah yang belum matang seperti di singgung dalam hadis di atas.

6) Jual-beli dua barang dalam satu transaksi. Tidak boleh seorang Muslim melakukan
jual-beli dua barang dalam satu transaksi. Sebab, di dalamnya mengandung unsur
kesamaran yang dapat menyakiti atau merugikan orang lain dan memakan hartanya
dengan cara yang tidak benar. Contoh: seseorang berkata, “Aku menjual rumah ini
kepada Anda dengan harga sekian, dengan syarat, Anda harus menjualnya kembali
kepada saya dengan harga sekian.” Ini berdasarkan riwayat bahwa Rasul saw. telah
melarang menjual dua barang dalam satu akad. (HR Ahmad dan at-Tirmidzi).

7) Jual-beli barang yang tidak dimiliki atau belum sempurna kepemilikannya;
termasuk dalam hal ini adalah barang yang tidak bisa diserahkan. Adapun barang
yang tidak disyaratkan sempurna kepemilikannya adalah barang yang tidak
ditimbang, ditakar, dan dihitung seperti rumah, dll. Contoh: seorang pedagang kecil

0 Maws(i‘ah al-Fighiyah, Op. cit., Bab, “Syuriith al-Bay “.

49



menawarkan barang yang tidak dia miliki kepada pembeli. Ketika pembeli tersebut
menyepakati harganya, lalu penjual tersebut pergi ke pembeli lain untuk membeli
barang yang dibeli tersebut, maka hukumnya haram; demikian pula orang yang
mengimpor barang dari negara lain dan melakukan penjualan barang tersebut
sebelum tiba di negerinya.®' Walhasil, tidak boleh seorang Muslim menjual barang
yang tidak ada padanya atau yang belum dimilikinya,®” karena hal itu dapat
menyakitkan pembeli ketika barang yang dibelinya ternyata tidak ada. Ini
berdasarkan riwayat dari Rasul saw.:
«ie Gl G 35 Y 5
Artinya: Janganlah kamu menjual suatu barang yang tidak ada padamu. (HR Abu Dawud,
an-Nasa’i, Ibn Majah, dan at-Tirmidzi).
Dalam riwayat lain disebutkan, bahwa Rasul saw. telah melarang menjual suatu
barang sebelum ia menerimanya. (HR al-Bukhari).
8) Jual-beli dengan sistem ‘Aynah. Tidak boleh seorang Muslim menjual suatu barang
hingga batas waktu tertentu, kemudian ia membeli lagi barang tersebut dari sang
pembeli dengan harga yang lebih murah ketika dibeli secara kredit.

D. Riba
1. Pengertian Riba

Riba secara bahasa adalah sesuatu yang bertambah dari pokoknya, sedangkan
menurut syara’ adalah akad yang terjadi dengan penukaran tertentu baik bentuk barang
sejenis maupun uang yang berlebih ketika pengembaliannya sesuai dengan jatuh
temponya.®* Riba menurut bahasa artinya lebih atau bertambah. Dan dimaksud disini
menurut syara’: “akad yang terjadi dalam penukaran barang-barang yang tertentu, tidak
diketahui sama atau tidaknya menurut aturan syara’, atau terlambat menerimanya.

2. Landasan hukum
Firman Allah dalam surat Ali Imran ayat 30.
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan riba dengan berlipat
ganda dan bertakwalah kamu kepada Allah supaya kamu mendapat keberuntungan”.
Firman Allah

6! An-Nabhani, Op. cit., 11/302.

%2 Tbn Abdil Bar, A/-Kafi, 1/325. Beirut: Darul Kutub al-’llmiyah, 1407 H. Cetakan ke-1; Al-Kasani,
Badai’ ash-Shana’i, V/147. Beirut: Darul Kutub al-’Arabi, 1982. Cetakan ke-2.

% Tbn Qudamah, A/-Kafi fi Figh Ibn Hanbal, 11/25. Beirut: Maktab al-Islami, 1408 H/1988 M.
Cetakan ke-5.

64 Ali Imran, Op. cit, h. 162

50



Artinya: “padahal Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba”. (Al-
Baqarah :275)
Firman Allah dalam surah Al- Bagarah ayat 278-279 :

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, bertagwalah kepada Allah dan tinggalkan sisa
riba (yang belum dipungut) jika kamu orang-orang yang beriman. Maka jika kamu tidak
mengerjakan (meninggalkan sisa riba), maka ketahuilah bahwa Allah dan Rasul-Nya akan
memerangimu. Dan jika kamu bertobat (dari pengambilan riba), maka bagimu pokok
hartamu, kamu tidak menganiaya dan tidak pula dianiaya”.
Hadits nabi Muhammad:
Artinya: dari Jabir, “Rasulullah Saw Telah melaknat atau mengutuk orang yang makan
riba, wakilnya, penulisnya, dan dua saksinya”. (Riwayat Muslim).

3. Hukum Riba

Riba hukumnya haram, berdasarkan firman Allah dan sabda Nabi Saw yang telah
disebutkan diatas.Beberapa pendapat lain mengenai hukum riba, antara lain yaitu:%

a. Riba adalah bagian dari 7 dosa besar yang telah ditetapkan oleh Rasulullah SAW.
Sebagaimana hadits berikut ini :
Ost G G Lag s 1ol el ool 22d) 153880 1 O alues aile 4 Loa (00 B 5500h o (e
53 ) e J815 30 15 ally ) i a5a e 85 53015 AL S50 JE ¢
e G cilieball codaal ciiadall Calig el A

P

Artinya: Dari Abi Hurairah ra berkata bahwa Rasulullah SAW bersabda,"Jauhilah oleh
kalian tujuh hal yang mencelakakan". Para shahabat bertanya,"Apa saja ya Rasulallah?".
"Syirik kepada Allah, sihir, membunuh nyawa yang diharamkan Allah kecuali dengan hak,
makan riba, makan harta anak yatim, lari dari peperangan dan menuduh zina. (HR.
Muttafaq alaihi).

b. Tidak ada dosa yang lebih sadis diperingatkan Allah SWT di dalam Al-Quran,
kecuali dosa memakan harta riba. Bahkan sampai Allah SWT mengumumkan
perang kepada pelakunya.Hal ini menunjukkan bahwa dosa riba itu sangat besar
dan berat.

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan tinggalkan sisa
riba jika kamu orang-orang yang beriman.Maka jika kamu tidak mengerjakan , maka
ketahuilah, bahwa Allah dan Rasul-Nya akan memerangimu. Dan jika kamu bertaubat ,

85 Sulaiman Rasjid, Figih Islam, (Sinar Baru Algensindo: Bandung, 2010), h. 292

51



maka bagimu pokok hartamu; kamu tidak menganiaya dan tidak dianiaya. (QS. Al-

Baqarah :

C.

278-279)

As-Sarakhsy berkata bahwa seorang yang makan riba akan mendapatkan lima
dosa atau hukuman sekaligus. Yaitu At-Takhabbut : Kesurupan seperti
kesurupannya syetan, Al-Mahqu : Dimusnahkan oleh Allah keberkahan hartanya,
Al-Harbu : Diperangi oleh Allah SWT, Al-Kufru : dianggap kufur dari perintah
Allah  SWT. Dan dianggap keluar dari agama Islam apabila
menghalalkannya.Tapi bila hanya memakannya tanpa mengatakan bahwa riba itu
halal, dia berdosa besar, Al-Khuludu fin-Naar : yaitu kekal di dalam neraka,
sekali masuk tidak akan pernah keluar lagi dari dalamnya.

4 Macam- macam Riba
Al-Hanafi mengatakan bahwa riba itu terbagi menjadi dua, yaitu riba Al-Fadhl dan
riba An-Nasa'. Sedangkan Imam As-Syafi'i membaginya menjadi tiga, yaitu riba Al-Fadhl,
riba An-Nasa' dan riba Al-Yadd.Dan Al-Mutawally menambahkan jenis keempat, yaitu riba
AlQardh. Semua jenis riba ini diharamkan secara ijma' berdasarkan nash Al Qur'an dan
hadits Nabi".
Secara garis besar bisa dikelompokkan menjadi dua besar, yaitu riba hutang-piutang

dan riba jual-beli.Kelompok pertama terbagi lagi menjadi riba qardh dan riba
jahiliyah.Sedangkan kelompok kedua, riba jual-beli, terbagi menjadi riba fadhl dan riba

nasi’ah.

b.

Riba Qardh. Suatu manfaat atau tingkat kelebihan tertentu yang disyaratkan
terhadap yang berhutang (mugqtaridh).

. Riba Yad. Jual beli dengan mengakhirkan penyerahan yakni bercerai beraiantara

dua orang yang akad sebelum timbang serah terima.

Riba Fadhl. Riba fadhl adalah riba yang terjadi dalam masalah barter atau tukar
menukar benda. Namun bukan dua jenis benda yang berbeda, melainkan satu
jenis barang namun dengan kadar atau takaran yang berbeda. Dan jenis barang
yang dipertukarkan itu termasuk hanya tertentu saja, tidak semua jenis
barang.Barang jenis tertentu itu kemudian sering disebut dengan "barang ribawi".
Riba Nasi’ah. Riba Nasi’ah disebut juga riba Jahiliyah. Nasi'ah bersal dari kata
nasa' yang artinya penangguhan. Sebab riba ini terjadi karena adanya
penangguhan pembayaran.Inilah riba yang umumnya kita kenal di masa sekarang
ini. Dimana seseorang memberi hutang berupa uang kepada pihak lain, dengan

% Moh. Rifa’i, dkk. Op. cit, h 262

52



ketentuan bahwa hutang uang itu harus diganti bukan hanya pokoknya, tetapi
juga dengan tambahan prosentase bunganya. Riba dalam nasi'ah muncul karena
adanya perbedaan, perubahan, atau tambahan antara yang diserahkan saat ini
dengan yang diserahkan kemudian.

E. Soal — Soal Latihan

Jelaskan Pengertian Jual Beli !

Jelaskan Landasan Hukum Jual Beli !

Sebutkan Macam — Macam Jual Beli !

Jelaskan Pengertian Riba !

Sebutkan Macam — Macam Riba !

Jelaskan Bentuk Landasan Hukum Riba !

AR S e

53



BABV
KHIYAR DAN KAFALAH

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Khiyar,
Dasar Hukum Dan Penjelasan Khiyar, Macam — Macam Khiyar, Pengertian Kafalah,
Landasan Hukum Kafalah, Rukun dan Syarat Khafalah, Macam — Macam Kafalah.

Tujuan Intruksional Khusus

Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Khiyar

- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum dan Penjelasan Khiyar
- Memahami dan Menjelaskan Macam — Macam Khiyar

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Kafalah

- Memahami dan Menjelaskan Landasan Hukum Kafalah.

- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Khafalah.

- Memahami dan Menjelaskan Macam — Macam Kafalah.

Petunjuk Untuk Mahasiswa

1.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti

kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi

pokok bahasan yang telah ditentukan.

Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang

ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai

sumber jawabannya.

Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature

berikut :

A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).

B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.

C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.

54



D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Haq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A. Khiyar
1. Definisi Khiyar

Kata al-khiyar dalam bahasa arab berarti pilihan. Pembahasan al-khiyar
dikemukakan para ulama figh dalam permasalahan yang menyangkut transaksi dalam
bidang perdata khususnya transaksi ekonomi, sebagai salah satu hak bagi kedua belah pihak
yang melakukan transaksi (akad) ketika terjadi beberapa persoalan dalam transaksi.

Secara terminologis para ulama figh mendefinisikan a/-khiyar dengan:®’

L8 Al B ) Ay dilidad) o2 il liad) (o oad) et (i34 &)

Hak pilih bagi salah satu atau kedua belah pihak yang melaksanakan transaksi untuk
melangsungkan atau membatalkan transaksi yang disepakati sesuai dengan kondisi
masing-masing pihak yang melakukan transaksi.

Sedangkan pengertian khiyar menurut Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES)
pasal 20 (8) adalah hak pilih bagi penjual dan pembeli untuk melanjutkan atau
membatalkan akad jual beli yang dilakukannya.®®

2. Dasar Hukum dan Penjelasannya

Adapun dasar hukum yang terkait dengan hak khiyar dalam jual beli adalah sebagai

berikut:

67 Nasrun Haroen, Figh Muamalah (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), h.129.
% Ahmad Mujahidin, Kewenangan dan Prosedur Penyelesaian Sengketa Ekonomi Syariah di
Indonesia (Bogor: Ghalia Indonesia, 2010), h. 251.

55



(B35 alla ) Gatllagianls 8 ¢BAZN G ;08 Al saluy 4l @ e B J3h) B aE ol B
ALglE (6 3 B3 A Gasl (A Ll Lol AWILaAATLE B RIS AL daealis
Artinya: “Apabila ada dua orang mengadakan akad jual beli, maka masing-masing boleh
khiyar selagi belum berpisah, sedangkan mereka berkumpul; atau salah seorang dari
mereka mempersilahkan yang lain untuk khiyar, kalau salah seorang sudah
mempersilahkan yang lain untuk khiyar kemudian mereka mengadakan akad sesuai dengan
khiyar tersebut, maka jual beli jadi; dan apabila mereka berpisah sementara tidak ada
seorangpun yang meninggalkan jual beli (tetap memilih )dilaksanakan khiyar dalam khiyar.
Khiyar, maka harus jadi.”®’
3. Macam-macam Khiyar
a. Khiyar Majlis

Ialah hak pilih bagi kedua belah pihak yang berakad untuk membatalkan akad,
selama keduanya masih berada dalam majelis akad dan belum berpisah badan. Artinya,
suatu transaksi baru dianggap sah apabila kedua belah pihak yang melaksanakan akad telah
berpisah badan atau salah seorang di antara mereka telah melakukan pilihan untuk menjual
dan atau membeli.”®

Ulama ada yang berbeda pendapat tentang khiyar ini yaitu:

Pertama, Asy-Syafi’i dan Hanabillah berpendapat bahwa jika pihak yang akad menyatakan
ijab dan qabul, akad tersebut masih termasuk akad yang boleh atau tidak lazim selagi
keduanya masih berada di tempat atau belum berpisah badan. Keduanya masih memiliki
kesempatan untuk membatalkan, menjadikan, atau saling berpikir.”!

Kedua, Hanafiyah dan Malikiyah berpendapat bahwa tidak ada khiyar majelis
dalam jual beli, menurut mereka, akad telah dianggap sempurna dan bersifat lazim (pasti)
semata berdasarkan kerelaan kedua belah pihak yang dinyatakan secara formal melalui ijab
dan gabul.”

Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam surah an-Nisa’ (4) ayat 29:7
(29)...08) 5 3 5
“Jual beli atas suka sama suka” (QS. An-Nissa’: 29)

% Tmam Abu Husein Muslim bin Hajjaj Al Qusyairy An Naisabury, Sahih Muslim, Vol. 1V
(Semarang: CV. Asy Syifa’, 1993), h. 20-21.

0 Haroen, Op. cit, 130.

I Rachmat Syafe’i, Figh Muamalah (Bandung: Pustaka Setia, 2001), h. 115.

2 Qomarul Huda, FIOH MU’AMALAH (Y ogyakarta: Teras, 2011), h. 42.

“Muhammad bin Ismail Al-Amir Ash-Shan’ani, As-Subulus As-Salam Syarah Bulughul Maram,
Vol.2 (Jakarta: Darus Sunnah Press, 2007), h. 389.

56



b. Khiyar Ta’yin

Khiyar ta’yin ialah hak pilih bagi pembeli dalam menentukan barang yang berbeda
kualitas dalam jual beli. Sebagai contoh adalah dalam pembelian kramik, misalnya ada
yang berkualitas super (KW 1) dan sedang (KW2). Akan tetapi, pembeli tidak mengetahui
secara pasti mana keramik yang super dan mana kramik yang berkualitas sedang. Untuk
menentukan pilihan itu ia memerlukan bantuan pakar keramik dan arsitek. Khiyar seperti
ini, menurut ulama Hanafiyah adalah boleh. Dengan alasan bahwa produk sejenis yang
berbeda kualitas sangat banyak, yang kualitas itu tidak diketahui secara pasti oleh pembeli,
sehingga ia memerlukan bantuan pakar. Agar pembeli tidak tertipu dan agar produk yang ia
cari sesuai dengan keperluannya, maka khiyar ta’yin dibolehkan.”

c¢. Khiyar Syarat

Yaitu hak pilih yang ditetapkan bagi salah satu pihak yang berakad atau keduanya
atau bagi orang lain untuk meneruskan atau membatalkan jual beli, selama masih dalam
tenggangan waktu yang ditentukan. Misalnya, pembeli mengatakan “saya beli barang ini
dari engkau dengan syarat saya berhak memilih antara meneruskan atau membatalkan akad
selama satu minggu."

Para ulama figh sepakat menyatakan bahwa khiyar syarat ini dibolehkan dengan
tujuan untuk memelihara hak-hak pembeli dari unsur penipuan yang mungkin terjadi dari
pihak penjual. Sedangkan khiyar syarat menentukan bahwa baik barang maupun nilai/harga
barang baru dapat dikuasai secara hukum, setelah tenggang waktu khiyar yang disepakati
itu selesai.

Para ulama figh berbeda pendapat dalam menentukan jumlah hari yang dijadikan
tenggang waktu dalam khiyar syarat. Menurut Imam Abu Hanifah, Zufar ibn Hujail (728-
774M), pakar figh Hanafi, dan Imam asy-Syafi’i (150-204H/767-820M), tenggang
waktunya tidak lebih dari tiga hari. Hal ini sejalan dengan hadits tentang kasus Habban ibn
Mungiz yang melakukan penipuan dalam jual beli, sehingga para konsumen mengadu
kepada Rasulullah saw, dan Rasulullah saw ketika itu bersabda:

(5 Ol ¢ pleaag s Waall o 55) Ll 45 3E) L) 3 9 40 S Y 108 Cag 1))

“Apabila seseorang membeli suatu barang, maka katakanlah (pada penjual): janganlah
ada tipuan! Dan saya berhak memilih dalam tiga hari. (HR al-Bukhari dan Muslim dari
Umar).

Menurut mereka, ketentuan tenggangan waktu tiga hari ini ditentukan syara’ untuk
kemaslahatan pembeli.”

4 Haroen, Op. cit, h. 131-132.
5 Ibid., h. 132-133.

57



d. Khiyar ‘Aib

Khiyar ‘Aib (cacat) menurut ulama fiqih adalah keadaan yang membolehkan salah
seorang yang akad memilih hak untuk membatalkan akad atau menjadikannya ketika
ditemukan aib (kecacatan) dari salah satu yang dijadikan alat tukar-menukar yang tidak
diketahui pemilikannya waktu akad.

Penyebab khiyar aib adalah adanya cacat pada barang yang dijual belikan (ma qul
alaih) atau harga (tsaman), karena kurang nilainya atau tidak sesuai dengan maksud, atau
orang yang dalam akad tidak meneliti kecacatannya ketika akad.

Khiyar aib disyaratkan dalam islam, yang didasarkan pada hadits, salah satunya
ialah:7®
(S O e co Aala s 013))

Artinya: “seorang muslim adalah saudara muslim yang lain. Tidaklah halal bagi seorang
muslim untuk menjual barang bagi saudaranya yang mengandung kecacatan, kecuali jika
menjelaskanya terlebih dahulu.”

e. Khiyar Ru’yah

Khiyar ru’yah ialah hak pembeli untuk membatalkan atau tetap melangsungkan
akad ketika dia melihat obyek akad dengan syarat dia belum melihatnya ketika berlangsung
akad atau sebelumnya dia pernah melihatnya dalam batas waktu yang memungkinkan telah
terjadi perubahan atasanya.

Konsep khiyar ini disampaikan oleh fugoha Hanafiyah, Malikiyah, Hanabilah dan
Dhahiriyah dalam kasus jual beli benda yang ghaib (tidak ada ditempat) atau benda yang
belum pernah diperiksa. Sedangkan menurut Imam Syafi’i khiyar ru’yah ini tidak sah
dalam proses jual beli karena menurutnya jual beli terhadap barang yang ghaib (tidak ada
ditempat) sejak semula dianggap tidak sah. Adapun landasan hukum mengenai khiyar
ru’yah sebagaimana diterangkan dalam sebuah hadits:

(B ) 8 (SR8 IR 5)) o113 JLAIL sgd o) ol Lnd (s A (e
“Barang siapa yang membeli sesuatu yang belum pernah dilihatnya, maka baginya hak
khiyar ketika melihatnya.” (HR ad-Daruqutni dari Abu Hurairah).

f. Khiyar Naqd (Pembayaran)

Khiyar naqd tersebut terjadi apabila dua pihak melakukan jual beli dengan
ketentuan jika pihak pembeli tidak melunasi pembayaran, atau pihak penjual tidak

76 Syafe’i, Op. cit, h. 116.

58



menyerahkan barang dalam batas waktu tertentu. Maka pihak yang dirugikan mempunyai
hak untuk membatalkan atau tetap melangsungkan akad.”’
4. Tujuan Khiyar

Tujuan khiyar ialah agar orang-orang yang melakukan transaksi perdata tidak
dirugikan dalam transaksi yang mereka lakukan, sehingga kemaslahatan yang dituju dalam
suatu transaksi tercapai dengan sebaik-baiknya. Status khiyar, menurut ulama figh, adalah
disyari’atkan atau dibolehkan karena suatu keperluan yang mendesak dalam
mempertimbangkan kemaslahatan masing-masing pihak yang melakukan transaksi.”

B. Kafalah
1. Pengertian Kafalah
Kafalah secara etimologi berarti (!l (jaminan), 4sli(beban), dan 4l 3l
(tanggungan).

Secara terminologi, sebagaimana yang dinyatakan para ulama fikih selain Hanafi,
bahwa kafalah adalah, "Menggabungkan dua tanggungan dalam permintaan dan hutang”.
Definisi lain adalah, "Jaminan yang diberikan oleh penanggung (kafil) kepada pihak ketiga
yaitu pihak yang memberikan hutang/kreditor(makful lahu) untuk memenuhi kewajiban
pihak kedua yaitu pihak yang berhutang/debitor atau yang ditanggung (makful ‘anhu,
ashil)”.

Dr Muhammad Tahir Mansuri menyebutkan defenisi kafalah dalam buku ‘Islamic

2 13

Law of Contracts and business Transaction’, “as merging of one liability with another in
respcct of and for performance of an obligation”.”

Pada asalnya, kafalah adalah padanan dari dhamman, yang berarti penjaminan
sebagaimana tersebut di atas.Namun dalam perkembangannya, Kafalah identik dengan
kafalah al-wajhi (personal guarantee, jaminan diri), sedangkan dhamman identik dengan

jaminan yang berbentuk barang/harta benda.®

Dalam buku “Ekonomi Syariah Versi Salaf “ Kafalah memilki definisi secara lebih
terssusun dan jelas sebagai kesanggupan untuk memenuhi hak yang telah menjadi
kewajiban orang lain , kesanggupan untuk mendatangkan barang yang ditanggung atau
untuk menghadirkan orang yang mempunyai kewajiban terhadap orang lain . dalam dalam

"7 Huda, Op. cith. 46.

8 Haroen, Op. cit, h. 129.

7 Muhammad Tahir Mansuri, Islamic Law of Contracts and business Transaction (New Delhi:
Adam Publishers and Distributors. 2006), h. 289.

80 Ahmad Isa Asyur,Fikih al-Muyassar fi al-Muamalah, (Terj). (Solo: Pustaka Mantiq, 1995), h. 276

59



buku Ekonomi Syariah Versi Salaf itu juga kembali disimpulkan menjadi tiga bagian,
yaitu:®!

a. Kafalah adalah akad yang mengandung kesanggupan seseorang untuk menngganti atau
menanggung kewajiban hutang orang lain apabila orang tersebut tidak dapat memenuhi
kewajibannnya.

b. kafalah sebagai akad yang tertuang di dalamnya tentang kesanggupan seseorang untuk
menanggung hukuman yang seharuasnya diberikan kepada sang terhukum dengan
menghadirkan dirinya atau disebut juga sebagai kafalah An Nafs

c. kafalah yang tertuang di dalamnya tentang kesanggupan seseorang dalam
mengembalikan ‘ain madhmunah peda orang yang berhak.

2. Landasan Hukum Kafalah
a. Al-Qur’an

Artinya: Penyeru-penyeru itu berkata: "Kami kehilangan piala raja, dan siapa yang dapat
mengembalikannya akan memperoleh bahan makanan (seberat) beban unta, dan aku
menjamin terhadapnya.” (Surah Yusuf : 72 )

Dalam tafsir Aisarut Tafasir disebutkan bahwa Para pembantu raja menjawab,
"Kami sedang mencari bejana tempat minum raja. Kami akan memberikan hadiah bagi
orang yang menemukannya berupa makanan seberat beban unta." Pemimpin mereka pun
menyatakan dan menegaskan hal itu dengan berkata, "Aku menjamin janji ini."%?

Ibnu Abbas berkata bahwa yang dimaksud dengan za’im dalam ayat ini adalah kafiil
penjamin.®

b. Hadits

Jabir bin Abdullah ra. Berkata:

s Qi Ay U 35 Sy Suilaiap SUTLaD e 34 A3 ) 108 o il oy o (B

Laglanih Cajuallh (o) iy (UM 2050 48] 08 2|l Uah 9alie Tiad UGS alury dgle 4

G523 AD 3l alug Adle 0 e i st O (e o U 1B g3 OGR SUGE (BB g

aslally Glia byl Adiay Gl s 2513 iy ,dad] 3135 (Ade b aad s0 2l Lagla

Jabir Radliyallaahu 'anhu berkata: Ada seorang laki-laki di antara kami meninggal dunia,
lalu kami memandikannya, menutupinya dengan kapas, dan mengkafaninya. Kemudian

81 M. Dumairi Nor, dkk, Ekonomi Syariah Versi Salaf, (Pasuruan : Pustaka Sidogiri, 2008.) h. 73

82 Abu Bakar Jabir Al Jazairi, Asarut Tafasir Jilid 2 (Madinah: Darus Sunnah. 1993), h. 631.
8 Wahabbah Al-Zuhaili, Asy-Syamil Li Adillah Asy-Syar’iyah Wa Al-Ara Al-Madzhabiyah Wa
Ahammu Al _Nadhriyat A-Fighiyah (Beirut: Darul Fikri. 2005), h. 4142

60



kami mendatangi Rasulullah Shallallaahu 'alaihi wa Sallam dan kami tanyakan: Apakah
baginda akan menyolatkannya?. Beliau melangkan beberapa langkah kemudian bertanya:
"Apakah ia mempunyai hutang?"”. Kami menjawab: Dua dinar. Lalu beliau kembali.Maka
Abu Qotadah menanggung hutang tersebut. Ketika kami mendatanginya;, Abu Qotadah
berkata: Dua dinar itu menjadi tanggunganku. Lalu Rasulullah Shallallaahu 'alaihi wa
Sallam bersabda: "Betul-betul engkau tanggung dan mayit itu terbebas darinya." la
menjawab: Ya. Maka beliau menyolatkannya. Riwayat Ahmad, Abu Dawud, dan Nasa'i.
Hadits shahih menurut Ibnu Hibban dan Hakim.%!

Imam Al-Bukhari meriwayatkan hadits ini dari Salamah bin al-Akwa’ dan
disebutkan bahwa utangnya tiga dinar.Di dalam riwayat Ibn Majah dari Abu Qatadah, ia
ketika itu berkata, “Wa and attakaffalu bihi (Aku yang menanggungnya).” Di dalam
riwayat al-Hakim dari Jabir di atas terdapat tambahan sesudahnya: Nabi bersabda kepada
Abu Qatadah, “Keduanya menjadi kewajibanmu dan di dalam hartamu sedangkan mayit
tersebut terbebas?” Abu Qatadah menjawab, “Benar.” Lalu Nabi saw. menshalatkannya.
Saat bertemu Abu Qatadah Rasul saw. bertanya, “Apa yang telah dilakukan oleh dua
dinar?” Akhirnya Abu Qatadah berkata, “Aku telah membayar keduanya, ya Rasulullah.”
Nabi saw. bersabda, “Sekarang engkau telah mendinginkan kulitnya.” (HR al-Hakim).®

3. Hikmah
Kafalah merupakan salah satu ajaran Islam. Jaminan pada hakikatnya usaha untuk

memberikan kenyamanan dan keamanan bagi semua orang yang melakukan sebuah
transaksi. Untuk era sekarang ini kafalah adalah asuaransi. Jaminan atau asuaransi telah
disyariatkan oleh Islam ribuan tahun silam. Ternyata, untuk masa sekarang ini kafalah
(Jaminan) sangat penting, tidak pernah dilepaskan dalam bentuk transaksi seperti uang
apalagi transaksi besar seperti bank dan sebagainya. Hikmah yang dapat diambil adalah
kafalah mendatangkan sikap tolong menolong, keamanan, kenyamanan, dan kepastian
dalam bertransaksi. Wahbah Zuhaily mencatat hikmah tasry dari kafalah untuk memperkuat
hak, merealisasikan sifat tolong menolong, mempermudah transaksi dalam pembayaran
utang, harta dan pinjaman. Supaya orang yang memiliki hak mendapatkan ketenangan
terhadap hutang yang dipinjamkan kepada orang lain atau benda yang dipinjam.®

4. Rukun dan Syarat al-Kafalah

8 Al-Hafidh Ibn Hajar Al-Asqalani, Bulughul Maram Min Adillatil Ahkam (Jeddah: Al-Harmain.), h.
186.

8 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah Wacana Ulama dan Cendikiawan (Jakarta:Tazkia
Institute.1999), h. 232.

86 Wahabbah Al-Zuhaily, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, jilid IV (Beirut : Darul Fikri, 2005), h.
4143

61



Adapun rukun kafalah sebagaimana yang disebutkan dalam beberapa lileratur fikih terdiri
atas:¥

a. Pihak penjamin/penanggung (kafil, dhamin, za’im), dengan syaratbaligh(dewasa), berakal
sehat, berhak penuh melakukan tindakan hukum dalam urusan hartanya, dan rela (ridha)
dengan tanggungan kafalah tersebut.

b. Pihak yang berhutang/yang dijamin(makful 'anhu, 'ashil, madhmun’anhu), dengan syarat
sanggup menyerahkan tanggungannya (piutang) kepada penjamin dan dikenal oleh
penjamin.

c. Pihak yang berpiutang/yang menerima jaminan (makful lahu, madhmun lahu),dengan
syaratdiketahui identitasnya, dapat hadir pada waktu akad atau memberikan kuasa, dan
berakal sehat.

d. Obyek jaminan (makful bih,madhmun bih),merupakan tanggungan pihak/orang yang
berhutang (ashil), baik berupa utang, benda, orang maupun pekerjaan, bisa dilaksanakan
oleh pejamin, harus merupakan piutang mengikat (Juzim) yang tidak mungkin hapus
kecuali setelah dibayar atau dibebaskan, harus jelas nilai,jumlah, dan spesifikasinya, tidak
bertentangan dengan syari'ah (diharamkan).

e. Lafadz, disyaratkan keadaan lafadz ijab dan kabul itu berarti menjamin.

f. Tidak bertentangan dengan syariat Islam.

5. Macam-Macam Kafalah

a. Kafalah Bi Al-Mal, adalah jaminan pembayaran barang atau pelunasan utang.
Bentuk kafalah ini merupakan sarana yang paling luas bagi bank untuk
memberikan jaminan kepada para nasabahnya dengan imbalan/fee tertentu.

b. Kafalah Bi An-Nafs, adalah jaminan diri dari si penjamin. Dalam hal ini, bank
dapat bertindak sebagai Juridical Personality yang dapat memberikan jaminan
untuk tujuan tertentu.®

c. Kafalah Bi At-Taslim, adalah jaminan yang diberikan untuk menjamin
pengembalian barang sewaan pada saat masa sewanya berakhir. Jenis pemberian
jaminan ini dapat dilaksanakan oleh bank untuk keperluan nasabahnya dalam
bentuk kerjasama dengan perusahaan, leasing company. Jaminan pembayaran bagi

87 Hendi Suhendi, Figih Muamalah (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010), h. 98.
8 Abdullah Alwi Haji Hasan, Sales and Contracts Early Islamic Commercial Law
(New Delhi: Kitab Bhayan. 2006), h. 144

62



bank dapat berupa deposito/tabungan, dan pihak bank diperbolehkan memungut
uang jasa/fee kepada nasabah tersebut.

d. Kafalah Al-Munjazah, adalah jaminan yang tidak dibatasi oleh waktu tertentu dan
untuk tujuan/kepentingan tertentu. Dalam dunia perbankan, kafalah model ini
dikenal dengan bentuk performance bond (jaminan prestasi).

e. Kafalah Al-Mu’allagah, Bentuk kafalah ini merupakan penyederhanaan dari
kafalah al-munjazah, di mana jaminan dibatasi oleh kurun waktu tertentu dan
tujuan tertentu pula.®’

C. Soal — Soal Latihan

Jelaskan Bentuk Landasan Hukum Kafalah!

8 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah dari Teori ke Praktik (Jakarta: Gema Insani. 2001), h.

1. Jelaskan Pengertian Khiyar !

2. Jelaskan Landasan Hukum Khiyar !
3. Sebutkan Macam — Macam Khiyar !
4. Jelaskan Pengertian Kafalah !

5. Sebutkan Macam — Macam Kafalah !
6.
123.

63



BAB VI
IJARAH (SEWA MENYEWA) DAN PERBURUHAN

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Ijarah,
Dasar Hukum [jarah, Rukun dan Syarat Syah Ijarah, Pembagian dan Hukum Ijarah,
Pengertian Pemburuhan, Hubungan Majikan Dengan Pekerja, dan Konsep Upah Islam.
Tujuan Intruksional Khusus

Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Ijarah

- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Ijarah

- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Syah Ijarah

- Memahami dan Menjelaskan Pembagian dan Hukum Ijarah

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Pemburuhan.

- Memahami dan Menjelaskan Hubungan Majikan Dengan Pekerjaan.
- Memahami dan Menjelaskan Konsep Upah Islam.

Petunjuk Untuk Mahasiswa

1.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti

kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi

pokok bahasan yang telah ditentukan.

Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang

ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai

sumber jawabannya.

Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature

berikut :

A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).

B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.

C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.

64



D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Haq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A. Ijarah
1. Pengertian Ijarah
Al-Ijarah berasal dari kata al-Ajru yang berarti Al’lwadhu (ganti). Dari sebab itu Ats
Tsawab (pahala) dinamai Ajru (upah).”® Menurut pengertian Syara’, Al-Ijarah ialah: Urusan
sewa menyewa yang jelas manfaat dan tujuanya, dapat diserah terimakan, boleh dengan
ganti (upah) yang telah diketahui (gajian tertentu).”! Seperti halnya barang itu harus
bermanfaat, misalkan: rumah untuk ditempati, mobil untuk dinaiki.
Pemilik yang menyewakan manfaat disebut Mu ’ajjir (orang yang menyawakan).
Pihak lain yang memberikan sewa disebut Musta jir ( orang yang menyawa = penyewa).
Dan, sesuatu yang di akadkan untuk diambil manfaatnya disebut Majur ( Sewaan).
Sedangkan jasa yang diberikan sebagai imbalan manfaat disebut Ajran atau Ujrah (upah).
Dan setelah terjadi akad [jarah telah berlangsung orang yang menyewakan berhak
mengambil upah, dan orang yang menyewa berhak mengambil manfaat, akad ini disebut
pula Mu’addhah (penggantian.®?
2. Dasar Hukum Ijarah
Dasar —dasar hukum atau rujukan ljarah adalah Al-Qur’an, Al-Sunnah, dan Al-Ijma’.
Firman Allah SWT:

(6 : SMall) pa ) sl pasi el oSl () o b

% Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah 13, (Bandung : PT. AL — Ma’arif, 1987), h. 7.
91 Syamsuddin Abu Abdillah, Terjemah Fhathul Qarib,(Surabaya : CM Grafika, 2010) h. 209.
% Sayyid Sabig, Op.Cit,...hlm. 9.

65



Artinya: “Jika mereka menyusukan (anak-anakmu) untukmu, maka berikanlah
upahnya.”(Al-Talaq: 6).
Hadits Nabi Muhammad SAW:
(o s_uadl 5 Niands ) (alid 50 iateaslia 4
Artinya: “Barang siapa yang meminta untuk menjadi buruh, beritahukanlah
upahnya. ”(HR. Abdul Razaqdari Abu Hurairah).
Landasan [jma’nya ialah:
Umat islam pada masa sahabat telah ber ijma’ bahwa ijarah diperbolehkan sebab
bermanfaat bagi manusia.”®
3. Rukun Ijarah
Menurut ulama Hanafiyah, rukun Jjarah adalah ijab dan qabul, antara lain dengan
menggunakan kalimat: al-ijarah, al-isti’jar, al-iktira’, dan al-ikra.
Adapun menurut jumhur ulama, rukun ijaraha da 4, yaitu:
a. Aqid (orang yang akad).
b. Shigat akad.
c. Ujrah (upah).
d. Manfaat.
4. Syarat Sah Ijarah
Ada 5 syarat sah dari ijarah, diantaranya:**
a. Kerelaan dari dua pihak yang melakukan akad ijarah tersebut,
b. Mengetahui manfaat dengan sempurna barang yang diakadkan, sehingga
mencegah terjadinya perselisahan,
c. Kegunaannya dari barang tersebut
d. Kemanfaatan benda dibolehkan menurutsyara’,
e. Objek transaksi akad itu (barangnya) dapat dimanfaatkan kegunaannya menurut
kriteria, dan realita.
5. Pembagian dan Hukum Ijarah
[jarah terbagi menjadi dua:
a. Hukum sewa-menyewa. Dibolehkan ijarah atas barang mubah, seperti: rumabh,
kamar, dan lain-lain. Tetapi dilarang ijarah terhadap benda-benda yang diharamkan.
1) Ketetapan Hukum Akad dalam I[jarah. Menurut ulama Hanafiyah, ketetapan
akad 1ijarah adalah kemanfaatan yang sifatnya mubah.Menurut ulama
Malikiyah, hokum ijarah sesuai dengan keberadaan manfaat. Ulama Hanabilah

% H. Hendi Suhendi, Figh Muammalah, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada), h. 116
% Sayyid Sabiq, Op.cit., h. 12-13

66



danS yafi’iyah berpendapat bahwa hukum ijarah tetap pada keadaannya, dan
hukum tersebut menjadikan masa sewa seperti benda yang tampak.

2) Cara Memanfaatkan BarangSewaan

a) Sewa Rumah. Jika seseorang menyewa rumah dibolehkan untuk
memanfaatkannya sesuai kemauannya, baik dimanfaatkan sendiri atau dengan
orang orang lain, bahkan boleh disewakan lagi atau dipinjamkan pada orang
lain.

b) Sewa Tanah. Sewa tanah diharuskan untuk menjelaskan tanaman apa yang
akan ditanam atau bangunan apa yang akand idirikan di atasnya. Jika tidak
dijelaskan ijarah dipandang rusak.

c) Sewa kendaraan. Dalam menyewa kendaraan, baik hewan atau kendaraan
lainnya harus dijelaskan salah satu diantara dua hal, yaitu waktu dan tempat.
Juga harus dijelaskan barang yang akan dibawa atau benda yang akan
diangkut.

d) Perbaikan Barang Sewaan. Menurut ulama Hanafiyah, jika barang yang
disewakan rusak, pemiliknyalah yang berkewajiban memmperbaikinya, tetapi
ia tidak boleh dipaksa. Apabila penyewa bersedia memperbaikinya, ia tidak
diberikan upah sebab dianggap sukarela. Adapun hal-hal kecil seperti
membersihkan sampah atau tanah merupakan kewajiban penyewa.

e) Kewajiban Penyewa Setelah Habis Masa Sewa: 1) Menyeahkan kunci jika
yang disewa rumah, 2). Jika yang disewa kendaraan, ia harus menyimpannya
kembali di tempat asalnya

b. Hukum Upah-Mengupah. Upah-mengupah atau ijarah ‘ala al-a’mal, yakni jual-
beli jasa. Biasanya berlaku dalam beberapa hal seperti menjahitkan pakaian,
membangun rumah, dan lain-lain. [jarah ‘ala al a’mal, terbagi dua, yaitu:

1) Ljarah Khusus. Yaitu ijarah yang dilakukan oleh seorang pekerja. Hukumnya,
orang yang bekerja tidak boleh bekerja selain dengan orang yang telah
memberinya upah.

2) ljarah Musytarik. Yaitu ijarah dilakukan secara bersama-sama atau melalui
kerja-sama. Hukumnya dibolehkan bekerja-sama dengan orang lain.

b. Hak Menerima Upah
a. Selesai bekerja
Hadits Nabi Muhammad SAW:
(o1 benlain pae) 3k 12l 53 50E G A e

67



Artinya: “Berikanlah olehmu upah orang bayaran sebelum keringatnya kering.”*’

b. Mengalirnya manfaat, jika ijarah untuk barang. Karena apabila dalam suatu
barang itu telah terjadi kerusakan maka akad ijarah itupun batal.

c¢. Memungkinkan mengalirnya manfaat jika masanya berlasung.

d. Mempercepat dalam bentuk akad ijarah (bayaran).

6. Pembatalan dan Berakhirnya Ijarah
[jarah adalah jenis akad lazim, yang salah satu pihak yang berakad tidak memiliki hak
fasakh, karena ia merupakan akad pertukaran, kecuali didapati hal yang mewajibkan
fasakh. Seperti di bawah ini:*®
a. Terjadi aib terhadap barang sewaan yang kejadiannya di tangan penyewa atau
terlihat aib lama padanya.
b. Rusaknya,barang yang disewakan.
c. Terpenuhinya manfaat yang diakadkan, atau selesainya pekerjaan, atau
berakhirnya masa, kecuali jika terdapat uzur yang mencegah fasakh.

Perburuhan

pemikir Islam menempatkan tenaga kerja sebagai factor produksi. Yusuf Qaradhawi
adalah pemikir modern yang menempatkan tenaga kerja sebagai factor produksi selain
tanah (ata alam/bumi). Tanah adalah seluruh kekayaan alam yang disediakan Allah di muka
bumi ini.”” Sementara kerja bagi Qaradhawi adalah segala kemampuan dan kesungguhan
yang dikerahkan manusia, baik jasmani maupun akal pikiran, untuk mengolah kekayaan
alam.”
Pemanfaatan sumber daya alam harus dilakukan dengan baik dengan memperhatikan
kelestariannya agar tercapai keseimbangan. Islam mengakui kepemilikan atas sumber daya
alam dan pemanfaatannya baik melalui hasil yang sudah disediakan oleh alam atau melalui
proses produksi melalui tenaga manusia.

Allah telah menegaskan bahwa manusia bertugas memakmurkan bumi ini dengan

sebaik-baiknya. Firman-Nya menyatakan:

% Dimyauddin Djuaini, Pengantar Figh Muammalah (Y ogyakarta : Pustaka Pelajar, 2010), h. 156

% SayyidSabiq, Op.cit., h. 21

%7 M.A. Mannan, Islamic Economic, Theory and Practice, (Lahpre: SH.Muhamad Ashraf, 1987), h.
101

% Yusuf Qaradhawi, Peran Nilai dan Moral Dalam Perekonomian Islam, terj Didin Hafidudin
(Jakarta: Rabbani Press, 2001), h. 146

68



Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu pemakmurnya. (QS.
Hd: 61)

Secara umum para ahli ekonomi sependapat bahwa tenaga kerja itulah produsen
satu-satunya dan tenaga kerjalah pangkal produktivitas dari semua faktor-faktor produksi
yang lain. Alam maupun tanah takkan bias menghasilkan apa-apa tanpa tenaga kerja.”

1. Hubungan Majikan dan Pekerja

Islam menempatkan majikan dan pekerja dalam kedudukan yang setara, keduanya
saling membutuhkan satu dengan yang lainnya. Hubungan keduanya adalah kemitraan
dalam bekerja, majikan adalah orang yang memiliki dana dan membutuhkan kerja manusia,
sementara pekerja adalah pemilik tenaga yang memerlukan dana. Keduanya saling
membutuhkan, karenanya harus diatur agar masing-masing dari keduanya menjalankan
tugasnya dengan baik dan mendapatkan bagiannya secara benar.'%

Apakah mereka yang membagi-bagi rahmat Tuhanmu? Kami telah menentukan
antara mereka penghidupan mereka dalam kehidupan dunia, dan kami telah meninggikan
sebahagian mereka atas sebagian yang lain beberapa derajat, agar sebagian mereka dapat
mempergunakan sebagian yang lain. Dan rahmat Tuhanmu lebih baik dari apa yang
mereka kumpulkan. (QS. Al-Zuhruf (43) : 32)

Karena itu, konsep Islam tentang hubungan kerja majikan pekerja adalah konsep
penyewaan (ijrah). Konsep penyewaan meniscayakan keseimbangan antara kedua belah
pihak, sebagai mustajir (penyewa) dan mujir (pemberi sewa). Penyewa adalah pihak yang
menyerahkan upah dan mendapatkan manfaat, sedangkan mujir adalah pihak yang
memberikan manfaat dan mendapatkan upah.'°!

Antara mustajir dan mujir terikat perjanjian selama waktu tertentu sesuai
kesepakatan. Selama waktu itu pula, kedua belah pihak menjalankan kewajiban dan
menerima hak masing-masing. Dalam akad ijrah ini, mustajir tidak dapat menguasai mujir,
karena status mujir adalah mandiri, dan hanya diambil manfaatnya saja. Berbeda dengan
jual beli, ketika akad selesai maka pembeli dapat menguasai sepenuhnya barang yang
dibelinya.

2. Konsep Upah Islam
Upah berasal dari kata al-ajru yang berarti al-iwadlu (ganti), upah atau imbalan.!'??
Konsep upah muncul dalam kontrak ijrah, yaitu pemilikan jasa dari seseorang ajr (orang
yang dikontrak tenaganya) oleh mustajir (orang yang mengontrak tenaga). /jrah merupakan

9 Muhammad, Mikro Dalam Perspektif Islam, (Yogyakarta: BPFE, 2004), h. 225

190 Ahmad Hasan, Nazhariyat al-Ujr fi al-Figh al-Islmiy, (Suria, Dr Igr, 2002), cet. ke-1, h. 34 - 35
101 1hid. 22

192 Sayyid Sabiq, Figh Sunnah, j.3, (Beirut: Dar al-Tsaqafah al-Islamiyah, t.th), h. 138

69



transaksi terhadap jasa tertentu yang disertai dengan kompensasi. Kompensasi atas imbalan
tersebut berupa al-ujrah (upah).'
Konsep upah ini ditemukan dalam surat al-Thalq ayat 6:
kemudian jika mereka menyusukan (anak-anak)mu untukmu Maka berikanlah kepada
mereka upahnya. (QS. al-Thalq (65) : 6)
Upah dapat berbentuk uang, barang yang berharga, atau manfaat.!®* Dalam praktik, ibu
yang menyusui terkadang diberi upah dengan makanan, pakaian, atau yang lainnya.'%
Menurut Profesor Benhamsebagaimana dikutip Afzalurrahmanupah dapat
didifinisikan sebagai “sejumlah uang yang dibayarkan berdasarkan perjanjian atau kontrak
oleh seorang pengusaha kepada seorang pekerja karena jasa yang ia berikan. Dengan kata
lain, upah adalah harga tenaga kerja yang dibayarkan atas jasa-jasanya dalam produksi.'%
Dalam Islam, upah merupakan salah satu unsur ijrah, selain tiga unsur lainnya; gid
(orang yang berakad), ma’qd ‘alaih (barang yang menjadi objek akad), dan manfaat.
Ketentuan pengupahan harus memenuhi syarat-syarat:'?’
1. Adanya kerelaan kedua belah pihak yang berakad.
2. Manfaat yang menjadi akad harus diketahui secara sempurna sehingga tidak muncul
masalah di kemudian hari.
3. Objek akad itu sesuatu yang halal atau tidak diharamkan.
4. Upah harus jelas, tertentu dan sesuatu yang bernilai harta. Bernilai (mutagawwim) di sini
dapat diukur dari dua aspek; syari dan urfi.'%
Dalam hal besar kecilnya upah, Islam mengakui kemungkinan terjadinya dikarenakan
beberapa sebab; perbedaan jenis pekerjaan, perbedaan kemampuan, keahlian, dan
pendidikan, pertimbangan bukan keuangan dalam memilih pekerjaan, mobilitas tenaga
yang berbeda. Pengakuan perbedaan ini didasarkan pada firman Allah Swt. dalam surat al-
Zukhruf ayat 32:
Apakah mereka yang membagi-bagi rahmat Tuhanmu? Kami telah menentukan antara
mereka penghidupan mereka dalam kehidupan dunia, dan Kami telah meninggikan
sebahagian mereka atas sebagian yang lain beberapa derajat, agar sebagian mereka dapat

103 Abdurrahman al-Jaziry, al-Figh ala Madzhib al-’Arba’ah, j.3, (Kairo: Dr al-Hads, 2004), h. 76

104 Ahmad Hasan, Op. cit, hal. 25 27

105 Taqyuddin al-Nahbani, al-Nidlm al-Iqtishd f al-Islm, terj. Moh. Maghfur Wachid, Membangun
Sistem Ekonomi Alternatif Perspektif Islam, (Surabaya: Risalah Gusti, 2002), cet. ke-7, h. 83

106 A fzalurrahman, Muhammad Sebagai Seorang Pedagang, (Yayasan Swarna Bhumi, 1997), cet.
ke-2, h. 295

197 Sayyid Sabiq, Op. cit, Juz 3, h. 140

198 Ahmad Hasan, Op. cit, h. 40 - 45

70



mempergunakan sebagian yang lain. dan rahmat Tuhanmu lebih baik dari apa yang
mereka kumpulkan. (QS. al-Zukhrut/43: 32)

Selain upah, Islam juga memberi perhatian terhadap hak-hak buruh. Hak-hak buruh
yang diakui dalam Islam di antaranya; hak kemerdekaan, yang meliputi kemerdekaan
profesi, kemerdekaan melakukan kontrak, dan kemerdekaan berbicara; hak pembatasan jam
kerja; hak mendapatkan perlindungan; hak berserikat; hak beristirahat (cuti); dan hak
mendapatkan jaminan sosial.!?

Hak-hak buruh/pekerja ini tidak berarti mengurangi kewajibannya untuk
menjalankan pekerjaan secara maksimal dan memenuhi kontrak perjanjian. Islam menjaga
keseimbangan antara hak dan kewajiban manusia.

C. Soal — Soal Latihan

Jelaskan Pengertian Ijarah !

Jelaskan Landasan Hukum Ijarah!

Sebutkan Rukun dan Syarat Syah Ijarah !
Jelaskan Pembagian dan Hukum Ijarah !
Jelaskan Pemburuhan !

Jelaskan Hubungan Majikan Dengan Pekerja !
Jelaskan Konsep Upah Islam !

NV A LD =

199 Baqir Sharief Qorashi, Op.cit, hal. 235

71



BAB VII
UTANG PIUTANG (AL-QARDH)
DAN AL-HIWALAH (PENGALIHAN UTANG)

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Utang
Piutang, Dasar Hukum Utang Piutang, Rukun dan Syarat Syah Utang Piutang, Prinsip —
Prinsip Dasar Utang Piutang, Pengertian Hiwalah, Hubungan Majikan Dengan Pekerja, dan
Konsep Upah Islam.

Tujuan Intruksional Khusus

Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Ijarah

- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Ijarah

- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Syah [jarah

- Memahami dan Menjelaskan Pembagian dan Hukum Ijarah

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Pemburuhan.

- Memahami dan Menjelaskan Hubungan Majikan Dengan Pekerjaan.
- Memahami dan Menjelaskan Konsep Upah Islam.

Petunjuk Untuk Mahasiswa

l.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi
pokok bahasan yang telah ditentukan.

. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang

ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai
sumber jawabannya.

Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature
berikut :

A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.

72



C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Hagq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A. Utang Piutang (al-Qardh)
1. Pengertian Utang Piutang (a/-Qardh)

Secara etimologi, gardh berarti al-qath’l yaitu memotong. Di dalam kamus Al-
Munawwir al-gardh berarti al-sulfah yaitu pinjaman. Pengertian gardh menurut
terminologi, antara lain dikemukakan oleh ulama Malikiyah adalah “sesuatu penyerahan
harta kepada orang lain yang tidak disertai imbalan atau tambahan dalam
pengembaliannya.”' !’

Sedangkan menurut ulama Syafi’iyah, gardh mempunyai pengertian yakni akad
pemilikan sesuatu untuk dikembalikan dengan yang sejenis atau yang sepadan.!!!

Dari definisi tersebut tampaklah bahwa sesungguhnya qardh merupakan salah satu
jenis pendekatan untuk bertakarrub kepada Allah dan merupakan jenis mu’amalah yang
bercorak pertolongan kepada pihak lain untuk memenuhi kebutuhannya.

2. Landasan Hukum Hutang Piutang (al-Qardh)

Firman Allah dalam surat Al-Hadid ayat 11:
Artinya: “Siapakah yang mau meminjamkan kepada Allah pinjaman yang baik, Maka Allah
akan melipat-gandakan (balasan) pinjaman itu untuknya, dan Dia akan memperoleh
pahala yang banyak.” (QS. Al-Hadid: 11)

3. Rukun dan Syarat al-Qardh

Adapun yang menjadi rukun gardh adalah:

119 AH. Azharudin Lathif. Figh Muamalat. (Jakarta: UIN Jakarta Press, 2005), h 150
" Ibid, h. 153

73



a. Mugqridh (yang memberikan pinjaman).
b. Mugtaridh (peminjam).
c. Qardh (barang yang dipinjamkan)
d. Tjab qabul

Sedangkan syarat-syarat yang harus dipenuhi dalam akad qardh adalah:
1) Orang yang melakukan akad harus baligh, dan berakal.
2) Qardh harus berupa harta yang menurut syara’ boleh digunakan/dikonsumsi.
3) Ljab qabul harus dilakukan dengan jelas.

4. Prinsip-prinsip Dasar Utang Piutang

Utang piutang merupakan salah satu dari sekian banyak jenis kegiatan ekonomi
yang dikembangkan dan berlaku di masyarakat. Sebagai kegiatan ekonomi masyarakat,
utang piutang mempunyai sisi-sisi sosial yang sangat tinggi. Selain itu, utang piutang
juga mengandung nilai-nilai sosial yang cukup signifikan untuk pengembangan
perekonomian masyarakat.

Islam sebagai agama yang universal dan menyeluruh (kamil dan syamil),
memandang kegiatan ekonomi, di mana utang piutang juga termasuk di dalamnya,
sebagai tuntutan kehidupan manusia. Di sisi lain, kegiatan ekonomi merupakan salah
satu kegiatan yang dianjurkan dan memiliki dimensi ibadah dalam intensitas yang
cukup signifikan.

Dalam konsep Islam, utang piutang merupakan akad (transaksi ekonomi) yang
mengandung nilai ta’awun (tolong menolong). Dengan demikian utang piutang dapat
dikatakan sebagai ibadah sosial yang dalam pandangan Islam juga mendapatkan porsi
tersendiri. Utang piutang juga memiliki nilai luar biasa terutama guna bantu membantu
antar sesama yang kebetulan tidak mampu secara ekonomi atau sedang membutuhkan.
Dari sini maka utang piutang dapat dikatakan sebagai salah satu bentuk transaksi yang
mengandung unsur ta ‘abbudi.

Secara mendasar, karena sifat dan tujuan utang piutang tolong menolong, maka
transaksi ini terlepas dari unsur komersial dan usaha yang berorientasi pada keuntungan
(profit orientit). Sebagai contoh, A mengutangkan sejumlah uang atau barang pada B,
jika tujuannya didasarkan atas niat tolong menolong, maka A tidak boleh
mengharapkan keuntungan apapun dari B. Secara lahiriah, dalam konsep dasar di atas,
A yang mengutangkan uangnya itu memberikan sesuatu pada B tanpa meminta imbalan
material sedikitpun. Kenyataan terlihat bahwa B sebagai pihak yang berutang tidak
diwajibkan secara material membayar lebih ketika mengembalikan uang yang
dipinjamkannya pada A, dan bahkan B itu secara leluasa diberi wewenang untuk

74



memanfaatkan vang itu. Karena itulah para ulama’ berpendapat bahwa utang piutang
itu hukum asalnya sunnah .

Sebagai salah satu bentuk transaksi ekonomi, utang piutang bisa berlaku pada
seluruh tingkatan masyarakat baik masyarakat kuno maupun masyarakat modern.
Berdasarkan pemikiran ini, utang piutang dapat diperkirakan telah ada dan dikenal oleh
masyarakat yang ada di bumi ini ketika mereka berhubungan antara satu orang dengan
orang lainnya.

Dalam kajian figh, seseorang yang meminjamkan uang pada orang lain tidak
boleh meminta manfaat apapun dari yang diberi pinjaman, termasuk janji dari si
peminjam untuk membayar lebih. Larangan pengambilan manfaat ini telah banyak
dikemukakan oleh para pakar figh yang salah satunya Wahbah Zuhaily .

Larangan pengambilan manfaat dari yang diberi pinjaman ini besumber dari
kaedah sabda Rasulullah berikut;

L) sed dndie die 5 2 B S

Setiap transaksi pinjam meminjam yang mengambil manfaat dari yang diberi

pinjaman maka itu masuk kategori riba.

Namun apabila pihak yang menerima pinjaman ketika mengembalikan pada
waktu yang telah ditentukan menambahkan dengan yang lebih baik yang tidak disertai
syarat-syarat tertentu baik sebelum maupun sesudahnya, maka hal itu termasuk
perbuatan yang baik. Pada era modern ini, hal inilah yang sering dipraktekkan dalam
bank syari’ah. Dalam bank syari’ah hal ini diterapkan dengan bentuk produk gard al-
hasan .

Berdasarkan ayat-ayat tentang utang piutang sebagaimana di atas, maka dalam
transaksi utang piutang terdapat illat (alasan) hukum yakni tolong menolong dalam
kebaikan dan takwa sehingga dianjurkan atau tolong menolong dalam dosa sehingga
perbuatan tersebut dilarang. Bahkan lebih dari itu dapat diketahui apakah utang piutang
menjadi wajib, sunnah, makruh atau haram. Hal ini disebabkan karena i/lat hukum yang
ada menentukan ada tidaknya suatu hukum dalam sebuah peristiwa hukum .

Sehubungan illat hukum tersebut, transaksi utang piutang bisa wajib atas
seseorang jika ia mempunyai kelebihan harta untuk meminjamkannya pada orang yang
sangat membutuhkan. Maksud dari membutuhkan di sini adalah seseorang yang apabila
itu tidak diberi pinjaman menyebabkan ia teraniaya atau akan berbuat sesuatu yang
dilarang agama seperti mencuri karena ketiadaan biaya untuk mencukupi kebutuhan
hidupnya atau ia akan mengalami kebinasaan. Kondisi inilah yang menyebabkan utang
piutang menjadi wajib dan harus dikerjakan walaupun oleh satu orang saja .

75



Hukum utang piutang bisa juga haram apabila diketahui bahwa dengan berutang
seseorang bermaksud menganiaya orang yang mengutangi atau orang yang berutang
tersebut akan memanfaatkan orang yang diutanginya untuk berbuat maksiat. Dalam
kasus demikian, maka utang piutang yang berorientasi pada perbuatan tolong menolong
dalam kemaksiatan. Maka dari itu, berdasarkan pada kondisi yang amat bervariasi,
hukum utang piutang pun amat bervariasi pula, seperti wajib, haram, makruh dan
mubah .

Dalam konteks hukum Islam, utang piutang atau pinjam meminjam termasuk
dalam kategori figh mu’amalah. Dengan demikian prinsip-prinsip Islam yang
diterapkan dalam utang piutang atau pinjam meminjam ini adalah prinsip-prinsip figh
mu’amalah. Pengetahuan prinsip-prinsip figh mu’amalah ini penting terutama untuk
melakukan kajian terhadap transaksi ekonomi modern saat ini yang lebih cenderung
dikerjakan oleh lembaga perbankan.

B. Hiwalah
1. Pengertian Hiwalah
oty ade Juil gl s sl e Jar Jiy Jusy ; Al 8 A sal) s Al sl Cay wiMenurut
bahasa, yang dimaksud dengan hiwalah ialah al-intigal dan al-tahwil artinya ialah
memindahkan atau mengoperkan. Maka Abdurrahman al-Jaziri berpendapat bahwa yang
dimaksud dengan hiwalah menurut bahasa ialah;!'?
“Pemindahan dari satu tempat ke tempat yang lain.”
: “Yang berarti kata hawalah dengan dibaca fatha huruf ha’ dan dibaca kasrah, menurut
bahasa artinya mengalihkan. Sedangkan menurut syara’ ialah memindahkan hak dari
tanggungannya orang yang mengalihkan kepada orang yang dilimpahi tanggungan.''®
Dari beberapa penjelasan mengenai pengertian hiwalah menurut bahasa di atas, dapat
kita ketahui bahwa hiwalah menurut bahasa itu memindahkan atau mengoperkan jika
dilihat dari arti kata J&iYsedangkan jika kata hawalah yang mana huruf ha’ nya dibaca
fathah dan kasroh maka artinya mengalihkan.
Dari sini kita bisa mengetahui bahwasanya pengertian hiwalah jika ditinjau dalam
artian bahasa artinya memindahkan atau mengalihkan.
Sedangkan pengertian hiwalah menurut istilah adalah sebagai berikut:
a. Menurut Hanafiyah, yang dimaksud Ahiwalah ialah:

2 Hendi Suhendi, Figh Muamalah (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2002), h. 99-101
3 Muhammad bin Qasim Aal-Gazi. Fathul Qorib (Surabaya: Al-Hidayah,1991), h. 375-376

76



“"Memindahkan tagihan dari tanggung jawab yang berhutang kepada yang lain yang
punya tanggung jawab kewajiban pula.”

b. Al-jaziri sendiri berpendapat bahwa yang dimaksud dengan hiwalah ialah:
“Peralihan hutang dari tanggung jawab seseorang menjadi tanggung jawab orang lain”.

c. Syihab Al-Din Al-Qalyubi berpendapat bahwa yang dimaksud hiwalah ialah:
Artinya: “Akad yang menetapkan pemindahan beban utang dari seseorang kepada yang
lain.”

d. Muhammad Syatha al-Dimyati berpendapat bahwa yang dimaksud hiwalah ialah:
Artinya: “Akad yang menetapkan pemindahan utang dari beban seseorang menjadi beban
orang lain.”

e. Ibrahim Al-banjuri berpendapat bahwa hiwalah ialah:

“Pemindahan kewajiban dari beban yang memindahkan menjadi beban yang menerima
pemindahan.”

f. Menurut Taqiyyudin, yang dimaksud dengan hiwalah ialah:

“Pemindahan utang dari beban sesorang menjadi beban orang lain.”

g. Menurut Idris Ahmad, hiwalah adahlah semacam akad (ijab Kabul) pemindahan
utang dari tanggungan seseorang yang berutang kepada orang lain, dimana orang
lain itu mempunyai utang pula kepada yang memindahkannya.”

Menurut dua ulama fiqih madzhab Hanafi mengemukakan definisi hiwalah yang
berbeda: Menurut Ibnu Abidin mengatakan bahwa hiwalah ialah pemindahan kewajiban
membayar hutang dari orang yang berhutang (muhil) kepada orang yang berhutang lainnya
(muhil ‘alaih), sedangkan Kamal bin Hummam mengatakan bahwa hiwalah ialah
pengalihan kewajiban membayar hutang dari beban pihak pertama kepada pihak lain yang
berhutang kepadanya atas dasar saling mempercayai.''*

Kalangan Hanafiyah dan Malikiyah berpendapat bahwa Hawalah adalah
pengecualian dalam transaksi jual beli, yakni menjual hutang dengan hutang. Hal ini karena
manusia sangat membutuhkannya. Hal ini juga merupakan pendapat yang dianggap paling
shahih di kalangan Syafi’iyah dan juga salah satu riwayat di kalangan Hanabilah. Dasarnya
adalah hadits yang artinya “jika salah seorang dari kamu sekalian dipindahkan hutangnya
kepada orang kaya, terimalah” (H.R Bukhori dan Muslim)

2. Dasar Hukum Hiwalah

Akad hiwalah diperbolehkan berdasarkan sunnah dan ijma’ ulama’. Diriwayatkan
dari Imam Bukhari dari Abu Hurairah:

114 Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam (Jakarta: PT Ichtiar Baru Van Hoeve,1997), hlm
560

77



i e o o ] o g3 s e

Artinya: Rasulullah Bersabda: *“ menunda-nunda pembayaran hutang yang dilakukan oleh
orang mampu adalah suatu kedzaliman. Maka, jika seorang diantra kamu dialihkan hak
penagihan piutangnya pada pihak yang mampu maka terimalah ™.

Pada hadits tersebut, Rasulullah memberitahukan kepada orang yang menghutangkan,
jika orang yang berhutang menghawalahkan kepada orang yang mampu, hendaklah ia
menerima hawalah tersebut, dan hendaklah ia menagih kepada orang yang dihawalahkan.
Dengan demikian haknya dapat terpenuhi. Ulama’ sepakat membolehkan akad hawalah
dengan catatan, hawalah dilakukan atas hutang yang tidak berbentuk barang atau benda,
karena hawalah adalah proses pemindahan hutang bukan pemindahan bendah.!'

Sedangkan di dalam riwayat Imam At-Thabrani, redaksi haditsnya adalah sebagai
berikut:

4218 %sJ“uj“- calad) \Lj}elks_'\sj\ Jhaa
Sedangkan di dalam riwayat Imam Ahmad dan Ibnu Abi Syaibah, Redaksinya adalah:
i el e Kual gl 135 il 5 Gl

Adapula yang meriwayatkan dengan redaksi

ol le il 136 21l i) e

Semua hadits ini maksudnya adalah sama. Jumhur ulama’ berpendapat bahwa
perintah yang terdapat di dalam hadits di atas (yaitu fal-yatba’ atau fal-yahtal) adalah
perintah yang bersifat sunnah dan anjuran. Oleh karena itu tidak wajib hukumnya untuk
menerima akad al-hawalah. Namun dawud dan Imam Ahmad berpendapat bahwa perintah
di dalam hadits tersebut sifatnya adalah wajib, oleh karena itu wajib bagi pihak al-muhal
(juga disebut Al-muhtal) untuk menerima hawalah tersebut.

Adapun menurut ijma’ maka secara garis besar seluruh ulama’ sepakat bahwa al-
hawalah adalah boleh. Akad al-hawalah boleh dilakukan terhadap Ad-dain (harta yang
masih berbentuk uang), bukan terhadap Al-‘Ain (harta yang barangnya berwujud secara
konkrit biasanya diartikan barang), atau dengan kata lain akad hawalah sah apabila Al-
muhal bihi berupa hutang bukan berupa barang (Al-‘Ain). Karena akad Al-hawalah
mengandung arti an-Naqlu atau At-Tahwil (memindahkan, mengalihkan) dan hal ini hanya
bias dilakukan terhadap harta yang masih berbentuk hutang, tidak bias dilakukan terhadap
Al-‘Ain atau barang. Maksudnya An-naqlu atau pemindahan yang bersifat abstrak tidak

!5 Dimyauddin Djuwaini, Pengantar Figih Mu’amalah (Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 2008), h.258-
259

78



bias terjadi pada barang, oleh karena itu tidak sah mengadakan akad hawalah terhadap

barang.

116

3. Rukun dan Syarat Hiwalah
a. Rukun Hiwalah
Menurut Syafi’iyah rukun hiwalah ada empat yaitu sebagai berikut:

1)
2)

3)
4)

Muhil, yaitu orang yang menghiwalahkan atau orang yang memindahkan
hutang

Muhtal, yaitu orang yang dihiwalahkan yaitu orang yang mempunyai hutang
kepada mubhil

Muhal ‘Alaih, yaitu orang yang menerima hiwalah

Sighat Hiwalah, yaitu ijab dari muhil dengan kata-katanya,”aku hiwalahkan
hutangku yang hak bagi engkau kepada si fulan” dan Kabul dari muhtal

dengan kata-katanya “aku terimah hiwalah engkau”.!!”

Dalam referensi lain yaitu dalam buku Ensiklopedi Figih Mu’amalah menurut
mayoritas ulama’ malikiyah, syafi’iyah dan hanabilah rukun hiwalah ada lima yaitu:

a) Muhil, (orang yang memindahkan )

b) Mubhal, (orang yang menerima pindahan)

¢) Muhal Alaih, (orang yang berhutang kepada mubhil)

d) Muhal bih (hutang yang dipindahkan)

e) Sighah
Adapun menurut ulama’ hanafiah rukun hawalah hanya satu yaitu sighah.!'®
b. Syarat Hiwalah
Syarat hiwalah itu ada empat, yaitu :''’

1)
2)
3)
4)

Ada kerelaan mubhil (orang yang berhutang dan ingin memindahkan hutang)
Ada persetujuan dari muhal (orang yang member hutang)

Hutang yang akan dialihkan keadaannya masih tetap dalam pengakuan
Adanya kesamaan hutang muhil dan muhal ‘alaih (orang yang menerima
pemindahan hutang) dalam jenisnya, macamnya, waktu penangguhannya dan
waktu pembayarannya.Dengan hiwalah hutang muhil bebas.

b. Jenis dan Bentuk Hiwalah

214

116 Wahbah Az-Zuhaili, Figih islam Wa Adillatuhu (Jakarta:Gema Insani, 2011), h.85-86
117 Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Figih Mu’amalah (Bogor: Ghalia Indonesia, 2011 )
18 Miftahul Khairi,dkk, Ensiklopedi Figih Mu'amalah (Yogjakarta: Maktabah Al-hanif, 2009), h.

119 Sayyid Sabiq. Figih Sunnah (Bandung: Al-Ma’arif, 1987), him. 43.

79



Madzab Hanafi membagi hiwalah dalam berbagai bagian. Ditinjau dari segi obyek
akad, maka hiwalah dapat dibagi dua:'*

a. Apabila yang dipindahkan itu merupakan hak menuntut hutang, maka pemindahan
itu disebut hiwalah al-haqq ( 3> 4 s= pemindahan hak)

b. Apabila yang dipindahkan itu kewajiban untuk membayar hutang, maka
pemindahan itu disebut hiwalah al-dain ( (3 4 sall= pemindahan hutang)

Sedangkan menurut ulama’ Hanafiyyah hiwalah ada dua yaitu hiwalah yang
berbentuk mutlak dan hiwalah yang berbentuk muqayyad.'?!

1) Pemindahan sebagai ganti dari pembayaran hutang pihak pertama kepada pihak
kedua yang disebut hiwalah al-muqoyyadah ( 332<)) 4 sall= pemindahan bersyarat).
Sebagai contoh A berhutang kepada B sebesar Rp.500.000,-. Sedangkan B juga

berhutang kepada C sebesar Rp.500.000,-. B kemudian memindahkan atau menglihkan
haknya untuk menuntut piutangnya yang berada pada C kepada A, sebagai ganti dari
pembayaran hutang B kepada A. Dengan demikian, hiwalah al-muqoyyad pada satu sisi
merupakan hiwalah al-haqq karena mengalihkan hak menuntut piutangnya dari C ke A.
sedangkan pada sisi lain , sekaligus merupakan hiwalah al-dain, karena B mengalihkan
kepada A mejadi kewajiban C kepada A.

2) Pemindahan hutang yang tidak ditegaskan sebagai ganti rugi dari pembayaran
hutang pihak pertama kepada pihak kedua yang disebut hiwalah al-muthlagah (4 s~
4allall= pemindahan mutlak).

Sebagai contoh A berhutang kepada B sebesar Rp.500.000,-. A mengalihkan
hutangnya kepada C sehingga C berkewajiban membayar hutang A kepada B tanpa
menyebutkan bahwa pemindahan hutang tersebut sebagai ganti rugi dari pembayaran
hutang C kepada A. Dengan demikian. Hiwalah al-mutlagah hanya mengandung hiwalah
al-dain saja, karena yang dipindahkan hanya hutang A kepada B menjadi hutang C kepada
B.

Kedua bentuk hawalah di atas hukumnya boleh berdasarkan sabda Rasulullah yaitu :
&l (ol e dia) s
Artinya: Barang siapa yang (haknya) dialihkan kepada orang yang kaya (muhal ‘alaih)
maka hendaklah ia menerima pengalian tersebut.
hiwalah yang berbentuk mutlaq memiliki beberapa perbedaan hal seperti berikut:

120 M.Ali Hasan, Berbagai Macam Transaksi Dalam Islam (Jakarta:PT RajaGrafindo Persada,
2004), h. 221.
12l ' Wahbah Az-Zuhaili, Op. cit, hlm.92.

80



i.  Apabila hawalah adalah berbentuk mutlaq dan pihak muhal ‘alaih tidak
memiliki tanggungan hutang kepada pihak muhil maka pihak muhal hanya
menagih pihak muhal ‘alaih untuk membayar tanggungan hutang yang ada di
dalam akad hiwalah saja (yaitu, tanggungan hutang pihak muhil kepada pihak
muhal).

il. Apabila hiwalah yang ada berbentuk mugayyad namun kemudian ternyata
pihak muhal ‘alaih tidak memiliki tanggungan hutang kepada pihak muhil
seperti jika tanggungan hutang yang ada merupakan harga pembelian barang
yang dijual oleh pihak muhil kepada pihak muhal ‘alaih dan barang yang dijual
tersebut ternyata mustahaq (ternyata hak milik orang lain bukan hak milik si
muhil yang menjualnya) maka hiwalah tersebut batal. Karena ketika didalam
hawalah tersebut dijelaskan bahwa yang dimaksud adalah tanggungan hutang
pihak muhal ‘alaih kepada pihak muhil, maka hutang tersebut sudah terikat
dengan akad hiwalah tersebut, namun ketika ternyata pihak muhal ‘alaih tidak
memiliki tanggungan hutang kepada pihak muhil maka sudah tentu akad
hiwalah tersebut batal dan tidak ada. Namun apabila akad hawalah tersebut
adalah berbentuk mjutlaq, dan ternyata pihak muhal ‘alaih tidak memiliki
tanggunagan hutang kepada pihak muhil maka akad hawalah tersebut tetap sah
dan tidak batal.

1il. Apabila akad hawalah berbentuk muqayyad kemudian pihak muhil meninggal
dunia sebelum pihak muhal ‘alaih membayarkan hutang yang ada kepada
poihak muhal padahal pihak muhil memiliki beberapa tanggungan hutang yang
lain selain tanggungan hutang kepada pihak muhal, sementara pihak mubhil
sudah tidak memiliki harta lagi selain harta yang berada di dalam tanggungan
pihak muhal ‘alaih, maka dalam kasus ini menurut Imam Abu Hanifah,
Muhammad dan Abu Yusuf pihak muhal statusnya tidak lebih berhak daripada
pihak-pihak yang berpiutang lainnya terhadap harta muhil yang berupa hutang
yang berda dalam tanggungan muhal ‘alaih tersebut.

Sebenarnya dalam hiwalah pada umunya berupa uang bukan barang. Namun jika
yang diperlakukan hutang piutang adalah barang maka dalam pengembaliannya harus sama
persis.

Dilihat dari jenis objeknya hiwalah dibagi menjadi dua yaitu:

1. Hiwalah Al Haqq (pemindahan hak/anak piutang) adalah hiwalah yang
merupakan hak untuk menagih piutang. Yang mengambil alih piutang harus
berhati-hati pada kredibilitas dan kemampuan pihak yang berutang selain harus

81



melihat keabsahan transaksinya. Hawalah Haq merupakan bandingan hawalah
terhadap hutang yang terjadi adalah perubahan dan pergantian individu al-
madiin (pihak yang berhutang) bagi pihak al-dayn (yang berpiutang) atau
dengan kata lain mengganti al-madiin (yaitu muhil) dengan al-madiin yang lain
(yaitu al-muhal ‘alaih). Di dalam hawalah terdapat hutang, pihak al-mubhil
adalah pihak yang berhutang (al-madiin). Karena ia meng-ihalah-kan kepada
pihak lain yaitu al-muhal ‘alaih untuk membayar tanggungan hutangnya.
Hawalah terhadap hutang hukumnya boleh berdasarkan kesepakatan ulama.
Hawalah haq hukumnya juga boleh berdasarkan kesepakatan keempat madzab,
tidak hanya menurut selain ulama Hanafiyah saja seperti yang telah dipahami
oleh sebagian pakar syari’at dan hukum, karena hawalah yang berbentuk
muqoyyat yang di syari’atkan, menuurt ulama Hanafiyah mencakup hiwalatul
haq. Karena di dalah hiwalah yang berbentuk muqoyyat, seseorang (maksudnya
muhil) disamping sebagai al-madiin (pihak yang berhutang) kepada seseorang
yaitu al-muhal, ia juga sebagai al-dayn (yang berpiutang) kepada orang lain
yaitu al-muhal ‘alaih. Lalu ia mengadakan akad hawalah agar pihak yang
berpiutang kepadanya, yaitu al-muhal mengambil pembayaran hutangnya dari
pihak yang berhutang kepada pihak al-muhil yaitu pihak muhal ‘alaih. Ini
adalah hiwalatul haq dan pada waktu yang sama juga merupakan bentuk
hawalah terhadap hutang.

Adapun selain ulama Hanafiyah yang memperbolehkan hawalatul haq, maka
sandarannya adalah kemutlakan diberbolehkannya hawalah oleh syari’at, baik apakah
setelah itu hawalah tersebut dalam bentuk penjualan atau penukaran hutang dibayar dengan
hutang atau tidak.

Karena mereka berbeda pendapat seputar masalah menjual hutang dengan hutang
atau menghibahkannya kepada selain pihak yang berhutang. Ulama Malikiyah dan
Syafi’iyah memperbolehkan hal tersebut dengan beberapa syarat seperti ‘iwad (sesuatu
yang menjadi penggganti atau penukar) harus diterima atau dipastikan di majlis jual beli
yang dilakukan, hutang yang dijual bukan berbentuk makanan, sesuatu yang dijadikan
harga pembayaran harus tidak sejenis hutang yang dijual, penjualan hutang tersebut tidak
boleh pada pihak yang bersengketa dengan pihak yang berhutang agar dalam transaksi
tersebut tidak mengandung sesuatu yang menyusahkan pihak al-madiin. Menurut mereka
hiwalatul haq bukanlah termasuk bentuk penjualan hutang dengan hutang. Sementara itu
ulama Hanabila tidak memperbolehkan menjual hutang dengan hutang atau
menghibahkannya kepada selain al-madiin.

82



Kesimpulannya adalah bahwa hiwalah menurut fuqoha bukan merupakan bentuk jua
beli, akan tetapi merupakan sebuah akad tersendiri yang berbeda dengan akad jual beli
dalam hal syarat dan konsekuensi-konsekuensinya. Sementara ulama Malikiyah dan
Syafi’iyah yang memperbolehkan menghibahkan hutang kepada selain al-madiin, maka
menurut mereka di dalam akad ini Nampak terlihat akad hiwalatul haq dalam bentuknya
yang sempurna dan jelas akan tetapi harus dengan terpenuhnya syarat-syarat hibah seperti
adanya ijin untuk melakukan al-qobdhu (serah terima sesuatu yang dihibahkan) dan syarat-
syarat jual beli hutang.'??

2. Hawalah Dayn. Hawalah ini adalah pemindahan hutang kepada orang lain yang
mempunyai hutang kepadanya. Ini berbeda dari hawakah haq. Pada hakekatnya
hawalah dayn sama pengertiannya dengan hawalah yang telah diterangkan di

depan.'??

3 Beban Muhil Setelah Hiwalah
Apabila hiwalah berjalan sah, dengan sendirinya tanggung jawab muhil gugur. Andai
kata muhal ‘alaih mengalami kebangkrutan atau membantah hiwalah atau meninggal dunia,
maka hiwalah tidak boleh kembali lagi kepada muhil, hal ini adalah pendapat ulama’
jumhur.

Muhammad syafi’i Antonio mengemukakan, bahwa manfaat hiwalah di antaranya

adalah sebagai berikut :
a. Memungkinkan penyelesaian hutang dan piutang dengan cepat dan simultan.
b. Tersedianya talangan dana untuk hibah bagi yang membutuhkan.
c. Dapat menjadi salah satu sumber pendapatan non pembiayaan bagi bank syari’ah.

Menurut madzab Maliki, bila muhil telah menipu muhal, ternyata muhal’alaih orang
fakir yang tidak memiliki sesuatu apapun untuk membayar, maka muhal boleh kembali lagi
pada muhil. Menurut Imam Malik, orang yang meng-hiwalah-kan hutang kepada orang
lain, kemudian muhal’alaih mengalami kebangkrutan atau meninggal dunia dan ia belum
membayar kewajiban, maka muhal tidak boleh kembali kepada mubhil.

Abu Hanifah, Syarih. Dan Utsman berpendapat bahwa dalam keadaan muhal’alaih
mengalami kebangkrutan atau meninggal dunia, maka orang yang mengutangkan (muhal)
dapat kembali lagi kepada muhil untuk menagihnya.

Hukum hiwalah adalah mubah sepanjang tidak merugikan semua pihak, berdasarkan
hadis NAbi Muammad SAW yang artinya :

122 Ali Hasan, Berbagai Transaksi dan Fiqih( Figih Muamalat) PT Raja Gravindo Jakarta, h 254-255
123 Ibid, h 162

83



Artinya: “Orang yang mampu membayar hutang haram melalaikan hutang, maka jika
salah seorang kamu memindahkan hutangnya maka hendaklah diterima pemindahan
hutang itu, asalkan orang yang menerima pemindahan sanggup memmbayarnya” (HR.
Ahmad dan Haihaqi)

Sedang dalam buku Ensiklopedia Figih Muamalah dijelaskan bahwa mayoritas ulama
Syafi’iyah dan Hanabilah berpendapat bahwa jika hawalah telah sah, muhil (orang yang
memindahkan) terbebas dari tanggungan hutangnya kepada muhal (orang yang menerima
pindahan) dan tidak ada hak bagi muhal untuk mengembalikan tanggungan kepada mubhil
meskipun hak itu sulit diselesaikan karena muhal’alaih (orang yang berhutang kepada
muhil) menunda-nunda, jatuh pailit, atau meninggal dunia.

Malikiyah berpendapat bahwa muhil (orang yang memindahkan) tidak terbebas dari
tanggungan. Muhal (orang yang menerima pindahan) boleh mengembalikan hawalah
kepada muhil jika muhal’alaih (orang yang berhutang kepada mubhil) jatuh pailit dan ia
(muhal) tidak mengetahuinya.'?*

Abu Hanifah berpendapat bahwa muhal (orang yang menerima pindahan) boleh
mengembalikan hawalah kepada muhil (orang yang memindahkan) jika muhal’alaih (orang
yang berhutang kepada muhil) meninggal dunia dalam kondisi pailit atau ia menyangkal
hutangnya dengan bersumpah dihadapan hakim. Abu Yusuf dan Muhammad
menambahkan, jika muhal’alaih (orang yang berhutang kepada muhil) mendapat
pembatasan untuk membelanjakan hartanya karena jatuh pailit.

Pendapat lain mengatakan jika hawalah dilakukan dengan kerelaan muhal (orang
yang menerima pindahan) sedang muhal’alaih (orang yang berhutang kepada muhil) orang
yang mampu dam au membayar, muhal tidak boleh menarik kembali transaksi hawalah
terhadap mubhil karena muhil telah terbebas dari tanggungan ketika hawalah terjadi dan
hutang telah terpindahkan darinya. Jika hawalah dilakukan ranpa kerelaaan mubhal,
sementara muhal’alaih orang yang jatuh pailit atau meninggal dunia, muhal boleh menuntut
kembali haknya kepada muhil karena muhal tidak dapat menunaikan kewajibannya. Di
samping itu, muhal juga tidak wajib menerima hawalah kepada orang yang tidak mampu
melaksanakan kewajibannya karena dapat merugikan.

4 Unsur Kerelaan Dalam Hiwalah
a. Kerelaan Muhal
Mayoritas ulama Hanafiyah, Malikiyah, dan Syafi’iyah berpendapat bahwa kerelaan
muhal adalah hal yang wajib dalam hawalah karena hutang yang dipindahkan adalah

124 Miftahul Khairi,dkk, Ensiklopedi Figih Mu'amalah (Yogjakarta: Maktabah Al-hanif, 2009), h.
218.

84



haknya, maka tidak dapat dipindahkan dari tanggungan satu orang kepada yang lainnya
tanpa kerelaannya. Demekian ini karena penyelesaiantanggungan itu berbeda-beda: bisa
mudah, sulit, cepat dan tertunda-tunda.

Hanabilah berpendapat bahwa jika muhal’alaih itu mampu membayar tanpa menunda-
nunda dan tidak membangkang, muhal wajib menerima pemindahan itu dan tidak
disyaratkan adanya kerelaan darinya. Mereka mendasarkan hal ini kepada hadits yang telah
disebutkan di atas.

Yang jelas alasan mayoritas ulama mengenai tidak adanya kewajiban muhal untuk
menerima hawalah adalah karena muhal’alaih kondisinya berbeda-beda: ada yang mudah
membayar, ada yang sulit, ada yang cepat membayar, dan ada yang menunda-nunda
pembayaran. Dengan demikian, jika muhal’alaih mudah dan cepat membayar hutangnya,
dapat dikatakan bahwa muhal wajib menerima hawalah. Namun jika muhal’alaih termasuk
orang yang sulit dan suka menunda-nunda membayar hutangnya, semua ulama berpendapat
muhal tidak wajib menerima hiwalah. Dengan demikian juga didasarkan kepada hadits di
atas

b. Kerelaan Muhal’alaih
Mayoritas ulama’ malikiyyah, syafi’iyyah dan hanabilah berpendapat bahwa tidak
ada syarat kerelaan muhal ‘alaih. Ini berdasarkan hadits:
Artinya: “jika salah seorang dari kamu sekalian dipindahkan hutangnya kepada orang
banyak, ikutilah (terimalah)”(Riwayat: Bukhori dan Muslim). Disamping itu hak ada pada
muhil (orang yang memindahkan) dan ia boleh menerimanya sendiri atau mewakilkan
kepada orang lain.

Hanafiyyah berpendapat bahwa disyaratkan adanya kerelaan muhal ‘alaih karena setiap
orang mempunyai sikap yang berbeda dalam menyelesaikan urusan hutang piutangnya,
maka ia tidak wajib dengan sesuatu yang bukan menjadi kewajibannya.

Pendapat yang falid Pendapat yang falid adalah tidak disyaratkan adanya kerelaan
muhal ‘alaih berdasarkan hadits di atas. Disamping itu muhal ‘alaih akan membayar
hutangnya dengan jumlah yang sama kepada siapa saja dari keduanya (muhil atau muhal).

5 Akibat Hukum
Jika akad hiwalah telah terjadi, maka akibatnya :'?°
a. Jumhur ulama berpendapat, bahwa kewajiban pihak pertama untuk membayar
hutang kepada pihak kedua dengan tersendirinya akan terlepas (bebas).
Sedangkan menurut sebagian para ulama madzab Hanafi, antara lain Kamal bin

125 M.Ali Hasan, Berbagai Macam Transaksi Dalam Islam (Jakarta:PT RajaGrafindo Persada,
2004), h .224-225.

85



Humman, kewajiban tersebut masih tetap ada, selama pihak ketiga belum
melunasi hutangnya kepada pihak kedua.

b. Akad hiwalah menyebabkan lahirnya hak bagi pihak kedua untuk menuntut
pembayaran hutang kepada pihak ketiga.

c. Madzab Hanafi yang membenarkan terjadi hiwalah al-muthlagah berpendapat,
bahwa jika akad hiwalah al-muthlaqah terjadi karena inisiatif dari pihak pertama,
maka hak dan kewajiban antara pihak pertama dan pihak ketiga yang mereka
tentukan ketika melakukan akad hutang piutang sebelumnya, masih tetap
berlaku, khususnya jika jumlah hutang piutang antara ketiga pihak tidak sama.

6 Berakhirnya Akad Hiwalah

Akad hiwalah berakhir jika terjadi hal-hal berikut:'?

a. Salah satu pihak yang melakukan akad tersebut membatalkan akad hiwalah,
sebelum akad itu berlaku secara tetap

b. Pihak ketiga melunasi hutang yang dialihkan kepada pihak kedua.

c. Jika pihak kedua meninggal dunia, sedangkan pihak ketiga merupakan ahli waris
yang mewarisi harta pihak kedua.

d. Pihak kedua menghibahkan atau menyedekahkan harta yang merupakan hutang
dalam akad hiwalah tersebut kepada pihak ketiga.

e. Pihak kedua membebaskan pihak ketiga dari kewajibannya untuk membayar hutang
yang dialihkan tersebut.

Dalam refrensi lain dijelaskan bahwa akad hawalah akan berakhir ketika terjadi
pembatalan, dan muhal memiliki hak untuk melakukan penagihan kembali kepada mubhil.
Menurut hanafiyah, ketika muhal’alaih mengalami kebangkrutan, maka akad dinyatakan
berakhir dan hak penagihan beralih kepada muhil. Menurut Hanabilah, Syafi’iyah dan
Malikiyah ketika akad hawalah telah dilakukan secara sempurna, hak penagihan dan beban
hutang tidak bisa dialihkan kembali pada mubhil.

Jika muhal’alaih mengalami kebangkrutan dan muhal tidak diberitahu oleh mubhil,
maka ia tetap berhak melakukan penagihan terhadap muhil. Karena, ia diibaratkan membeli
sesuatu yang bersifat majhul (tidak diketahui) dan mengandung unsure gharar (ketidak
pastian).

126 Ibid, h. 225

86



C. Soal — Soal Latihan

NNk R =

Jelaskan Pengertian Utang Piutang !

Jelaskan Dasar Hukum Utang Piutang!

Sebutkan Rukun dan Syarat Syah Utang Piutang !
Jelaskan Prinsip — Prinsip Dasar Utang Piutang !
Jelaskan Pengertian Hiwalah !

Jelaskan Hubungan Majikan Dengan Pekerja !
Jelaskan Konsep Upah Islam !

87



BAB VIII
SYIRKAH DAN MUDHARABAH

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Syirkah,
Hukum dan Macam Syirkah, Pengertian Mudharabah, Dasar Hukum Mudharabah, Jenis
Mudharabah, dan Rukun Mudharabah.

Tujuan Intruksional Khusus

Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Syirkah

- Memahami dan Menjelaskan Hukum dan Macam Syirkah
- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Mudharabah

- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Mudharabah
- Memahami dan Menjelaskan Jenis Mudharabah

- Memahami dan Menjelaskan Rukun Mudharabah

Petunjuk Untuk Mahasiswa

1.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti

kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi
pokok bahasan yang telah ditentukan.
Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai
sumber jawabannya.
Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature
berikut :
A. Wahbah Al-Zubhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.
D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

88



E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Haq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A. Syirkah

1. Pengertian Syirkah

Kata syirkah dalam bahasa Arab berasal dari kata syarika (fi’il madhi), yasyraku (fi’il

mudhari’), syarikan/syirkatan/syarikatan (mashdar/kata dasar); artinya menjadi sekutu atau
temannya.'?” Menurut arti asli bahasa Arab (makna etimologis), syirkah berarti campur.'?®
Kata dasarnya boleh dibaca syirkah, boleh juga dibaca syarikah. Akan tetapi, menurut Al-
Jaziri dalam Al-Figh ‘ala al-Madzahib al-Arba’ah, dibaca syirkah lebih fasih (afshah).'?’
Adapun syirkah secara hukum syara’ adalah suatu akad antara dua pihak atau lebih, yang
bersepakat untuk melakukan suatu usaha dengan tujuan memperoleh keuntungan. '

2. Hukum dan Macam Syirkah

Syirkah hukumnya ja'iz (mubah), berdasarkan dalil Hadis Nabi saw. berupa taqrir
(pengakuan) beliau terhadap syirkah. Pada saat beliau diutus sebagai nabi, orang-orang
pada saat itu telah bermuamalah dengan cara ber-syirkah dan Nabi saw. membenarkannya.
Nabi saw.

Hadits Nabi Muhammad:

(Sl 5 2503 sl ol 5 ) Lagh (pa iin A 43 L8 16 dun Lia Lo 2 Gy ol La S5l B L) Jlai d 6

Artinya: Allah SWT. Berfirman, "aku adalah yang ketiga pada dua orang yang bersekutu,
selama salah seorang dari keduanya tidak menghianati temannya, aku akan keluar dari
persekutuan tersebut apabila salah seorang menghianatinya.” (HR. Abu Dawud dan
Hakim dan menyahihkan sanadnya).

127 Ahmad Warson Munawwir, 4/-Munawwir (Surabaya: Pustaka Grafindo, 1997), h. 715

128 Moh. Rifa’i dkk, Tarjamah Khulashah Kifayatul Akhyar, (Semarang: Toha Putra, 1978), h. 209
129 Tagiyuddin An-Nabhani, An-Nizhdm al-Iqtishddi fi al-Islam.(Beirut: Darul Ummah. 1990), h. 58
130 Ibid, h. 146

89



Berdasarkan kajian terhadap berbagai hukum syirkah dan dalil-dalilnya, terdapat lima
macam syirkah dalam Islam: yaitu:

a. Syirkah man. Syirkah man adalah dua orang berkongsi dalam suatu urusan tertentu,
tidak di dalam semua harta mereka, misalnya bersekutu dalam dalam membeli suatu
barang. Hal demikian hukumnya boleh.'*!

b. syirkah indn. syirkah antara dua pihak atau lebih yang masing-masing memberi
kontribusi kerja (‘amal) dan modal (mal). Syirkah ini hukumnya boleh berdasarkan
dalil As-Sunnah dan Ijma Sahabat. Contoh syirkah inan: A dan B insinyur teknik
sipil. A dan B sepakat menjalankan bisnis properti dengan membangun dan
menjualbelikan rumah. Masing-masing memberikan konstribusi modal sebesar Rp
500 juta dan keduanya sama-sama bekerja dalam syirkah tersebut. menurut mazhab
Maliki dan Syafi’i, syirkah ini sah dengan syarat modal keduanya satu macam, lalu
dijadikan satu sehingga tidak dapat dibedakan lagi mana barang seseorang dan mana
milik yang lain. Adapun kalau modal mereka sama tetapi salah seorang diantara
mereka mensyarakatkan supaya memperoleh lebih banyak laba , maka syirkah
menjadi batal. Berbeda dengan pendapat Imanm Hanafi, syirkah demikian adalah
syah, meskipun yang mensyaratkan itu baru dalam masalah perniagaan serta lebih
banyak.!3? syirkah ini, disyaratkan modalnya harus berupa uang (nuqiid); sedangkan
barang (‘urQidh), misalnya rumah atau mobil, tidak boleh dijadikan modal syirkah,
kecuali jika barang itu dihitung nilainya (qimah al-‘urGdh) pada saat akad.
Keuntungan didasarkan pada kesepakatan, sedangkan kerugian ditanggung oleh
masing-masing mitra usaha (syarik) berdasarkan porsi modal. Jika, misalnya,
masing-masing modalnya 50%, maka masing-masing menanggung kerugian sebesar
50%. Diriwayatkan oleh Abdur Razaq dalam kitab Al-Jami‘, bahwa Ali bin Abi
Thalib ra. pernah berkata, "Kerugian didasarkan atas besarnya modal, sedangkan
keuntungan didasarkan atas kesepakatan mereka (pihak-pihak yang bersyirkah).!*3

c. syirkah abdan. Syirkah 'abdan adalah syirkah antara dua pihak atau lebih yang
masing-masing hanya memberikan konstribusi kerja (‘amal), tanpa konstribusi
modal (mal) yang hasilnnya mereka bagi sama rata. Konstribusi kerja itu dapat
berupa kerja pikiran (seperti pekerjaan arsitek atau penulis) ataupun kerja fisik
(seperti pekerjaan tukang kayu, tukang batu, sopir, pemburu, nelayan, dan
sebagainya). Hukumnya adalah sah menurut Mazhab Maliki dengan syarat mereka

Bl Syaikh Muhammad bin ‘Abdurrahman ad-Dimassyqi, Figih Empat Mazhab, (Bandung:
HASYIMI Press, 2011) h. 266

132 Ibid, h. 267

133 Ibid, h. 151

90



harus berserikat dalam satu pekerjaan dan disatu tempat. Menurut Mazhab Hanafi
boleh saja meskipun pekerjaan berbeda pekerjaan dan tempatnya. Mazhab Hambali
membolehkan dalam segala hal. Adapun pendapat Madzhab Syafi’i: Syirkah abdan
adalah batal.

d. syirkah wujiih. syirkah wujuh adalah berserikat dua orang terkemuka atau lebih
untuk membeli suatu barang perniagaan dengan harta yang ditangguhkan untuk
mereka jual lagi dan keuntungannya dibagi di antara mereka. Hukumnya adalah
syah. Dengan syarat tidak ada modal, dan salah seorang diantara mereka
mengatakan kepada yang lain “kami berserikat atas barang yang dibeli oleh salah
seorang kita dalam suatu tanggungn bersama.

e. syirkah mufdwadhah. menurut pendapat Mazhab Hanafi syirkah mufawadhah ialah
dua orang berserikat pada suatu usaha yang mereka miliki, seperti emas dan mata
uang, dan harus bersamaan modalnya. Oleh karena itu, menurutnya jika modalnya
tidak sama perkongsian menjadi tidak sah. Setiap keuntungan yang diperoleh salah
seorang diantara mereka menjadi milik mereka berdua, dan setiap hal yang
dijaminkan oleh salah seorang diantara mereka dari harta rampasan atau lainnya
menjadi penjamin dari yang lain.

Madzhab Maliki berpendapat: dalam syirkah muafadhah boleh tidak sama besar
modalnya, dan keuntungan dibagi meneurut perbandingan persentase masing-masing modal
yang ditanam. Masing-masing menjadi penjamin terhadap yang lain, tetapi tidak dalam
masalah rampasan. Tidak ada perbedaan antara modal yang ditanam baik berupa barang
maupun uang. Juga tidak dibedakan antara menjadikan perkongsian tersebut semua harta
yang dimiliki atau sebagiannya saja untuk usaha, serta sama saja antara harta mereka
apakah dicampur menjadi satu sehingga tidak dapat dibedakan atau dapat dibedakan
sesudah dicampur menijadi satu, dan kekuasaan berada pada keduanya. Menurut pendapat
Hanafi Syirkah hukumnya tetap sah meskipun harta masing-masing perkongsian berada di
tangannya dan tidak dikumpulkan. Adapun pendapat madzha Syafi’i dan Hambali bahwa
syirkah demikian tidak sah. Menurut mazhab Syafi’i: dan tidak ada perkongsian muafadhah
(hukumnya batal).

3. Rukun Syirkah
Adapun Rukun syirkah, yaitu

a. Ada sighotnya (lafadz akad)

b. Ada orang yang berserikat

c. Ada pokok pekejaannya

91



B. Mudharabah
1. Pengertian Mudharabah
Mudharabah dapat di definisikan sebagai sebuah perjanjian antara dua belah pihak
dimana satu pihak, pemilik modal (shahibul mal) mempercayakan sejumlah dana kepada
pihak lain, pengusaha (mudharib) untuk menjalankan suatu aktivitas usaha. Sedangkan
dalam ilmu Figih Mudharabah didefinisikan sebagai akad persekutuan dalam keuntungan
dengan modal dari satu pihak dan kerja dari pihak lain.
2. Dasar Hukum Mudharabah
Firman Allah SWT:
Artinya :dan dari orang-orang yang berjalan dimuka bumi mencari sebagian karunia Allah
SWT...” (Q.S. Al-Muzzamil : 20)
Yang menjadi argument dari al muzzamil: 20 adalah adanya kata yadhribun yang sama
dengan akar kata mudharabah yang berarti melakukan suatu perjalanan usaha.
Firman Allah SWT:
Artinya : Apabila Telah ditunaikan shalat, Maka bertebaranlah kamu di muka bumi, dan
carilah karunia Allah (Q.S. Al-Jumuah: 10)
Firman Allah SWT:
Artinya: Tidak ada dosa bagimu untuk mencari karunia dari Tuhanmu. (Al-Bagarah: 198)
Hadits Nabi Muhammad SAW:
Artinya: Diriwayatkan dari Ibnu Abbas, bahwa Sayyidina Abbas bin Abdul Muntalib jika
memberikan dana kepada mitra usahanya secara Mudharabah ia mensyaratkan agar
dananya tidak dibawa mengarungi lautan, menuruni lembah yang berbahaya, atau
membeli ternak. Jika menyalahi aturan tersebut , maka yang bersangkutan bertanggung
jawab atas dana tersebut. Disampaikanlah syarat-ayrat tersebut kepada Rasulullah, dan
Rasulullah pun membolehkannya.”(HR. Thabrani).
Hadits Nabi Muhammad SAW:
Artinya: Dari shalih bin shuhaib ra. Bahwa rasulullah saw bersabda, * tiga hal yang
didalamnya terdapat tiga keberkatan : jual beli secara tangguh, muqgharadah
(mudharabah), dan mencampur gandum untuk keperlan rumah, bukan untuk dijual.” (HR.
Ibnu Majah)™?
Ijma

134 Muhammad Syafi’l Antonio, Bank Syariah,dari Teori ke Praktik (Jakarta: Gema Insani, 2001) h.
95

92



Diantara ijma’ dalam mudharabah, adanya riwayat yang menyatakan bahwa jemaah
dari sahabat menggunakan harta anak yatim untuk mudharabah. Perbuatan tersebut tidak
ditentang oleh sahabat lainnya. !’

Qiyas

Mudharabah diqiyaskan kepada al-Musyagah (menyuruh seseorang untuk
mengelola kebun). Selain diantara manusia ada yang miskin dan ada pula yang kaya. Disatu
sisi banyak orang kaya yang tidak dapat mengelola hartanya. Disisi lain tidak sedikit orang
yang mau bekerja tetapi tidak memiliki modal. Dengan demikian adanya mudharabah
ditujukan antara lain untuk memenuhi kebutuhan kedua golongan diatas, yakni untuk
kemaslahatan umat manusia dalam rangka memenuhi kebutuhan mereka. !

3. Jenis-jenis Mudharabah
Secara umum, mudharabah terbagi menjadi dua jenis yaitu:'3’

a. Mudharabah Muthlaqah. Mudharabah Muthlagah adalah bentuk kerjasama antara
shahibul maal dan mudharib yang cakupannya sangat luas dan tidak dibatasi oleh
spesifikasi jenis usaha, waktu, dan daerah bisnis.

b. Mudharabah Muqayyadah. Mudharabah Muqayyadah atau disebut juga dengan
istilah restricted mudharabah/specified mudharabah adalah kebalikan dari
mudharabah muthlagah. Si mudarib dibatasi dengan batasan jenis usaha, waktu,
atau tempat usaha. Adanya batasan ini seringkali mencerminkan kecenderungan
umum si shahibul maal dalam memasuki jenis dunia usaha.

4. Syarat-syarat Mudharabah

Adapun syarat-syarat mudharabah, yaitu,

a. Syarat Agidani. Disyaratkan bagi orang yang akan melakukan akad, yakni
pemilik modal dan pengusaha adalah ahli dalam mewakilkan atau menjadi wakil,
sebab mudharib mengusahakan harta pemilik modal, namun dalam hal ini
mudharabah diperbolehkan bagi orang kafir dzimmi atau orang kafir yang
dilindungi dinegara Islam. Adapun ulama malikiyah memakruhkan mudharabah
dengan kafir dzimmi jika mereka tidak melakukan riba.

b. Syarat Modal
Adapun syarat-syarat modal, yaitu:

- Modal harus berupa uang atau sejenisnya yang memungkinkan dalam

perkongsian (A4sy-Syirkah).

135 Ibid, h. 96
136 Rachmat Syafe’l, Figih Muamalah (Bandung: Pustaka Setia, 2004) h. 226
137 Muhammad Syafi’l Antonio, Op. Cit, hal. 97

93



Modal arus jelas dan memiliki ukuran
Modal tidak berupa hutang
Modal harus diberikan kepada pengusaha.
g. Syarat-Syarat Laba

Adapun syarat-syarat Laba, yaitu:

- Laba harus memiliki ukuran

- Laba harus berupa bagian yang umum'?®
5. Ketentuan-Ketentuan Dalam Mudharabah

Adapun ketentuan-ketentuan dalam mudharabah, yaitu:'*

a. Modal mudharabah harus berupa mata uang penuh yang ditentukan sewaktu akad
dan diserahkan kepada pihak pengusaha setelah selesai ijab sesuai dengan yang
telah disepakati.

b. Pembagian keuntungan tidak sah jika hanya dilakukan sebelah pihak.

c. Dasar dari pembiayaan mudharabah adalah modal berasal dari pihak pemodal
sedang kerja dilakukan oleh pihak pengusaha.

d. Jika dalam usaha megalami kerugian maka kerugian ditanggung oleh pihak
pemodal.sedangkan pihak pengusaha menanggung kerugian berupa tidak
mendapatkannya hasil jerih payah selama usaha itu berjalan.

e. Mudharabah dapat dibubarkan oleh pemilik modal pada waktu kapanpun sebelum
usaha tersebut dimulai.

f. Usaha yang dijalankan harus halal.

g. Mudharabah harus dilakukan oleh dua pihak dan disahkan oleh hokum yang
berlaku.

h. Dilarang mencampur adukan harta mudharabah dengan harta pribadi atau harta
lainnya.

1. Perjanjian mudharabah selesai dengan jangka waktu yang telah disepakati atau
meninggalnya salah satu pihak.

j. Jika terjadi pembatalan maka modal dan untung harus dikembalikan kepada
pemodal, dan pengusaha berhak menuntut upah atas usaha yang sudah dijalankan

k. Jika terjadi suatu kerusakan maka kerusakan tersebut dapat diganti dari
keuntungan yang sudah ada

5 Rukun Mudharabah

138 Rachmat Syafe’l, Op. cit, h.228
139 Warkum Sumitro, Asas-Asas Perbankan Islam dan Lembaga-Lembaga Terkait (Jakarta: PT. Raja

Grafindo Persada, 2004) h. 101

94



Para ulama berbeda pendapat tentang rukun mudharabah. Ulama Hanafiyah
berpendapat bahwa rukun mudharabah adalah ijab dan qabul, yakni dengan menggunakan
lafadz mudharabah, muqaridah, muamalah, atau kata-kata yang searti dengannya.

Jumhur ulama berpendapat bahwa rukun mudharabah ada tiga yaitu:

a. Dua orang yang melakukan akad (al-agidani)
. Modal (ma’qudalaih)
c. Sighat (ijab dan gabul)

Sedangkan ulama salafiyah lebih merinci lagi menjadi lima rukun, yaitu modal,

pekerjaan, laba, sighat, dan dua orang yang akad.'*
6 Hikmah Disyariatkan Mudharabah

Islam mensyariatkan kerjasama mudharabah untuk memudahkan orang pelaku
usaha dalam menjalankan usahanya, karena sebagian mereka memiliki harta namun tidak
mampu mengelola hartanya, dan disana ada orang yang tidak memiliki harta namun
memiliki kemampuan untuk mengelola dan mengembangkannya.

Maka syariat memperbolehkan kerjasama ini agar mereka bisa saling mengambil
manfaat diantara mereka. Shahibul Mal (investor) memanfaatkan keahlian Mudharib
(pengelola), dimana dia memanfaatkan harta dan dengan demikian terwujudlah kerjasama
harta dan amal. Karena Allah tidak mensyariatkan satu akad kecuali untuk kemaslahatan
serta menolak kerusakan'*!

7 Berakhirnya Usaha Mudharabah
Berakhirnya suatu usaha mudharabah dapat terjadi apa bila terjadi hal-hal sebagai
berikut :'%?

a. Debitur telah membayar lunas atas modal yang diterimanya.

b. Pembatalan perjanjian mudharabah yang dilakukan oleh pihak debitur.

c. Musnahnya objek pembiayaan.

d. Terjadinya kerugian total yang dialami oleh kreditur sehingga menyebabkan tidak
sanggupnya mengembalikan modal dari debitur.

e. Kreditur mengakhiri pembiayaan apabila usahanya mengalami kerugian terus
menerus.

140 Rachmat Syafe’l, Op. Cit, h. 226
14! Ahmad Sarwat, Seri Figih Kehidupan (Jakarta Selatan: DU Publishing) hal. 159-160
192 Warkum Sumitro, Op. Cit. hal. 100

95



C. Soal — Soal Latihan

1.

AR

Jelaskan Pen gertian Syirkah !

Jelaskan Dasar Hukum dan Macam Syirkah!
Jelaskan Pengertian Mudharabah !

Jelaskan Dasar Hukum Mudharabah !
Jelaskan Jenis Mudharabah !

Jelaskan Rukun Mudharabah !

96



BAB IX
MUSAQAH, MUZARA’AH DAN MUKHABARAH

Tujuan Intruksional Umum
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Musaqah,

Syarat dan Rukun Musaqah, Pengertian muzara’ah, Dasar Hukum Muzara’ah, Rukun dan
syarat muzara’ah, Berakhirnya Muzara’ah, Pengertian Mukhabarah, Rukun dan Syarat
Mukhabarah, dan Dasar Hukum Mukhabarah

Tujuan Intruksional Khusus
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Musaqah

- Memahami dan Menjelaskan Syarat dan Rukun Musaqah

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Muzara’ah

- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Muzara’ah

- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Mukhabarah
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Mukhabarah

Petunjuk Untuk Mahasiswa

1.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi
pokok bahasan yang telah ditentukan.

Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai
sumber jawabannya.

Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature
berikut :

A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.

97



C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Hagq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A. Musaqah
1. Pengertian Musaqah
Secara etimologi, mudagah (3¥ls<) diambil dari asal kata saqiyyun (=) yang punya arti
penyiraman tanaman. !4’
Secara terminologi.
ol O Laslea | )8 Al 0 (o Ay 555 G o3gay 0l e a5 Dl Gkl b
Artinya: “Penyerahan pohon kepada orang yang akan mengurusnya dengan perjanjian
akan mendapatkan sebagian dari buahnya'**
L 5l ) Ao L Jamy (g ()l da 5adlas
Artinya: "Suatu akad dengan memberikan pohon kepada penggarap agar dikelola dan

hasilnya akan dibagi di antara keduanya".'®

sle A ls Bl dgaid ovie Lagl (5 e 28l (3 Gma s me e Jad ) Jai e o e ALl dalay 0 o8 5

Legd 33 52 sall gl Zaalall 5 a1
Artinya: "Mempekerjakan orang lain untuk menggarap kurma atau pohon anggur, dengan
perjanjian dia akan menyiram dan mengurusnya, kemudian buahnya yang baru atau yang

telah ada untuk mereka berdua"'**

143 Ibnu Umar, M. Nawawi Tausyih ala Ibnu Qasim. (Surabaya: Maktab al-Hidayah), h.165

144 Ibid, h. 165
145 Syafi'l, Rahmat. 2004 Figih Muamalah, Bandung, Pustaka Setia.

146 As'ad, H. Aliy.1979 Fathul Mu'in, Yogyakarta, Menara Kudus

98



2. Syarat dan Rukun Musaqah
Adapu Syarat-syarat Musaqgah: '
a. Ahli di dalam akad
b. Menjelaskan bagian penggarap
¢. Membebaskan pemilik dari pohon
d. Hasil dari pohon dibagi antara orang yang melangsungkan akad
e. Sampai batas akhir
Adapun Rukun Musagqah :
1) Dua orang yang akad, disayaratkan harus baligh dan berakal.
2) Obyek musaqah. (semua kebun dan pohon yang berbuah). Akad dilakukan sebelum
buah tampak dan dapat diperjual belikan
3) Pekerjaan. Pekerjaan hendaknya ditentukan masanya, misalnya satu tahun, dua
tahun atau lebih. Minimal kira menurut kebiasaan dalam masa itu pohon sudah
berbuah
4) Buah. hasil dari kebun hendaknya ditentukan bagian masing-masing, misalnya
seperdua, sepertiga, atau berapa saja asal berdasarkan kesepakatan keduanya pada
waktu akad.'*8
5) Sighat. yang dilakukan kadang-kadang dengan jelas dan samaran, disyaratkan
dengan lafadzkan bagi yang mampu berbicara, agar akad menjadi lazim.

B. Muzara’ah
1. Pengertian muzara’ah

Menurut bahasa, al-muzara’ah memiliki dua arti, pertama adalah tharh al-zur’ah
(melemparkan tanaman), maksudnya adalah al-hadzar (modal). Makna yang pertama
adalah makna majas dan makna yang kedua ialah makna hakiki.'*® “Al-Muzara’ah
menurut bahasa adalah muamalah terhadap tanah dengan (imbalan) sebagian apa yang
dihasilkan darinya”.!>® Sedangkan yang dimaksud di sini adalah memberikan tanah kepada
orang yang akan menggarapnya dengan imbalan ia memperoleh setengah dari hasilnya atau
yang sejenisnya. Menurut istilah muzara’ah didefiniskan oleh para ulama seperti yang

147 Rahmat Syafi’i, Op. cit. h. 214

148 Rasjid, Sulaiman, Figh Islami"Hukum Figih Islam Lengkap".(Bandung: Sinar Baru Algensindo.
1994), h 301

199 Abdurrahman al-jaziri, Figih ‘Ala Madzahib al-Arba’ah, hlm,1.

150 Abdul Azhim bin Badawai al-Khalafi, Disalin dari kitab: Al-Wajiiz fii Fighis Sunnah wal
Kitaabil Aziiz, Edisi Indonesia Panduan Figih Lengkap, ter. Team Tashfiyah LIPIA, (Jakarta: Penerbit
Pustaka Ibnu Katsir, 2007)

99



dikemukakan oleh Abd al-Rahman al-Jaziri, yang dikutif oleh Hendi Suhendi adalah
sebagai berikut:

“Menurut Hanafiah muzara’ah ialah akad untuk bercocok tanam dengan sebagian
yang keluar dari bumi. Menurut Hambaliah muzara’ah adalah pemilik tanah yang
sebenarnya menyerahkan tanahnya untuk ditanami dan yang bekerja diberi bibit. Menurut
al-Syafi’i berpendapat bahwa muzara’ah adalah seorang pekerja menyewa tanah dengan
apa yang dihasilkan dari tanah tersebut. Dan menurut Syaikh Ibrahim al-Bajuri bahwa
muzara’ah adalah pekerja mengelola tanah dengan sebagian apa yang dihasilkan darinya
dan modal dari pemilik tanah”.!>!

Menurut Sulaiman Rasyid, muzara’ah ialah mengerjakan tanah (orang lain) seperti
sawah atau ladang dengan imbalan sebagian hasilnya (seperdua, sepertiga atau seperempat).
Sedangkan biaya pengerjaan dan benihnya ditanggung pemilik tanah. Sementara
mukhabarah adalah mengerjakan tanah (orang lain) seperti sawah atau ladang dengan
imbalan sebagian hasilnya (seperdua, sepertiga, atau seperempat). Sedangkan biaya
pengerjaan dan benihnya ditanggung orang yang mengerjakannya.'>

Jadi muzara’ah menurut bahasa berarti muamalah atas tanah dengan sebagian yang
keluar sebagian darinya. Dan secara istilah muzara’ah berarti kerjasama antara pemilik
lahan dengan petani penggarap dimana pemilik lahan memberikan tanah kepada petani
untuk digarap agar dia mendapatkan bagian dari hasil tanamannya. Misalnya seperdua,
sepertiga, lebih banyak atau lebiih sedikit daripada itu.

2. Dasar Hukum Muzara’ah

Hadits Nabi Muhammad SAW:

Artinya: “Dari Abu Hurairah ra. Berkata: Bersabda Rasulullah Saw (barangsiapa yang
memiliki tanah maka hendaklah ditanami atau diberikan faedahnya kepada saudaranya
Jjika ia tidak mau maka boleh ditahan saja tanah itu.” (Hadits Riwayat Muslim)

Hadits Nabi Muhammad SAW:

Artinya: “Barang siapa yang mempunyai tanah, hendaklah ia menanaminya atau
hendaklah ia menyuruh saudaranya untuk menanaminya.” (Hadits Riwayat Bukhari)

Dari beberapa hadits yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim di atas, bahwa
bagi hasil dengan sistem muzara’ah itu dibolehkan.

51 Hendi Suhendi, Figh Muamalah, (Jakarta: Rajawali Press, 2010), h 153-155
152 Sulaeman Rasyid, Figih Islam, (Bandung: Sinar Baru Algensindo, 1994).

100



3. Rukun dan syarat muzara’ah
Menurut Hanafiah rukun muzara’ah ialah “akad, yaitu ijab dan kabul antara pemilik

dan pekerja, secara rinci rukun-rukunya yaitu tanah, perbuatan pekerja, modal dan alat-alat

untuk

ac oP

menanam”.!'>3

Menurut jamhur ulama ada empat rukun dalam muzara’'ah:'>*
Pemilik tanah
Petani penggarap
Objek al-muzaraah
[jab dan qabul secara lisan maupun tulisan

Sementara syarat-syaratnya sebagai berikut:'

1))
2)

3)
4)

S)
6)

Syarat bertalian dengan ‘aqidain, yaitu harus berakal.

Syarat yang berkaitan dengan tanaman, yaitu disyaratkan adanya penentuan macam
apa saja yang ditanam.

Hal yang berkaitan dengan perolehan hasil tanaman, yaitu bagian masing-masing
harus disebutkan jumlahnya (persentasenya), hasil adalah milik bersama.

Hal yang berhubungan dengan tanah yang akan ditanami seperti lokasi tanah dan
batas tanah.

Hal yang berkaitan dengan waktu dan syarat-syaratnya.

Hal yang berkaitan dengan alat-alat yang digunakan dalam bercocok tanam
muzara’ah.
Menurut jumhur ulama (yang membolehkan akad muzara’ah) apabila akad telah

memenuhi rukun dan syarat, maka akibat hukumnya adalah:

a)

b)

c)
d)

Petani bertanggung jawab mengeluarkan biaya benih dan pemeliharaan pertanian
tersebut

Biaya pertanian seperti pupuk, biaya perairan, serta biaya pembersihan tanaman,
ditanggung oleh petani dan pemilik lahan sesuai dengan persentase bagian masing-
masing.

Hasil panen dibagi sesuai dengan kesepakatan bersama

Pengairan dilaksanakan sesuai dengan kesepakatan bersama dan apabila tidak ada
kesepakatan, berlaku kebiasaan ditempat masing-masing.

153 Suhendi, Op. cit, h 158
154 Haroen Nasreon, Figih Muamalah, (Jjakarta: Gaya Media Pratama, 2000), h. 278
155 Suhendi, Op. cit, h 159

101



e) Apabila salah seorang meninggal dunia sebelum panen, maka akad tetap berlaku
sampai panen dan yang meninggal diwakili oleh ahli warisnya. Lebih lanjut, akad
itu dapat dipertimbangkan oleh ahli waris, apakah akan diteruskan atau tidak.

4. Berakhirnya Muzara’ah

Muzara’ah berakhir karena beberapa hal, yaitu:!>®

b. Jika pekerja melarikan diri, dalam kasus ini pemilik tanah boleh membatalkan
transaksi berdasarkan pendapat yang mengkategorikannya sebagai transaksi boleh
(tidak mengikat). Jika berdasarkan pendapat yang mengkategorikannya transaksi
yang mengikat, seorang hakim memperkerjakan orang lain yang
menggantikannya.

c. Pekerja tidak mampu bekerja. Dalam hal ini, pemilik lahan boleh memperkerjakan
orang lain yang menggantikannya dan upah menjadi haknya karena ia
mengerjakan pekerjaan.

d. Jika salah satu dari pihak meninggal dunia atau gila, berdasarkan pendapat yang
mengkategorikannya sebagai transaksi yang mengikat, maka ahli waris atau
walinya yang menggantikan posisinya.

Adanya kesepakatan kedua belah pihak untuk mengakhiri dengan kerelaan.

C. Mukhabarah
1. Pengertian Mukhabarah

Dalam bahasa Indonesia arti dari muzara’ah dan mukhabarah adalah pertanian.
Menurut Tagiyyudin yang mengungkap pendapat Al-Qadhi Abu Thayib, muzara’ah dan
mukhabarah mempunyai satu pengertian. Walaupun mempunyai satu pengertian tetapi
kedua istilah tersebut mempunyai dua arti yang pertama tharh al-zur’ah (melemparkan
tanaman), maksudnya adalah modal (al-hadzar ).

Muzara’ah dan mukhabarah memiliki makna yang berbeda, pendapat tersebut
dikemukakan oleh al-Rafi dan al-Nawawi. Sedangkan menurut istilah definisi para ulama
yang dikemukakan oleh Abd al-Rahman al-Zaziri pun berbeda Secara terminologi, terdapat
beberapa definisi para ulama, menurut ulama Malikiyah berarti perserikatan dalam
pertanian, ulama Hanabilah mengartikannya sebagai penyerahan tanah pertanian kepada
seorang petani untuk digarap dan hasilnya dibagi berdua.

Sedangkan Imam Syafi’l mendifinisikannya sebagai pengolahan tanah oleh petani
dengan imbalan hasil pertanian, sedangkan bibit pertanian disediakan penggarap tanah 2

156 Abdullah bin Muhammad Ath-Thayyar, dkk, Ensiklopedi Figih Muamalah dalam Pandangan
Empat Mazhab, cet-1, (Yogyakarta: Maktabah al-Hanif, 2009), hal. 310

102



atau lebih dikenal dengan istilah al-Mukhabarah. Sehingga dapat disimpulkan bahwa arti
dari Muzara’ah ialah mengerjakan tanah (orang lain) seperti sawah atau ladang dengan
imbalan sebagian hasilnya (seperdua, sepertiga atau seperempat). Sedangkan biaya
pengerjaan dan benihnya ditanggung pemilik tanah. Mukhabarah ialah mengerjakan tanah
(orang lain) seperti sawah atau ladang dengan imbalan sebagian hasilnya (seperdua,
sepertiga atau seperempat).

Sedangkan biaya pengerjaan dan benihnya ditanggung orang yang mengerjakan.
Menurut Syaikh Ibrahim al-Bajuri berpendapat bahwa mukhabarah ialah pemilik hanya
menyerahkan tanah kepada pekerja dan modal dari pengelola. Seperti yang telah disebutkan
bahwa munculnya pengertian muzara’ah dan mukhabarah dengan ta’rif yang berbeda
tersebut karena adanya ulama yang membedakan antara arti muzara’ah dan mukhabarah,
yaitu Imam Rafi’i berdasar dhahir nash Imam Syafi’i. Sedangkan ulama yang menyamakan
ta’rif muzara’ah dan mukhabarah diantaranya Nawawi, Qadhi Abu Thayyib, Imam Jauhari,
Al Bandaniji. Mengartikan sama dengan memberi ketentuan: usaha mengerjakan tanah
(orang lain) yang hasilnya dibagi.

Mukhabarah ialah kerjasama antara pemilik sawah/ladang dengan penggarap
(petani), dan benih tanamannya dari pihak penggarap. Pembagian hasilnya menurut
kesepakatan kedua belah pihak secara adil. Perbedaan antara muzara’ah dengan
mukhabarah hanya terletak pada benih tanaman. Jika muzara’ah benih tanaman berasal dari
pemilik tanah, maka dalam mukhabarah benih tanaman berasal dari penggarap (petani).
Pada umumnya kerja sama mukhabarah ini dilakukan pada perkebunan yang benihnya
relatif murah, separti padi, gandum, kacang, dll. Namun tidak tertutup kemungkinan pada
tanaman yang benihnya relatif murah pun dilakukan kerjasama muzara’ah. Setelah di
ketahui definisi-definisi di atas, dapat dipahami bahwa mukhabarah dan muzara’ah ada
kesamaan dan ada pula perbedaan. Persamaannya ialah antara mukhabarah dan muzara’ah
terjadi pada peristiwa yang sama, yaitu pemilik tanah menyerahkan tanahnya kepada orang
lain untuk di kelola. Perbedaannya ialah pada modal, bila modal berasal dari pengelola,
disebut mukhabarah, dan bila modal dikeluarkan dari pemilik tanah, disebut muzara’ah.

2. Rukun Dan Syarat Mukhabarah

Adapun Rukun Mukhabarah Menurut jumhur ulama ada empat, diantaranya adalah:

3. Pemilik tanah

4. Petani/Penggarap;

5. Obyek mukhabarah

6. Ljab dan qabul, keduanya secara lisan.

Ada beberapa syarat dalam mukhabarah, diantaranya adalah sebagai berikut:

103



1) Pemilik kebun dan penggarap harus orang yang baligh dan berakal.
2) Benih yang akan ditanam harusjelas dan menghasilkan.
3) Lahan merupakan lahan yang menghasilkan,jelas batas batasnya,dan diserahkan
sepenuhnya kepada penggarap.
4) Pembagian untuk masing-masing harus jelas penentuannya.
5) Jangka waktu harus jelas menurut kebiasaan.
3. Dasar hukum Mukhabarah
Adapun dasar hukum dari Mukhabaroh adalah sebagai berikut:
Hadits Nabi Muhammad SAW:
Artinya: “Berkata Rafi’ bin Khadij: “Diantara Anshar yang paling banyak mempunyai
tanah adalah kami, maka kami persewakan, sebagian tanah untuk kami dan sebagian
tanah untuk mereka yang mengerjakannya, kadang sebagian tanah itu berhasil baik dan
yvang lain tidak berhasil, maka oleh karenanya Raulullah SAW. Melarang paroan dengan
cara demikian” (H.R. Bukhari).
Hadits nabi Muhammad SAW:
Artinya: “Dari Ibnu Umar: “Sesungguhna Nabi SAW. Telah memberikan kebun kepada
penduduk khaibar agar dipelihara oleh mereka dengan perjanjian mereka akan diberi
sebagian dari penghasilan, baik dari buah — buahan maupun dari hasil pertahun
(palawija)” (H.R Muslim).

D. Soal — Soal Latihan

1. Jelaskan Pengertian Musaqgah !
Jelaskan Syarat dan Rukun Musaqah !
Jelaskan Pengertian Muzara’ah !
Jelaskan Dasar Hukum Muzara’ah !
Jelaskan Rukun dan Syarat Muzara’ah !
Jelaskan Berakhirnya Muzara’ah !
Jelaskan Pengertian Mukhabarah !
Jelaskan Rukun dan Syarat Mukhabarah !
Jelaskan Dasar Hukum Mukhabarah !

D ANl

104



BAB X
SALAM DAN ISTISNA

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Salam,
Dasar Hukum Salam, Rukun As Salam, Syarat As Salam, Pengertian Istisnah, Rukun dan
Syarat Istisnah, Dasar Hukum Istisnah, Rukun dan Syarat Mukhabarah, dan Dasar Hukum
Mukhabarah, Obyek Istisnah, Shighaat Istisnah, dan Berakhirnya Istisnah

Tujuan Intruksional Khusus
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

Memahami dan Menjelaskan Pengertian Salam
Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Salam
Memahami dan Menjelaskan Rukun Salam

Memahami dan Menjelaskan Syarat Salam

Memahami dan Menjelaskan Pengertian Istisnah
Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Istisnah
Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Istisnah
Memahamai dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Mukhabarah
Memahami dan Menjelaskan Dasa Hukum Mukhabarah
Memahami Obyek Istisnah

Memahami dan Menjelaskan Shighat Istisnah
Memahami dan Menjelaskan Berakhirnya Istisnah.

Petunjuk Untuk Mahasiswa

1. Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

2. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi
pokok bahasan yang telah ditentukan.

3. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai
sumber jawabannya.

105



4. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature

berikut :

A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).

B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.

C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Figih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Haq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A Salam
1. Pengertian Salam

Secara bahasa, salam (alv) adalah al-i'tha’ (sUacY') dan at-taslif (<ld)l). Keduanya
bermakna pemberian. Ungkapan aslama ats tsauba lil al-khayyath bermakna : dia telah
menyerahkan baju kepada penjahit.

Sedangkan secara istilah syariah, akad salam sering didefinisikan oleh para fugaha
secara umumnya menjadi: (Clale (amy Jay 4l 3 8pase an).  Jual-beli barang yang
disebutkan sifatnya dalam tanggungan dengan imbalan (pembayaran) yang dilakukan
saat itu juga.

Penduduk Hijaz mengungkapkan akad pemesanan barang dengan istilah salam,
sedangkan penduduk Irak menyebutnya Salaf.

Jual beli salam adalah suatu benda yang disebutkan sifatnya dalam tanggungan atau
memberi uang didepan secara tunai, barangnya diserahkan kemudian/ untuk waktu yang
ditentukan. Menurut ulama syafi’iyyah akad salam boleh ditangguhkan hingga waktu
tertentu dan juga boleh diserahkan secara tunai.'>’

157 Wahbah Zuhaili, Al-fighu Asy-syafi’iyyah Al-Muyassar, (Beirut: Darul Fikr, 2008), h. 26.

106



Secara lebih rinci salam didefenisikan dengan bentuk jual beli dengan pembayaran
dimuka dan penyerahan barang di kemudian hari (advanced payment atau forward buying
atau future sale) dengan harga, spesifikasi, jumlah, kualitas, tanggal dan tempat penyerahan
yang jelas, serta disepakati sebelumnya dalam perjanjian.'

Fugaha menamakan jual beli ini dengan “penjualan Butuh” (Bai’ Al-Muhawij). Sebab
ini adalah penjualan yang barangnya tidak ada, dan didorong oleh adanya kebutuhan
mendesak pada masing-masing penjual dan pembeli. Pemilik modal membutuhkan untuk
membeli barang, sedangkan pemilik barang butuh kepada uang dari harga barang.'>’
Berdasarkan ketentuan-ketentuannya, penjual bisa mendapatkan pembiayaan terhadap
penjualan produk sebelum produk tersebut benar-benar tersedia. '

2. Dasar Hukum Salam
Landasan syariah transaksi bai” as-Salam terdapat dalam al-Qur’an dan al-Hadist.
a. Al-Quran
282. Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu bermu'amalah tidak secara tunai

untuk waktu yang ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya

Dan utang secara umum meliputi utang-piutang dalam jual beli salam,dan utang-
piutang dalam jual beli lainnya. Ibnu Abbas telah menafsirkan tentang utang-piutang dalam

jual beli salam.'®!

Dalam kaitan ayat di atas Ibnu Abbas menjelaskan keterkaitan ayat tersebut dengan
transaksi bai’ as-Salam, hal ini tampak jelas dari ungkapan beliau: “Saya bersaksi bahwa
salam (salaf) yang dijamin untuk jangka waktu tertentu telah dihalalkan oleh Allah pada
kitab-Nya dan diizinkan-Nya.” 1a lalu membaca ayat tersebut.'6?

Al-Hadist
Al (b il by Apaall pluy agle ) Sl Goll ph 10 gl W ) - el i) 0B
(o b il G

Ibnu Abbas berkata: Nabi Shallallaahu 'alaihi wa Sallam datang ke Madinah dan
penduduknya biasa meminjamkan buahnya untuk masa setahun dan dua tahun. Lalu beliau
bersabda: "Barangsiapa meminjamkan buah maka hendaknya ia meminjamkannya dalam

158 Ascarya, Akad dan Produk Bank Syariah, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011), h. 90.

159 Tbrahim bin Fatih bin Abd Al-Mugqtadir, Uang Haram, (Jakarta: Amzah, 2006), h. 21.

160 M. Fahin Khan, Essays in Islamic Economics, (Nigeria: The Islamic Foundation, 1995), h. 32

161 Abdurrahman al-Jaziry. Kitab Al-figh, (Beirut: Darul fikri, 2004), h. 244.

162 Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah Wacana Ulama & Cendekiawan, (Jakarta, 2006), h.
131

107



takaran, timbangan, dan masa tertentu." Muttafaq Alaihi. Menurut riwayat Bukhari:

"Barangsiapa meminjamkan sesuatu."%

ULAAH\J\guJ@?.\LuMML\S) Y Lq.xc&\W*uﬁgiu.ﬂwam\.\.\chcg).\\wwaj\w‘p‘g
u.!i-u.ulb 4019y A9 - mjigwigwi@?@m ehd\hLu\thuthuhuLSJP&uJMb ]
JIAJ\DUJ (&J&?@Luuhsu YB"&)J&JJ.S‘ :Jd u.«u.uda‘

Abdurrahman Ibnu Abza dan Abdullah Ibnu Aufa Radliyallaahu 'anhu berkata: Kami
menerima harta rampasan bersama Rasulullah Shallallaahu 'alaihi wa Sallam Dan
datanglah beberapa petani dari Syam, lalu kami beri pinjaman kepada mereka berupa
gandum, sya'ir, dan anggur kering -dalam suatu riwayat- dan minyak untuk suatu masa
tertentu. Ada orang bertanya: Apakah mereka mempunyai tanaman? Kedua perawi
menjawab: Kami tidak menanyakan hal itu kepada mereka. (HR. Bukhari).!%*

Abdullah bin Abu Mujalid r.a. berkata, Abdullah bin Syadad bin Haad pernah
berbeda pendapat dengan Abu Burdah tentang salaf. Lalu mereka utus saya kepada Ibnu
Abi Aufa. Lantas saya tanyakan kepadabya perihal iti. Jawabnya. ‘Sesungguhnya pada
masa Rasulullah Saw., pada masa Abu Bakar, pada masa Umar, kami pernah mensalafkan
gandum, sya’ir, buah anggur, dan kurma. Dan saya pernah pula bertanya kepada Ibnu
Abza, jawabnya pun seperti itu juga. (Bukhari).'®®

Dari berbagai landasan di atas, jelaslah bahwa akad salam diperbolehkan sebagai

kegiatan bemuamalah sesama manusia.
3 Rukun As-Salam

Pelaksanaan bai’ as-Salam harus memenuhi sejumlah rukun sebagai berikut:
Muslam (pembeli) adalah pihak yang membutuhkan dan memesan barang.
Muslam ilaih (penjual) adalah pihak yang memasok barang pesanan.
Modal atau uang. Ada pula yang menyebut harga (tsaman).
Muslan fiih adalah barang yang dijual belikan.
Shigat adalah ijab dan qabul.

A

163 Abu al-Walid M ibnu Ahmad ibnu Rusyd al-Qurthuby al-Andalusy, Bidayatul Mujtahid wa
Nihayatul Mugqtashid, (Beirut: Darul Fikri, 2004) h. 162.

164 Tbnu Hajar Al-‘Atsqolany. Bulughul Maram min Adillatil ahkam, (Surabaya: Mutiara Ilmu,
2011), h.382-383.

165 Veithzal Rivai. dkk, Islamic Bussiness and Economic Ethics: Mengacu pada Al-Qur’an dan
Mengikuti Jejak Rasulullah SAW dalam Bisnis, Keuangan, dan Ekonomi, (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), h.
357.

165 Op.Cit, Ascarya, h. 91.

108



4 Syarat As-Salam
Syarat-syarat sahnya jual beli salam adalah sebagai berikut:
1. Pihak-pihak yang berakad disyaratkan dewasa, berakal, dan baligh.
2. Barang yang dijadikan obyek akad disyaratkan jelas jenis, ciri-ciri, dan ukurannya.
3. Modal atau uang disyaratkan harus jelas dan terukur serta dibayarkan seluruhnya
ketika berlangsungnya akad. Menurut kebanyakan fugaha, pembayaran tersebut
harus dilakukan di tempat akad supaya tidak menjadi piutang penjual. Untuk
menghindari praktek riba melalui mekanisme Salam. pembayarannya tidak bisa
dalam bentuk pembebasan utang penjual.
4. Ijab dan gabul harus diungkapkan dengan jelas, sejalan, dan tidak terpisah oleh
hal-hal yang dapat memalingkan keduanya dari maksud akad.
Para imam mazhab telah bersepakat bahwasanya jual beli salam adalah benar dengan
enam syarat yaitu jenis barangnya diketahui, sifat barangnya diketahui, banyaknya barang
diketahui, waktunya diketahui oleh kedua belah pihak, mengetahui kadar uangnya, jelas

tempat penyerahannya. 166

B Istisna (Pesanan)
1. Pengertian Itisna
Al-Istisna’ adalah akad jual beli pesanan antara pihak produsen / pengrajin / penerima
pesanan ( shani’) dengan pemesan ( mustashni’) untuk membuat suatu produk barang
dengan spesifikasi tertentu (mashnu’) dimana bahan baku dan biaya produksi menjadi
tanggungjawab pihak produsen sedangkan sistem pembayaran bisa dilakukan di muka,
tengah atau akhir.

Secara umum landasan syariah yang berlaku pada bai’ as-salam juga berlaku pada
bai’ al-istishna’. Menurut Hanafi, bai’ al-istishna’ termasuk akad yang dilarang karena
mereka mendasarkan pada argumentasi bahwa pokok kontrak penjualan harus ada dan
dimiliki oleh penjual, sedangkan dalam istishna’, pokok kontrak itu belum ada atau tidak
dimiliki penjual. Namun mazhab Hanafi menyutui kontrak istishna’ atas dasar istishan.'s’

166 Wahbah Al-Zahily. Al-fighu Al-Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Darul Fikri, 2007), h. 3603-
3605.

167 Muhammad Syafi’l Antonio, Bank Syariah Dari Teori ke Praktik, (Jakarta : Gema Insani, 2001),
hlm. 114

109



Tujuan istishna’ umumnya diterapkan pada pembiayaan untuk pembangunan
proyek seperti pembangunan proyek perumahan, komunikasi, listrik, gedung sekolah,
pertambangan, dan sarana jalan. Pembiayaan yang sesuai adalah pembiyaan investasi.'®3

2. Dasar Hukum Istisna

Akad istishna' adalah akad yang halal dan didasarkan secara sayr'i di atas petunjuk

Al-Quran, As-Sunnah dan Al-Ijma' di kalangan muslimin.
Al-Quran

Lol a%a s aall i (al g
Allah telah menghalalkan jual-beli dan mengharamkan riba. (QOs. Al Bagarah: 275)

Berdasarkan ayat ini dan lainnya para ulama' menyatakan bahwa hukum asal setiap
perniagaan adalah halal, kecuali yang nyata-nyata diharamkan dalam dalil yang kuat dan
shahih.

As-Sunnah
Ehiol ol 4l GES ) oY aaadl 3] 41 0 paal) I GG 1 0108 o i 108 i 0 oy il
ARCRPEIE PR RS P (U LE LR
Dari Anas RA bahwa Nabi SAW hendak menuliskan surat kepada raja non-Arab, lalu
dikabarkan kepada beliau bahwa raja-raja non-Arab tidak sudi menerima surat yang tidak
distempel. Maka beliau pun memesan agar ia dibuatkan cincin stempel dari bahan perak.
Anas menisahkan: Seakan-akan sekarang ini aku dapat menyaksikan kemilau putih di
tangan beliau.”" (HR. Muslim)

Perbuatan nabi ini menjadi bukti nyata bahwa akad istishna' adalah akad yang

dibolehkan.
Al-Ijma’'

Sebagian ulama menyatakan bahwa pada dasarnya umat Islam secara de-facto telah
bersepakat merajut konsensus (ijma') bahwa akad istishna' adalah akad yang dibenarkan
dan telah dijalankan sejak dahulu kala tanpa ada seorang sahabat atau ulamakpun yang
mengingkarinya. Dengan demikian, tidak ada alasan untuk melarangnya.

Kaidah Fighiyah

Para ulama di sepanjang masa dan di setiap mazhab figih yang ada di tengah umat

Islam telah menggariskan kaedah dalam segala hal selain ibadah:

aadl) e Jdall Jay s ALy LY (8 JuaY)
Hukum asal dalam segala hal adalah boleh, hingga ada dalil yang menunjukkan akan
keharamannya.

168 Ismail, Perbankan syariah, ( Jakarta : Kencana, 2011), him. 149-150

110



3. Rukun Dan Syarat Istisna
Berikut ini adalah rukun dan syarat-syarat akad istishna’ :
1. Transaktor

Transaktor adalah pihak pemesan yang diistilahkan dengan mustashni’ (puaiuxell)
sebagai pihak pertama. Pihak yang kedua adalah pihak yang dimintakan kepadanya
pengadaaan atau pembuatan barang yang dipesan, yang diistilahkan dengan sebutan shani’
(&lall).

Kedua transaktor disyaratkan memiliki kompetensi berupa akil baligh dan memiliki
kemampuan untuk memilih yang optimal seperti tidak gila, tidak sedang dipaksa dan lain-
lain yang sejenis. Adapun dengan transaksi dengan anak kecil, dapat dilakukan dengan izin
dan pantauan dari walinya. Terkait dengan penjual, DSN mengharuskan penjual agar
penjual menyerahkan barang tepat pada waktunya dengan kualitas dan jumlah yang telah
disepakati. Penjual dibolehkan menyerahkan barang lebih cepat dari waktu yang telah
disepakati dengan syarat kualitas dan jumlah barang sesuai dengan kesepakatan dan ia tidak
boleh menunutut tambahan harga.

Dalam hal pesanan sudah sesuai dengan kesepakatan, hukumnya wajib bagi pembeli
untuk menerima barang istishna’ dan melaksanakan semua ketentuan dalam kesepakatan
istishna’. Akan tetapi, sekiranya ada barang yang dilunasi terdapat cacat atau barang tidak
sesuai dengan kesepakatan, pemesan memiliki hak khiyar (hak memilih) untuk melanjutkan
atau membatalkan akad.

4. Objek Istishna’

Barang yang diakadkan atau disebut dengan al-mahal (J~<) adalah rukun yang
kedua dalam akad ini. Sehingga yang menjadi objek dari akad ini semata-mata adalah
benda atau barang-barang yang harus diadakan. Demikian menurut umumnya pendapat
kalangan mazhab Al-Hanafi.'®

Namun menurut sebagian kalangan mazhab Hanafi, akadnya bukan atas suatu
barang, namun akadnya adalah akad yang mewajibkan pihak kedua untuk mengerjakan
sesuatu sesuai pesanan. Menurut yang kedua ini, yang disepakati adalah jasa bukan
barang.!”*

Syarat-syarat objek akad menurut Fatwa DSN MUI, yaitu :
1. Harus dapat dijelaskan spesifikasinya.
2. Penyerahannya dilakukan kemudian.

169 Fathul Qadir oleh Ibnul Humaam 7/115)
170° Al Mabsuth oleh As Sarakhsi jilid 12 halaman 138; Fathul Qadir oleh Ibnul Humaam jilid 7
halaman 115

111



3. Waktu dan tempat penyerahan barang harus ditetapkan berdasarkan
kesepakatan
Pembeli (mustashni’) tidak boleh menjual barang sebelum menerimanya.
Tidak boleh menukar barang, kecuali dengan barang sejenis sesuai kesepakatan
Memerlukan proses pembuatan setelah akad disepakati
Barang yang diserahkan harus sesuai dengan spesifikasi pemesan, bukan barang
missal.
5. Shighah (ijab qabul)
[jab qabul adalah akadnya itu sendiri. [jab adalah lafadz dari pihak pemesan yang
meminta kepada seseorang untuk membuatkan sesuatu untuknya dengan imbalan tertentu.
Dan qabul adalah jawaban dari pihak yang dipesan untuk menyatakan persetujuannya atas
kewajiban dan haknya itu.

Pelafalan perjanjian dapat dilakukan dengan lisan, isyarat (bagi yang tidak bisa
bicara), tindakan maupun tulisan, bergantung pada praktik yang lazim di masyarakat dan
menunjukan keridhaan satu pihak untuk menjual barang istishna’ dan pihak lain untuk
membeli barang istishna’. Istishna tidak dapat dibatalkan, kecuali memenuhi kondisi:

1) Kedua belah pihak setuju untuk membatalkannya
2) Akad batal demi hukum karena timbul kondisi hukum yang dapat menghalangi
pelaksanaan atau penyelesaian akad.
6. Berakhirnya akad istishna
Kontrak istishna bias berakhir berdasarkan kondisi kondisi berikut:
a. Dipenuhinya kewajiban secara normal oleh kedua belah piahk,
b. Persetujuan bersama kedua belah pihak untuk menghentikan kotrak
c. Pembatalan hokum kontrak ini jika muncul sebab yang masuk akal untuk mencegah
dilaksanakannya kontrak atau penyelesaiannya, dan masing masing pihak bisa
menuntut pembatalannya.
C. Soal — Soal Latihan
1. Jelaskan Pengertian Salam !
Jelaskan Dasar Hukum Salam !
Jelaskan Rukun As Salam !
Jelaskan Syarat As Salam !
Jelaskan Pengertian Istisnah !
Jelaskan Berakhirnya Muzara’ah !
Jelaskan Rukun dan Syarat Mukhabarah !
Jelaskan Dasar Hukum Mukhabarah !

NS e

e S A i

112



9. Jelaskan Obyek Istisnah !
10. Jelaskan Shighaat Istisnah !
11. Jelaskan dan Berakhirnya Istisnah !

113



BAB XI
RAHN (GADAI) DAN WADHIAH

Tujuan Intruksional Umum
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Gadai,
Dasar Hukum Gadai, Rukun Gadai, Pengertian Wadiah, Dasar Hukum Wadiah, Rukun dan

Syarat Wadiah, Macam — Macam Wadiah, dan Hukum Menerima Wadiah.

Tujuan Intruksional Khusus

Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Gadai

- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Gadai

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Wadiah

- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Wadiah

- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Wadiah
- Memahami dan Menjelaskan Macam- Macam Wadiah

- Memahami dan Menjelaskan Hukum Menerima Wadiah

Petunjuk Untuk Mahasiswa

1.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti

kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi
pokok bahasan yang telah ditentukan.

. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang

ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai
sumber jawabannya.

. Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature

berikut :

A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).

B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.

C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.

114



D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Haq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A. Gadai (al-Rahn)
1. Pengertian Gadai (al-Rahn)

Secara etimologi, gadai (al-rahn) yaitu pemenjaraan. Ada pula yang menjelaskan
bahwa rahn adalah terkurung atau terjerat.!”! Sedangkan menurut istilah ada beberapa
definisi al-rahn yang dikemukakan para ulama figh.

Ulama Malikiyah mendefinisikannya dengan: Harta yang dijadikan pemiliknya
sebagai jaminan utang yang bersifat mengikat.

Ulama Hanafiyah mendefinisikannya dengan : Menjadikan sesuatu sebagai
jaminan terhadap hak yang mungkin dijadikan sebagai pembayar hak itu, baik seluruhnya
maupun sebagian.

Sedangkan ulama Syafi’iyah dan Hanabilah mendefinisikan : Menjadikan materi
(barang) sebagai jaminan utang, yang dapat dijadikan pembayar utang apabila orang
yang berutang tidak bisa membayar utangnya itu.!”

2. Dasar Hukum Gadai (ar-Rahn)

Sebagai referensi atau landasan hukum pinjam-meminjam dengan jaminan adalah
firman Allah swt. berikut:

“Jika kamu dalam perjalanan (dan bermu'amalah tidak secara tunai) sedang kamu tidak
memperoleh seorang penulis, maka hendaklah ada barang tanggungan yang dipegang”
(OS. Al-Bagarah: 283)

3. Rukun Gadai

17! Hendi Suhendi. Figh Muamalht. (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2008), h. 105
172 AH. Azharudin Lathif. Op. cit, h. 154

115



Gadai atau pinjaman dengan jaminan suatu benda memiliki beberapa rukun, antara
lain:

a. Lafadz ( ijab dan qabul )

b. Agid, yaitu yang menggadaikan (rahin) dan yang menerima gadai (murtahin).

c. Barang yang dijadikan jaminan (borg), syarat pada benda yang dijadikan jaminan

ialah keadaan barang itu tidak rusak sebelum janji utang harus dibayar.

d. Ada utang, disyaratkan keadaan utang telah tetap.

B. Wadiah

1. Pengertian Wadiah

Secara etimologi wadi’ah ( 4e23ll) berartikan titipan (amanah). Kata Al-wadi’ah berasal
dari kata wada’a (wada’a — yada’u — wad’aan) juga berarti membiarkan atau meninggalkan
sesuatu.'”® Sehingga secara sederhana wadi’ah adalah sesuatu yang dititipkan.

Dalam literatur figh, para ulama berbeda-beda dalam mendefinisikannya,
disebabkan perbedaan mereka dalam beberapa hukum yang berkenaan dengan wadi’ah
tersebut yaitu perbedaan mereka dalam pemberian upah bagi pihak penerima titipan,
transaksi ini dikatagorikan taukil atau sekedar menitip, barang titipan tersebut harus berupa
harta atau tidak.'!”

Secara terminologi wadi’ah menurut mazhab hanafi, maliki dan hambali. Ada dua
definisi wadi’ah yang dikemukakan ulama figh :

Ulama Hanafiyah :
e Laés e juall b
“mengikutsertakan orang lain dalam memelihara harta, (baik dengan ungkapan yang
jelas, melalui tindakan, maupun melalui isyarat)”
Ulama Malikiyah, Syafi’iyah, dan Hanabilah (Jumhur Ulama) :

pasaiada; o doleabin ]S s
“mewakilkan orang lain untuk memelihara harta tertentu dengan cara tertentu
Secara harfiah, Al wadiah dapat diartikan sebagai titipan murni dari satu pihak kepihak

yang lain, baik individu maupun badan hukum, yang harus dijaga dan dikembalikan kapan
176

»175

saja si penitip menghendakinya.

173 Kamus Arab-Indonesia, H. Mahmud Yunus, 2005, Hidayakarya Agung; Jakarta, h. 495

174 Hasan Abdullah Amin, al-wadi’ah al-mashrifiyah an-naqdiyah wa istitssmariha fi al-islam,
(Jeddah : dar asy-syuruq, 1983), h 23-31

175 Nasrun Haroen, Figh Muamalah (2007: Gaya Media Pratama, Jakarta), h. 244-245

176 Hulwati, ekonomi islam, (ciputat press, Jakarta:2006) h 106

116



Sementara itu menurut Menurut UU No 21 Tentang Perbankan Syariah yang dimaksud
dengan “Akad wadi’ah” adalah Akad penitipan barang atau uang antara pihak yang
mempunyai barang atau uang dan pihak yang diberi kepercayaan dengan tujuan untuk
menjaga keselamatan, keamanan, serta keutuhan barang atau uang.

2. Landasan Hukum Wadi’ah

Ulama figh sependapat, bahwa wadi’ah adalah sebagai salah satu akad dalam
rangka tolong menolong antara sesama manusia. Sebagai landasannya firman allah di
dalam al-quran surah an-nisa : 58
S8 A ) 4 a&Ean s 0 &) Il 158885 B L) G 2R 1305 el ) ) 1505 G & A )
58. Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak
menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya
kamu menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-
baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha mendengar lagi Maha melihat.

Menurut para mufasir, ayat ini berkaitan dengan penitipan kunci Ka’bah kepada
Usman bin Talhah (seorang sahabat Nabi) sebagai amanat dari Allah SWT.

Dalam ayat lain disebutkan:

A Ll paigh (gl 2l

..... Hendaklah orang dipercayai itu menunaikan amanat .... (al-Baqarah: 283).
Di dalam hadits Rasulullah disebutkan:

(Sl 5 e il 5 a5l sl ol ) Slia e A3 Y g eliatil (e I LY A

“Hendaklah amanat orang yang mempercayai anda dan janganlah anda menghianati orang
yang menghianati anda.” (HR. Abu Daud, Tirmidzi dan Hakim).

Kemudian berdasarkan fatwa Dewan Syari’ah Nasional (DSN) No: 01/DSN
MUI/IV/2000, menetapkan bahwa Giro yang dibenarkan secara syari’ah, yaitu giro yang
berdasarkan prinsip Mudharabah dan Wadi’ah.

Demikian juga tabungan dengan produk Wadi’ah, dapat dibenarkan berdasarkan
Fatwa DSN No: 02//DSN-MUI/IV/2000, menyatakan bahwa tabungan yang dibenarkan,
yaitu tabungan yang berdasarkan prinsip Mudharabah dan Wadi’ah

3. Rukun dan Syarat Wadi’ah
Rukun Wadi’ah
Dalam hal ini persyaratan itu mengikat kepada mawaddi’, waddi’, dan wadi’ah.
Mawaddi’ dan waddi’ mempunyai persyaratan yang sama yaitu harus baligh, berakal dan

117



dewasa. Sementara wadi’ah disyaratkan harus berupa suatu harta yang berada dalam
kekuasaan/tantangan secara nyata.'”’

Menurut ulama ahli figh imam abu hanafi mengatakan bahwa rukun wadi’ah
hanyalah ijab dan qobul. Namun menurut jumhur ulama mengemukakan bahwa rukun
wadi’ah ada tiga yaitu:

1. Orang yang berakad
2. Barang titipan
3. Sighah, ijab dan qabul
Syarat
1) Orang yang berakad. Orang yang berakad hendaklah orang yang sehat (tidak gila)
diantaranya yaitu:

a. Baligh

b. Berakal

c. Kemauan sendiri, tidak dipaksa

Dalam mazhab Hanafi baligh dan berakal tidak dijadikan syarat dari orang yang sedang
berakad, jadi anak kecil yang dizinkan oleh walinya boleh untuk melakukan akad wadi’ah
ini.

b. Barang titipan

Syarat syarat benda yang dititipkan

1) Benda yang dititipkan diisyaratkan harus benda yang bisa disimpan. Apabila benda
tersebut tidak bisa disimpan, seperti burung diudara atau benda yang jatuh kedalam
air, maka wadiah tidak sah apabila hilang, sehingga tidak wajib diganti. Syarat ini
dikemukakan oleh ulama-ulama hanafiah.!”

2) Syafi’iah dan hanabilah mensyaratkan benda yang dititipkan harus benda yang
mempunyai nilai atau qimah dan dipandang sebagai maal, walaupun najis. Seperti
anjing yang bisa dimanfaatkan untuk berburu atau menjaga keamanan. Apabila
benda tersebut tidak memiliki nilai, seperti anjing yang tidak ada manfaatnya, maka
wadi’ah tidak sah.!”

3) Sighah (akad). Syarat sighah yaitu kedua belah pihak melafazkan akad yaitu orang
yang menitipkan (mudi’) dan orang yang diberi titipan (wadi’). Dalam perbankan
biasanya ditandai dengan penanda tanganan surat/buku tanda bukti penyimpanan.

177 Umer chapra, system moneter islam ( gema insani, Jakarta ; 2000) h 200
178 Ibnu Abidin, hasyisah radd al-mukhtar, (Beirut; Dar al-Fikr, 1992) h. 328
179 Abdurrahan al-jaziri, kitab al figh "ala al-madzahib al arba ah juz 3 (Beirut ; dark al fikr) h 249

118



3 Macam-macam Wadi’ah
A. Wadi’ah yad-amanah
Para ulama ahli figh mengatakan bahwa akad wadi’ah bersifat mengikat kedua belah
pihak. Akan tetapi, apakah orang yang tanggung jawab memelihara barang itu bersifat ganti
rugi (dhamaan = Jleall).
Ulama figh sepakat, bahwa status wadi’ah bersifat amanat, bukan dhamaan, sehingga
semua kerusakan penitipan tidak menjadi tangggung jawab pihak yang menitipi, berbeda
sekiranya kerusakan itu disengaja oleh orang yang dititipi, sebagai alasannya adalah sabda
Rasulullah:
(38 ) 5 gl o) 55) (lann Jial) 52 gl e ud
“orang yang dititipi barang, apabila tidak melakukan pengkhianatan tidak dikenakan ganti
rugi.” (HR. Baihaqi dan Daru-Quthni)
Dalam riwayat lain dikatakan:
OaY o aiga (ol s lall (i)
“tidak ada ganti rugi terhadap orang yang dipercaya memegang amanat.” (HR. Daru-
Quthni”).
Dengan demikian, apabila dalam akad wadi’ah ada disyaratkan untuk ganti rugi atas orang
yang dititipi maka akad itu dianggap tidak sah. dan orang yang dititipi pun juga harus
menjaga amanat dengan baik dan tidak menuntut upah (jasa) dari orang yang menitipkan.
B. Wadi’ah yad-dhamanah

Akad ini bersifat memberikan kebebasan kepada pihak penerima titipan dengan atau tanpa
seizin pemilik barang dapat memanfaatkan barang dan bertanggung jawab terhadap
kehilangan atau kerusakan pada barang yang dinggunakannya.

4. Hukum Menerima Wadi’ah

Sunnah, bagi orang yang percaya kepada dirinya bahwa dia sanggup menjaga titipan
yang diseerahkan kepadanya.

Mubah, hukum menerima benda titipan dapat berhukum mubah (boleh) jika seorang
mengatakan kepada si penitip bahwa dirinya khawatir akan berkhianat namun si pentitip
yakin dan tetap mempercayai bahwa orang tersebut dapat diberikan amanah.

Haram, apabila dia tidak kuasa atau tidak sanggup menjaga barang yang dititipkan
sebagaiman mestinya, karena seolah-olah ia membukakan pintu untuk kerusakan atau
lenyapnya barang yang dititipkan itu.

Wajib, hukum menerima benda titipan dapat berhukum wajib jika tidak ada orang jujur
dan layak selain dirinya.

119



Makruh, yaitu bagi orang yang dapat menjaganya, tetapi ia tidak percaya kepada dirinya
boleh jadi kemudian hari hal itu akan menyebabkan dia berkhianat terhadap barang yang
dititipkan kepadanya.'8°

C. Soal — Soal Latihan

1. Jelaskan Pengertian Gadai !
Jelaskan Dasar Hukum Gadai !
Jelaskan Rukun Gadai!
Jelaskan Pengertian Wadiah !
Jelaskan Dasar Hukum Wadiah !
Jelaskan Rukun dan Syarat Wadiah !
Jelaskan Macam — Macam Wadiah !
Jelaskan Hukum Menerima Wadiah !

© NN kW

180 Sylaiman rasjid , figh islam (Bandung, Sinar Baru, 1994) h330

120



BAB XII
HIBAH

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Definisi Hibah,
Kedudukan Hibah, Rukun dan Syarat Hibah, Macam Hibah, Dasar Hukum Hibah, dan
Hikmah Hibah.

Tujuan Intruksional Khusus
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Definisi Hibah

- Memahami dan Menjelaskan Kedudukan Hibah

- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Hibah
- Memahami dan Menjelaskan Macam-Macam Hibah

- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Hibah

- Memahami dan Menjelaskan Hikmah Hibah

Petunjuk Untuk Mahasiswa

1.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti

kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi

pokok bahasan yang telah ditentukan.

Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang

ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai

sumber jawabannya.

Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature

berikut :

A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).

B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.

C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.

121



D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Fiqih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Haq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A. Definisi Hibah

Kata hibah merupakan bentuk masdar dari kata wahaba-yahabu - hibatan (*a— <
— ) yang digunakan dalam Al-Qur'an beserta kata derivatifya sebanyak 25 (dua puluh
lima) kali dalam 13 surat.'®! Dalam kamus Al-Munawir, hibah diartikan dengan
“pemberian.'®?> Sementara Sayyid Sabiq berpandapat bahwa hibah diambil dari kata hubib
al-rih yang artinya hembusan angin.'®3

Setelah membahas pengertian hibah dari segi kebahasaan, para ulama juga
memberikan pengertian secara termonologi atau istilah. Diantara pendapat para ulama
yaitu:

- Muhammad al-Syarbini dalam kitab A4/-Mugni mendefinisikan hibah sebagai

berikut:

e shis ball Jla o se O cllaill 1) Sl
“Akad yang menjadikan kepemilikan tanpa adanya pengganti ketika masih hidup dan
dilakukan secara sukarela”'**

Abdul Rahman al-Jaziri dalam bukunya Fikih Empat mazhab menghimpun definisi
hibah dari empat mazhab, yaitu menurut mazhab Hanafi, hibah adalah memberikan suatu

benda tanpa menjanjikan imbalan seketika. Kemudian menurut mazhab Maliki, hiabah

181 Ali Audah, Konkordansi Al-Qur'an (Panduan Kata Dalam Mencari Ayat Al-Qur'an), (Bogor,
Pustaka Lintera Antara, 1991), cet. . 224 — 470. Diantaranya dalam QS. [3]: 8, QS. [19]: 5, QS. [26]: 83,

182 Ahmad Warson Al-Munawir, Kamus Al-Munawir Arab-Indonesia, (Yogyakarta, Pustaka
Progresif, 1997), h. 1584.

183 Sayyid Sabiq, Terjemah Figh al-Sunnah Juz V, (Jakarta. Cakrawala Publishing, 2009), h. 547.

18 Abdu Shomad, Hukum Islam — Panorama Prinsip Syariah dalam Huku di Indonesia, (Jakarta,
Cakrawala Publishing, 2002),h 242

122



adalah memerikan suatu barang milik sendiri tanpa mengharap suatu imbalan kepada orang
yang diberi. Mazhab Syafi’i memberikan definisi hibah secara singkat, yaitu memberikan
barang milik sendiri secara sadar sewaktu hidup. Sebaliknya, mazhab Hanafi memberikan
definisi yang lebih rinci, yaitu pemilikan harta dari seorang terhadap orang lain yang
mengakibatkan orang yang diberi boleh melakukan tindakan hukum terhadap harta itu
ketika masih hidup dan tanpa mengharap imbalan.!®®

B. Kedudukan Hibah
Artinya: memberikan harta yang dicintainya kepada kerabatnya. (Al-Baqarah: 177.
GV A A o g,y (Il ) 5 algh) s JB alug dade 4l Jua il (8 Ade AU Ly Bk ) 0B
O 3 L by (Ao 93 ) 9 3 8l
Artinya: Dari Abu Hurirah r.a bahwa Rasulullah SAW bersabda; “Saling memberi
hadiahlah kamu sekalian, agar kalian saling mencintai”. Riwayat Bukhari dalam kitab Al-
Adab al-Mufirad dan Abu Ya’la dengan sanad hasan.'®
Berdasarkan ayat Al-Qur'an dan hadits di atas jumhur ulama berpendapat bahwa
hibah hukumnya mangub (sunnah) dalam Islam. Hibah juga suatu bentuk kepedulian sosial
yang positif dengan cara saling tolong-menolong antar sesama. Selain pendapat di atas juga
ulama berpendapat bahwa hukum hibah itu mubah karena hanya bertujuan untuk taqarrub
(mendekatkan diri / hubungan) antara pemberi dan penerima hibah. Jika dikaitkan dengan
perbuatan hukum, hibah termasuk salah satu bentuk pemindahan hak milik. Di mana
penghibah memberikan hak miliknya dengan sukarela tanpa ada kewajiban mengembalikan
atau ganti rugi bagi penerima hibah.
C. Rukun dan Syarat Hibah
1. Rukun Hibah
Hibah tidak akan terwujud tanpa terpenuhi rukun-rukunnya, dalam kitab al-Syarh
al-Sagir disebutkan bahwa rukun hibah ada 4 (empat),'®’ diantaranya:
1. Pemberi Hibah (A4/-Wahib)
2. Harta yang Dihibahkan (4/-Mauhub)
3. Penerima Hibah (4/-Mauhub Lah)
4. Sigat (Ijab — Qabul)

185 Abdurrahman al-Jaziri, Fikih Empat Mazhab(terjemahan dari Kitab al-Figh ‘ala Madzahib al-
Arba’ah), (Jakarta, Rajawali Press, 2007), h. 453

1% Hasbi as-Shiddieqy, Koleksi Hadits-hadits Hukum, (Jakarta, Rajawali Press, 1990), h 186

187 http://ayukholifa.blogspot.com

123



Selain pendapat diatas, mazhab Hanabilah menyebutkan bahwa rukun hibah ada 3
(tiga), yaitu:

a) Orang-orang yang Berakad ( ‘Aqidain)

b) Harta yang Dihibahkan (4/-Mauhub)

¢) Sigat (Ijab-Qabul)'®?

B. Syarat Hibah

Setelah terpenuhinya semua rukun hibah, maka masing-masing dari rukun itu
memiliki syarat-syarat tertentu, yaitu:

1. Syarat Bagi Pemberi Hibah (4/-Wahib)
Al-Wahib merupakan pemilik dari barang yang dihibahkan
Balig, merdeka dan berakal

- Pemeberian haruslah atas dasar keinginan sendiri, bukan paksaan.'®’

2. Syarat Bagi Penerima Hibah (4/-Mauhub Lah)

Penerima hibah harus benar-benar maujud secara fisik atau diketahui keberadaannya
saat pemberian hibah. Jika berupa fisik keberadaannya masih dalam prediksi, misalnya

janin yang ada dalam kandungan, maka hibah tidak sah. Kamudian jika penerima hibah
190

dianggap tidak mumuayyiz, maka boleh diserahkan melalui walinya.
3. Syarat Harta yang Dihibahkan (4/-Mauhub)
- Harta yang dihibahkan ada ketika akad berlangsung
- Harta meupakan milik orang yang mengihbahkan
- Harta itu bernilai menurut syara’
- Dapat dimiliki hartanya
- Harta itu dikhususkan agar jelas dzat-nya'®!
4. Syarat Sigat (Ijab — Qabul)
Antara [jab dan Qabul harus bersesuaian

D. Macam-macam Hibah
Pembagian Hibah Ditinjau Dari Segi ubyek Pemberi Hibah (A/-Wahib)
2. Pemberi Hibah adalah Allah SWT
Artinya: (Ibrahim berdoa): "Ya Tuhanku, berikanlah kepadaku hikmah dan masukkanlah
Aku ke dalam golongan orang-orang yang saleh.(Al-Syu’ara: 83)

138 Ibid

189 M. Abdul Aziz, Figh Muamalah. (Y ogyakarta, Pustaka Progresif, 2008), h. 358.

190 Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnah Juz V. 551

Y1 Ibn Rusyd, Bidayat al-Mujtahid wa Nihdyat al-Mugtasid Juz II, (Semarang, Toha Putra, 2004), h.
245.

124



Ayat diatas merupakan salah satu contoh hibah yang mana diberikan oleh Allah
SWT, hibah semacam ini merupakan sebuah anugerah dan karunia-Nya. Kata hikmah
diatas dimaksudkan agar Nabi Ibrahim dijadikan orang yang bijaksana. Dan pemberian
anugerah dari Allah SWT merupakan jawaban atas doa yang dipanjatkan hamba pada-Nya.

B. Pemberi Hibah adalah Manusia

Artinya: Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat itu suatu kebajikan,
akan tetapi Sesungguhnya kebajikan itu ialah beriman kepada Allah, hari Kemudian,
malaikat-malaikat, kitab-kitab, nabi-nabi dan memberikan harta yang dicintainya kepada
kerabatnya, anak-anak yatim, orang-orang miskin, musafir (yang memerlukan
pertolongan) dan orang-orang yang meminta-minta, dan (memerdekakan) hamba sahaya,
mendirikan shalat, dan menunaikan zakat; dan orang-orang yang menepati janjinya
apabila ia berjanji, dan orang-orang yang sabar dalam kesempitan, penderitaan dan
dalam peperangan. mereka Itulah orang-orang yang benar (imannya); dan mereka Itulah
orang-orang yang bertakwa. (Al-Baqarah: 177)!%?

Ayat diatas merupakan anjuran untuk berbagi memberi harta baik berupa hibah
ataupun sadaqah pada orang-orang yang kita cintai dan kasihi, juga orang-orang yang
membutuhkan pertolongan kita.

Pembagian Hibah Ditinjau Dari Segi Waktu

a. Hibah Mu abbad

Mu'abbad disini dimaksudkan pada kepemilikan penerima hibah terhadap barang
hibah yang diterimanya. Kata mu 'abbad seniri dapat diartika dengan selamanya atau
sepanjang masa. Hibah dalam kategori ini tidak bersyarat, barang sepenuhnya menjadi
milik mauhub lah. Sehingga dia mampu melakukan tindakan hukum pada barang tersebut
tanpa ada batasan waktu.

b. Hibah Mu aqqat

Hibah jenis mu aqqat merupakan hibah yang dibatasi karena ada syarat-syarat
tertentu dari pemberi hibah berkaitan dengan tempo atau waktu. Harta yang dihibahkan
biasanya hanya berupa manfaat, sehingga penerima hibah tidak mempunyai hak milik
sepenuhnya untuk melakukan tindakan hukum. Terdapat dua bentuk hibah yang bersyarat,
yaitu Al-‘Umrda dan Al-Rugba. Al-‘Umra adalah hibah yang hanya diberikan pada
seseorang (penerima hibah) sepanjang hidupnya. Jika penerima hibah itu meninggal maka

192 Abdu Shomad, Hukum Islam. 243

125



harta yang dihibahkan kembali pada penghibah atau ahli warisnya. Rasulullah bersabda:
‘Umra diperbolehkan. (HR. Bukhari, Muslim, Abu Daud dan Nasa'i).!*>

Selanjutnya yaitu A/-Rugba yang artinya mengawasi satu sama lain.'** Di sini antara
pemberi dan penerima hibah saling mengawasi siapakah diantara mereka yagn memiliki
umur lebih panjang maka dialah yang akan memiliki harta tersebut sampai ke anak-cucu
atau ahli waris mereka, oleh karena itu barang yang dihibahkan secara otomatis langsung
berpindah kepemilikannya pada pihak yang masih hidup ketika salah satu dari mereka
meninggal dunia.'®
E. Hikmah Hibah

Hikmah disyari’atknnya hibah sangatlah besar, karena hibah dapat menghilangkan rasa

iri dengki, kemudian dapat menyatukan hati dalam cinta kasih dan saling menyayangi satu
sama lain. Hibah menunjukan kemuliaan akhlak, di mana memberi adalah suatu sifat
kesempurnaan yang dimiliki oleh Allah SWT, sebagai mana yang terdapat dalam salah satu
firmannya yang berbunyi:
Artinya: (mereka berdoa): "Ya Tuhan kami, janganlah Engkau jadikan hati kami condong
kepada kesesatan sesudah Engkau beri petunjuk kepada kami, dan karuniakanlah kepada
kami rahmat dari sisi Engkau; Karena Sesungguhnya FEngkau-lah Maha pemberi
(karunia)".(Ali ‘Imran: 8)'%

Apabila seseorang suka memberi maka sesungguhnya dia telah belajar

menghilangkan kebakhilan jiwa, memberikan kebahagiaa di hati orang yang diberi dan
menumbuhkan rasa kasing sayang diantara mereka. Dan yang paling penting yaitu
mempererat tali silaturahim sebagai mana yang diperintahan Allah SWT dalam firmanya
yang berbunyi:
Artinya: Orang-orang yang merusak janji Allah setelah diikrarkan dengan teguh dan
memutuskan apa-apa yang Allah perintahkan supaya dihubungkan dan mengadakan
kerusakan di bumi, orang-orang Itulah yang memperoleh kutukan dan bagi mereka tempat
kediaman yang buruk (Jahannam).(Al-Ra’d: 25)

. Soal — Soal Latihan

1. Jelaskan Definisi Hibah !
2. Jelaskan Kedudukan Hibah !
3. Jelaskan Rukun dan Syarat Hibah !

193 HR. Bukhari dan Musilm, Kitab Shahih Bukhari & Muslim, (Depok, Alita Aksara Media, 2012),
432.

194 http://ayukholifa.blogspot.com

195 Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnah Juz V. 565

196 1bid

126



4. Jelaskan Macam Hibah !
5. Jelaskan Dasar Hukum Hibah !
6. Jelaskan Hikmah Hibah !

127



BAB XIII
WASIAT

Tujuan Intruksional Umum
Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Wasiat,
Dasar Hukum Wasiat, Rukun dan Syarat Wasiat.

Tujuan Intruksional Khusus
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Wasiat
- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Wasiat
- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Wasiat

Petunjuk Untuk Mahasiswa

1.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

. Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti

kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi
pokok bahasan yang telah ditentukan.

. Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang

ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai
sumber jawabannya.
Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature
berikut :
A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).
B. Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.
C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.
D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Figih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.
E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

128



F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Hagq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

A. Pengertian Wasiat

Keberadaan wasiat sebagai suatu proses peralihan harta ternyata telah berlangsung
cukup lama. Pada masa-masa sebelum kedatangan Islam, pelaksanaan wasiat kurang
mengedepankan prinsip kebenaran dan keadilan. Hal ini antara lain terlihat pada masa
Romawi. Selanjutnya, pada masa Arab Jahiliyah, wasiat diberikan kepada orang lain
dengan tujuan untuk berlomba-lomba menunjukkan kemewahan, sedangkan kerabat yang
ada ditinggalkan dalam keadaan miskin dan membutuhkan. Kondisi ini kemudian berubah
dengan datangnya Islam yang mengarahkan tujuan wasiat kepada dasar-dasar kebenaran
dan keadilan. Oleh karena itu, kepada pemilik harta diwajibkan untuk berwasiat kepada
orang tua dan karib kerabat sebelum dilakukan pembagian harta warisan.'®’

Untuk dapat memahami konsep wasiat dalam Islam secara menyeluruh, maka terlebih
dahulu perlu dijelaskan pengertian wasiat, baik secara etimologis maupun terminologis
berdasarkan pendapat para ulama disertai dengan landasan argumentasi mereka.

Secara etimologis, kata "wasiat" berasal dari Bahasa Arab 4ay - pan - e Cwas
~Alyang berarti 4ila sl(aku menyampaikan sesuatu).'’® Dalam al Qur'an, kata "wasiat" dan
yang seakar dengan itu mempunyai beberapa arti, diantaranya berarti menetapkan, seperti
yang terdapat dalam Q.S. al An'am ayat 144 ( 13 & KUaj 3 alagl £ {j), memerintahkan
terdapat dalam Q.S. Lugman ayat 14 (43 (LMl Eass) dan Q.S. Maryam ayat 31
((Ga dud s sdally lasls), mensyari atkan atau menetapkan, sebagaimana terdapat
dalam Q.S. an-Nisa' ayat 11 ({;59‘2(5’i & W Kuasl). Berdasarkan makna kata-kata di atas,

197 Wahbah al Zuhailiy, al Figh al Islamiy wa Adillatuh, (Damaskus : Dar al Fikr, 2002), Juz 10, h.
7438
198 http://dian-mustika.blogspot.com

129



dapat dipahami bahwa kata wasiat mengandung perintah yang harus dijalankan oleh pihak
lain.!%

Dalam pengertian yang lebih luas, wasiat dipahami dengan
ATy sas 5f 4l Ola el o oLl i il L) g

Pesan atau janji seseorang kepada orang lain untuk melakukan suatu perbuatan, baik
ketika orang yang berwasiat masih hidup atau sudah wafat.>*

Secara terminologis, para fugaha' berbeda pendapat dalam mendefinisikan wasiat.
Menurut mayoritas ulama Hanafiyah, wasiat adalah

£ 3 sty < pall 20y Lo ) il Gl

"Pemberian hak milik yang dilaksanakan setelah pemberinya meninggal dunia dengan

Jjalan tabarru® (sukarela).’!

Menurut Mahmashani dalam Kitab al Mabadi® al Syar'iyyah wa al Qanuniyyah,
definisi tersebut mencakup tiga hal pokok,?* yaitu :

1. Wasiat merupakan pemindahan hak milik berupa harta yang meliputi benda (hak
milkiyyah) dan jasa (hak al intifa™).

2. Pemindahan harta wasiat tersebut berlaku setelah wafat. Hal inilah yang
kemudian membedakan wasiat dengan hibah, dimana hibah berlaku ketika
pemberinya masih hidup.

3. Wasiat semata-mata dilakukan untuk kebaikan, artinya tanpa mengharapkan
imbalan apapun. Hal ini pula yang membedakan dengan jual beli, hadiah, dan
lain-lain.

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa wasiat adalah pemilikan harta, baik berupa
benda ataupun jasa yang pelaksanaannya dikaitkan dengan waktu setelah wafatnya
pewasiat tanpa mengharapkan imbalan apapun.

199 Fathurrahman Djamil, Wasiat : Makna, Urgensi dan Kedudukannya dalam Islam dalam Jurnal
Mimbar Hukum No. 38 Tahun IX 1998, h. 5

200 Wahbah al Zuhailiy, op.cit, h. 7439-7440

201 Syams al Din al Syarakhsiy, al Mabsuth Syarh al Kafiy, (Mesir : t.pn, 1331 H), Juz XXVII, h.
142; lihat juga al Mahammi Subhi al Mahmashani, a/ Mabadi® al Syar iyyah wa al Qanuniyyah, (Beirut : Dar
al 'Ilm al Malayin, 1967), Cet. IV, h. 151

202 http://dian-mustika.blogspot.com

130



Lebih lanjut, ulama dari kalangan Malikiyah memberikan definisi yang lebih rinci

dengan memasukkan jumlah harta yang dapat diwasiatkan. Menurut mereka, wasiat

adalah?3

sday aie Al g ol A ga p ok dle Jle i 3 s aa gy e

"Transaksi yang mengharuskan penerima wasiat berhak memiliki 1/3 harta peninggalan si

pemberi wasiat setelah meninggal atau mengharuskan penggantian hak 1/3 harta si
pewasiat kepada penerima."

Ulama dari kalangan Syafi‘iyah mendefinisikan wasiat :2%*
Yl Uadl dilial o) g Csall day e ) Cilian (3o & 5 A 1)

"Wasiat adalah suatu perbuatan baik dengan memberi hak yang pelaksanaannya
berlaku setelah wafat, baik diucapkan atau tidak"

Para ulama dari kalangan Hanabilah memberikan rumusan yang lebih sederhana
dibandingkan ulama-ulama dari kalangan mazhab lain :2%°

Goby ) Al = g sl Dbl ea¥ sl e a sy ol ladid m s OS sl amy Ca3eail Uy a1 8 Dy gl

"Transaksi yang berlaku setelah wafat, seperti berwasiat kepada seseorang agar
memelihara anaknya yang masih kecil atau mengawini anak perempuannya atau
menyisihkan 1/3 hartanya, dan lain-lain."

Menurut al Sayyid al Sabiq, wasiat adalah?*®
o sall g my Al Al i sl ey ) e Ardia 5 Ui 5l Lie oy lasY) A

"Pemberian seseorang kepada orang lain, berupa benda, piutang atau manfaat, agar si
penerima memiliki pemberian itu setelah si pewasiat meninggal."
Apabila dicermati, beberapa definisi wasiat yang dikemukakan di atas terlihat
memiliki persamaan, yaitu: a) wasiat adalah suatu perbuatan baik dengan memberikan hak
kepada orang lain, b) wasiat itu berlaku setelah pemberi wasiat meninggal dunia. Namun, di

203 Abd al Rahman al Jaziri, Kitab Figh ‘ala Mazahib al Arba ah, (Beirut : Dar al Fikr, 1986), Juz
III, h. 316

204 Ibid
205 Ibid

206 1-Sayid al-Sabiq, Figh Sunnah, (Kairo: Maktabah Dar al-Turats, [t.th]), juz.IIL, h. 414-415

131



samping itu, dari definisi di atas terdapat juga beberapa perbedaan seperti ulama
Malikiyyah lebih cenderung menekankan tentang jumlah wasiat yakni sepertiga harta,
tanpa mengungkapkan bahwa wasiat adalah perbuatan baik tanpa imbalan (fabaru’).
Definisi wasiat dalam rumusan ulama Syafi’iyyah hampir sama dengan definisi ulama
Hanafiyyah namun lebih menekankan bahwa berlakunya wasiat setelah wafat si pewasiat.
Ulama Hanabilah juga tidak mengungkapkan bahwa wasiat adalah perbuatan baik tanpa
imbalan, yang membedakannya dengan transaksi jual beli, sedekah, dan lain-lain. Al-
Sayyid al-Sabiq menggunakan kata hibah, tetapi yang dimaksudkannya adalah hibah yang
berlaku setelah wafatnya si pemberi hibah. Sekalipun tidak mengungkapkan kalimat tanpa
imbalan, namun dengan kata hibah sudah dapat dipahami bahwa wasiat adalah pemberian
tanpa imbalan.

Sementara itu dalam Kompilasi Hukum Islam dijelaskan bahwa definisi wasiat
adalah pemberian suatu benda dari pewaris kepada orang lain atau lembaga yang akan
berlaku setelah pewaris meninggal dunia.?’’ Pengungkapan kata “pewaris” dalam definisi
ini, menurut penulis, kurang tepat karena wasiat tidak persis sama dengan warisan,
semestinya diganti dengan “pewasiat”.

Dalam KUH Perdata, wasiat sering disebut dengan istilah testament. Namun
demikian, ada perbedaan prinsipil antara wasiat menurut hukum Islam dengan testament,

terutama yang menyangkut kriteria dan persyaratannya.?%®

B Dasar Hukum Wasiat

Menurut para ulama, hukum pelaksanaan wasiat telah diatur dalam al Qur'an, al
Sunnah, dan Ijma’.

1. Ayat-ayat yang Berhubungan dengan Wasiat

Dalam al Qur’an, ketentuan tentang wasiat diungkap secara tegas dalam Q.S. al
Bagqarah (2) ayat : 180

ot iyl Gy G e 1 @5 G B3l el e ) R ok

(180)cxal

Artinya : "Diwajibkan atas kamu apabila seseorang di antara kamu kedatangan tanda-

tanda maut, jika dia meningggalkan harta yang banyak, berwasiat untuk ibu bapak dan
karib kerabatnya secara ma ‘ruf. Ini adalah kewajiban atas orang-orvang yang bertagwa."

207 http://dian-mustika.blogspot.com
208 Tbid

132



Selanjutnya, ketentuan wasiat ini juga terdapat dalam potongan ayat 11 dan 12 surat
an-Nisa'. Dalam ayat 11 dinyatakan :

o e =5 day 3 (e
Artinya : "...sesudah dipenuhi wasiat yang dia buat atau sesudah dibayar hutangnya."”
Berikutnya, ayat 12 surat an-Nisa' juga menegaskan hal yang sama :
o0 5 e a f a2 (e
Ketentuan mengenai wasiat ini juga diatur dalam Q.S. al Maidah (5) ayat 106 :
e Ja2 155 ) a3l (o el a&0al i 1) 2k Bl sl Gl @i

Artinya: "Hai orang-orang yang beriman, apabila salah seorang di antara kamu
menghadapi kematian, sedang dia akan berwasiat, maka hendaklah (wasiat itu) disaksikan
oleh dua orang yang adil di antara kamu."

2. Hadits-hadits yang Berhubungan dengan Wasiat

Dalil hukum disyari atkannya wasiat juga diatur dalam beberapa hadits, di antaranya

o 4 paas (o8 A plua (5 a) Ga Lot JB o Ga dlll Jsmy O Legie ) pm ) pee (p dll 2o e

209l 5 bl 5 (s2a sl 53500 sl 5 alusa 5 (5 A o) 5 ) oie 4y 5 ATim g5 V) (il

Artinya : Dari Abdullah ibn Umar R.A. bahwa Rasulullah SAW pernah bersabda :

"Tidak ada seorang muslim pun yang memiliki sesuatu yang (pantas untuk) diwasiatkan

dan ia masih mempunyai kesempatan hidup selama dua malam melainkan (hendaklah) ia

mempunyai wasiat yang ditulis.” (H.R. Bukhariy, Muslim, Abu Dawud, al Turmudziy, al
Nasa'i, dan al Darimiy)

St 5 A G s gl Afa e atihd 8 s g 4l gy Canan ; JB ol Al il e
2108, 5} o 3 g M 48 a3 S ac] 28

Artinya : Dari Abi Umamah al Bahiliy ia pernah berkata : "Saya pernah mendengar
Rasulullah SAW bersabda di dalam khutbahnya pada waktu haji Wada'",

209 Ahmad ibn Ali ibn Hajar al Asqalaniy, Fath al Bary, (t.tp : al Maktabah al Salafiyah, t.th), h. 355;
lihat juga Abu al Husain Muslim ibn al Hajjaj ibn Muslim al Qusyairiy, a/ Jami" al Shahih, (Beirut : Dar al
Fikr, t.th), Jilid 5, h. 70; Abu Dawud Sulaiman ibn al Asy'as al Sijistani, Sunan Abu Dawud, (Beirut : Dar al
Fikr, 1994), Jilid 3, h. 32; Abu Isa Muhammad ibn Isa ibn Surah al Turmudziy, al Jami' al Shahih, (Beirut :
Dar al Fikr, 1983), Jilid 3, h. 292

219 Abu Isa Muhammad ibn Isa ibn Surah al Turmudziy, ibid., h. 293

133



"Sesungguhnya Allah Tabaraka wa Ta'ala telah memberikan kepada
masing-masing apa yang menjadi haknya, maka tidak ada wasiat bagi ahli
waris.” (H.R. al Turmudziy dan Abu Dawud)

lid & gal) e aie Cubll pa g e plagll ada e e dl Jsu) Sale JE 4l e ars o ale e
Y J6 e Sy Gaaidl saaly JA V) B n Y 5k 53U s aasll e i e Gl dl s b
e a X o e pd elyiel @l o o3 of Gli) LI GBI 5 GBI Y JB b jlady Guailil cli J8

211 (ol ol 5 o iy

Artinya : Dari "Amir ibn Sa’'ad dari ayahnya, ia pernah berkata, "Rasulullah SAW pernah
pada waktu haji Wada™ mengunjungi saya waktu saya sakit yang bakal membawa mati
saya, lalu saya bertanya kepada beliau, "Wahai Rasulullah, sudah sampai pada diri saya
sakit seperti yang telah engkau lihat sendiri sedangkan saya mempunyai banyak harta dan
tidak ada yang bakal mewarisi saya kecuali anak perempuan, bolehkah saya sedekahkan
dua pertiga harta saya ini?" Beliau bersabda : "Tidak". Saya bertanya lagi, "Saya
sedekahkan setengahnya ?" Beliau bersabda : "Tidak, sepertiga dan sepertiga itu banyak".
Sesungguhnya kamu meningggalkan ahli warismu dalam keadaan kaya itu lebih baik

daripada kamu meninggalkan mereka dalam keadaan meminta-minta kepada orang lain."
(H.R. Muslim)

Dalil tentang bolehnya melaksanakan wasiat juga disandarkan kepada ijma’ para
ulama. Pada dasarnya, para ulama sepakat bahwa tindakan wasiat merupakan syari'at Allah
dan Rasul-Nya. Hal ini didasarkan pada ayat-ayat dan hadits di atas’'? yang
mengedepankan urgensi pelaksanaan wasiat, tidak hanya bagi orang yang berwasiat, tetapi
juga bagi penerima wasiat dan ahli waris yang akan ditinggalkan. Dengan demikian, di
samping sebagai sedekah yang ditujukan untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT,
wasiat juga menjadi salah satu cara pemerataan harta peninggalan bagi mereka yang tidak

mendapatkan hak waris sedangkan mereka adalah kerabat dekat.

C. Rukun dan Syarat Wasiat

Berkenaan dengan rukun dan syarat wasiat, terjadi perbedaan pendapat di kalangan
para ulama. Perbedaan pendapat ini agaknya disebabkan oleh cara pandang mereka dalam
menentukan apakah wasiat merupakan tindakan hukum yang bisa sah dan berlaku secara
sepihak tanpa keterlibatan pihak yang menerima atau bersifat sebaliknya. Hal ini antara

211 Abu al Husain Muslim ibn al Hajjaj ibn Muslim al Qusyairiy, op.cit, h. 71
212 Wahbah al Zuhaily, loc.cit.,

134



lain terlihat dari pendapat ulama dari kalangan Hanafiyah yang menyebutkan bahwa rukun
wasiat hanya satu yaitu ijab (pernyataan menyerahkan) wasiat dari pewasiat, sedangkan
qabul (pernyataan menerima) tidak termasuk ke dalam rukun wasiat, melainkan merupakan
bagian dari syarat wasiat.?!3

Argumentasi yang digunakan oleh para ulama Hanafiyah ini didasarkan pada
anggapan bahwa wasiat adalah agad yang hanya mengikat pihak yang berwasiat sedangkan
bagi pihak penerima wasiat, aqad tersebut tidak bersifat mengikat. Dalam hal ini mereka
menyamakan antara hak yang akan diterima melalui warisan dan wasiat, yaitu hanya
berlaku setelah pemilik harta meninggal dunia. Oleh karena itu, qabul tidak diperlukan
sebagaimana yang berlaku dalam hak waris.?'* Namun qgabul tetap menjadi salah satu
syarat dalam wasiat. Hal senada juga dikemukakan oleh Sayyid Sabiq dalam Kitab Figh al
Sunnah.?!?

Berbeda dengan pendapat ulama dari kalangan Hanafiyah, jumhur ulama
menyatakan bahwa rukun wasiat terbagi empat, yaitu 1) < sll(orang yang berwasiat), 2)
4l asall(orang yang menerima wasiat), 3) 4 = sl\(objek wasiat), dan 4) 4xua(redaksi)
wasiat. 210

Selanjutnya, berdasarkan rukun wasiat yang telah dikemukakan di atas, maka para
ulama figh kemudian menetapkan syarat-syarat wasiat, yaitu :
1) = sl(orang yang berwasiat).

Dalam merumuskan syarat =sll(orang yang berwasiat), para ulama ada yang
membaginya menjadi dua, yaitu syarat sah dan syarat wajib.

a. Syarat Sah =l (orang yang berwasiat). adalah

). Orang yang berwasiat merupakan orang yang sudah biasa berbuat baik atau al/

tabarru® ' (berbuat tanpa adanya imbalan duniawi) dan orang tersebut
haruslah seorang mukallaf (baligh berakal), merdeka, baik laki-laki maupun
perempuan, serta muslim ataupun kafir.

Para ulama sepakat bahwa orang yang berwasiat haruslah orang yang berakal.
Dengan demikian, tidak sah wasiat yang dilakukan oleh orang gila, dungu, dan orang
pingsan karena ucapan mereka tidak dapat dipandang sebagai suatu hal yang mempunyai
kekuatan hukum. Sejalan dengan hal tersebut, para ulama juga sepakat tentang adanya

213 Ibid, h. 7446

214 a] Mahhammiy Subhiy Mahmasaniy, op.cit., h. 157-159

215 Sayyid Sabiq, Figh al Sunnah, (Kairo : Maktabah Dar al Turats, t.t ), Juz 3, h. 418
216 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7447

217 [_ihat Sayyid Sabiq, op.cit., h. 419

135



syarat bahwa orang yang berwasiat haruslah orang yang merdeka. Oleh karena itu, tidak
dipandang sah, wasiat yang dilakukan oleh budak karena wasiat merupakan perbuatan
tabarru” sedangkan budak tidak tergolong kepada ahl al tabarru’ (orang yang biasa
berbuat tanpa adanya imbalan duniawi) sebab budak tidak memiliki apapun.?'®

Namun, dalam hal adanya syarat baligh bagi orang yang berwasiat, maka para
ulama berbeda pendapat. Hal ini disebabkan karena baligh memiliki kaitan yang cukup erat
dengan kepemilikan dan keabsahan menfasarufkan (mempergunakan) harta yang dimiliki.
Menurut ulama Hanafiyah dan Syafi‘iyah, baligh merupakan salah satu syarat sahnya
wasiat. Dengan demikian, tidak sah wasiat yang dilakukan oleh anak-anak, baik anak
tersebut telah mumayyiz maupun belum mumayyiz, walaupun anak yang mumayyiz tersebut
diperbolehkan dalam melakukan transaksi jual beli. Hal ini karena wasiat merupakan aqad
tabarru’ (pemindahan harta secara sukarela, tanpa imbalan). 2°

Sebaliknya, ulama dari kalangan Malikiyah berpendapat bahwa wasiat boleh
dilakukan oleh anak mumayyiz yaitu anak yang berumur 10 tahun. Pendapat ini didasarkan
pada riwayat ‘Umar ibn al Khaththab yang memperbolehkan wasiat anak yang baru
berumur 9 atau 10 tahun kepada seorang putri pamannya senilai 30 dirham.?*

Selanjutnya ulama figh sepakat menyatakan bahwa wasiat orang yang berada di
bawah pengampuan disebabkan permasalahan harta, seperti orang yang mubazir terhadap
harta atau orang bodoh adalah sah karena keadaan diri mereka yang kurang sempurna.
Namun, wasiat orang yang dinyatakan berada di bawah pengampuan karena pailit, maka
para ulama berbeda pendapat. Menurut ulama Mazhab Syafi'i dan Mazhab Hanbali, dalam
kondisi yang demikian, wasiat dilakukannya tidak sah kecuali apabila disetujui oleh orang
yang memberinya utang. Sebaliknya, ulama Mazhab Hanafi dan Maliki, hukumnya tetap
sah karena wasiat tersebut baru bisa ditunaikan apabila utang-utang orang yang berwasiat
tersebut dilunasi terlebih dahulu.??!

Dalam hal wasiat yang dilakukan oleh orang kafir, maka para ulama sepakat
menganggapnya sah, walaupun orang yang berwasiat tersebut adalah kafir harbi**’ karena
beragama Islam tidak menjadi syarat sah wasiat.??®

218 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7459

219 Ibid,

220 Tbn al Qudamah, a/ Mughni, (Kairo : Dar al Manar, 1367 H), Juz 6, h. 100

221 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7460

222 Lihat Abdul Aziz Dahlan (ed.), Ensiklopedi Hukum Islam, (Jakarta : Ichtiar Baru van Hoeve,
1999), Jilid 3, h. 858

223 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7461

136



2) Wasiat tersebut dilakukan secara sadar dan sukarela. Oleh sebab itu, orang yang
dipaksa untuk berwasiat atau tersalah (tidak sengaja) dalam berwasiat, maka
wasiatnya dianggap tidak sah. Hal ini disepakati oleh seluruh ulama figh.?**

b. Syarat Wajib =<l (orang yang berwasiat)adalah bahwa dia tidak mempunyai
utang yang jumlahnya sebanyak harta yang ditinggalkannya. Syarat ini
dikemukakan ulama figh karena wasiat baru bisa ditunaikan ahli waris apabila
seluruh utang orang yang berwasiat itu telah dibayarkan.??®> Dengan demikian,
apabila utang orang yang berwasiat tersebut meliputi seluruh harta yang ia
tinggalkan, maka wasiat yang ia buat tidak ada gunanya karena hartanya habis
untuk membayar utang.

2) 4 asall(orang yang menerima wasiat)

Pada dasarnya, ulama figh menetapkan syarat bahwa wasiat ditujukan untuk
kepentingan umum, seperti lembaga-lembaga keagamaan dan kemasyaratan atau untuk
pribadi tertentu. Dalam kaitan ini, para ulama figh menetapkan syarat-syarat yang harus
dipenuhi oleh lembaga atau pribadi penerima wasiat tersebut adalah

a. Benar-benar ada

b. Identitasnya jelas/diketahui

c. Orang/lembaga yang cakap menerima hak/milik

d. Penerima wasiat bukan kafir harbi yang memusuhi Islam??°

e. Penerima wasiat bukanlah orang yang membunuh pewasiat

Berkenaan dengan hal ini, ulama dari kalangan Mazhab Hanafi mengemukakan
bahwa yang dimaksud dengan pembunuhan dalam pengertian ini adalah pembunuhan
secara langsung, baik secara sengaja ataupun tidak. Namun, apabila pembunuhan tersebut
terjadi tidak secara langsung, maka hal ini tidak dapat dijadikan alasan untuk membatalkan
wasiat.

f. Bukan ahli waris pemberi wasiat**’

Dalam pelaksanaan wasiat, fugaha' juga memberikan syarat bahwa orang yang
menerima wasiat bukanlah salah seorang yang berhak mendapatkan warisan dari orang
yang berwasiat, kecuali apabila ahli waris lainnya membolehkan. Hal ini didasarkan pada
hadits dari Abu Umamah bahwa Rasulullah SAW bersabda :

228(oa yill ol 5 5) ) sl Aua g Dd i (a3 (K0 e 38 ) )

224 Tbid

225 Wahbah al Zuhailiy, ibid.,

226 Ibid, h. 7462

227 Tbid

228 Abi ‘Isa Muhammad bin “Isa bin Saurah, op.cit., Juz 4, h. 43

137



Artinya : "Sesungguhnya Allah telah memberi setiap orang yang berhak atas
haknya, karena itu maka tidak boleh lagi berwasiat untuk orang yang akan menerima
wasiat." (H.R. al Turmudzi)

g. Wasiat tidak ditujukan untuk sesuatu yang merugikan umat Islam atau untuk
maksiat seperti berwasiat kepada orang fasik untuk menyebarluaskan
kefasikannya atau berwasiat untuk mendirikan tempat yang digunakan untuk
melakukan maksiat. Wasiat seperti ini menurut ulama Hanafiyah dianggap
batal.?%

3). 4 ~=sll(objek wasiat)

Pada dasarnya, objek wasiat mencakup dua bentuk, yaitu benda dan manfaat. Terkait
dengan hal ini, para ulama figh menyatakan bahwa objek wasiat harus memenuhi beberapa
persyaratan, yaitu:>*°
a. Objek wasiat merupakan sesuatu yang bernilai harta dalam syara” karena wasiat

merupakan aqad kepemilikan, sedangkan sesuatu yang tidak bernilai harta, tidak
dapat dimiliki. Dalam hal ini, objek wasiat yang bernilai harta bisa saja
berbentuk mata uang, barang tetap dan bergerak, pohon-pohon, barang-barang
yang dapat diperdagangkan, binatang, pakaian dan sebagainya, hutang yang
menjadi tanggungan, hak-hak yang berkaitan dengan harta, dan manfaat.?’!

b. Objek wasiat merupakan sesuatu yang mutagawwim (bernilai harta menurut
ketentuan syara’). Dengan demikian, tidak sah berwasiat dengan harta yang
ghair mutagawwim (harta yang tidak boleh dimanfaatkan secara syar i), seperti
khamar, babi, anjing, dan lain-lain karena harta yang demikian dianggap tidak
ada manfaatnya dalam pandangan Islam. Namun, terkait dengan hal ini, ulama
Hanafiyah, Syafi'iyyah dan Hanabilah memberikan pandangan yang berbeda.
Menurut mereka, mewasiatkan harta yang ghair mutagawwim, seperti anjing
yang terlatih dan binatang yang dapat digunakan untuk berburu dibolehkan

karena adanya manfaat.?*?

c. Objek wasiat tersebut jelas merupakan milik pewasiat ketika wasiat diucapkan.
Oleh karena itu, tidak sah mewasiatkan benda milik orang lain.

229 Abdul Aziz Dahlan (ed.), op.cit., h. 1927-1928
230 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7479

21 Ibid

232 Ibid, h. 7480

138



d. Objek yang diwasiatkan tidak ditujukan untuk perbuatan maksiat atau yang
diharamkan secara syar i.

e. Harta yang diwasiatkan tidak boleh lebih dari sepertiga harta peninggalan,
apabila pewasiat mempunyai ahli waris karena menurut kesepakatan ulama,
dalam kondisi yang demikian, maka wajib mengurangi jumlah wasiat dari
sepertiga jumlah harta peninggalan. Namun, apabila ahli waris mengizinkan
wasiat dengan jumlah lebih dari sepertiga harta, maka hal itu dibolehkan.

4). 4awa(perkataan) wasiat

Perkataan wasiat mencakup ijab dan qabul. Berkenaan dengan hal ini, ulama figh
menetapkan bahwa ijab dan qabul yang dipergunakan dalam wasiat harus jelas. Namun,
terjadi perbedaan pendapat di kalangan ulama tentang adanya qabul dari penerima wasiat.
Perbedaan pendapat ini terjadi karena wasiat merupakan pemindahan hak dari seseorang
kepada orang lain tanpa imbalan apapun. Oleh karena itu, sebagian ulama menganggap
tidak perlu adanya gabul. Di samping itu, dalil-dalil yang ada, baik dari al Qur’an maupun
hadits sama sekali tidak menyinggung tentang orang yang akan menerima wasiat.?*

Terkait dengan hal ini, Imam al Syafi'i lebih condong pada pendapat bahwa qabul
dari pihak penerima wasiat tidak perlu ada. Beliau mengiaskan wasiat dengan waris,
bahkan beliau menyatakan bahwa qabul dari pihak penerima wasiat bukan merupakan
syarat sahnya wasiat. Sebaliknya, Imam Malik menetapkan adanya qabul dalam wasiat
karena beliau mengiaskan wasiat dengan hibah dan perikatan yang lain. Sedangkan dalam
mazhab Hanafi, gabul dianggap tidak ada, apabila dilakukan sebelum pewasiat meninggal
dunia alasannya karena pewasiat dapat saja mencabut wasiatnya kapan saja ia
menghendaki.?**

Jumhur ulama menetapkan bahwa keberadaan gabul tidak menjadi suatu keharusan,
apabila wasiat itu ditujukan untuk kepentingan umum yang identitasnya tidak dijelaskan
dalam wasiat, seperti masjid dan anak-anak yatim. Akan tetapi, apabila orang yang akan
menerima wasiat itu sudah jelas atau tertentu, maka diperlukan qabul dari orang yang
menerima wasiat atau wakilnya setelah pewasiat meninggal dunia, kecuali bayi yang masih
dalam kandungan ibunya. Untuk bayi ini, wasiat sah tanpa adanya qabul.?*>

4uaberupa ijab dan qabul yang dipergunakan untuk mengungkapkan wasiat dapat
disampaikan secara lisan, tulisan maupun isyarat yang bisa dipahami. Selain itu,

233 Nurchozin, Bentuk-bentuk, Persyaratan, dan Kekuatan Hukum Wasiat Menurut Hukum Islam
dalam Jurnal Mimbar Hukum No. 38 Tahun IX 1998 (Jakarta : Al Hikmah dan Ditbinbapera Islam, 1998), h.
15

234 al Mahammiy Subhi Mahmasaniy, op.cit., h. 157-159

235 Wahbah al Zuhailiy, op.cit., h. 7447

139



keberadaan dua orang saksi juga diperlukan agar tidak terjadi manipulasi. Hal ini sesuai
dengan ketentuan surat al Baqarah ayat 282 yang menegaskan perlunya ada kesaksian
dalam mu‘amalah. Dalam hal ini, wasiat termasuk dalam bentuk mu'amalah. Oleh karena
itu, apabila wasiat dilakukan secara lisan, maka mutlak diperlukan adanya saksi.

Adapun wasiat yang melalui isyarat yang dipahami, menurut ulama Mazhab Hanafi
dan Mazhab Hanbali hanya bisa diterima apabila orang yang berwasiat tersebut bisu dan
tidak bisa tulis baca. Namun, sebaliknya, jika orang yang berwasiat mampu tulis baca,
maka wasiat melalui isyarat tidak sah. Akan tetapi menurut ulama Mazhab Maliki dan
Syafi'i, wasiat tetap sah melalui isyarat yang dapat dipahami, sekalipun orang yang
berwasiat itu mampu untuk berbicara dan tulis baca.>*

C. Soal — Soal Latihan
1. Jelaskan Pengertian Wasiat !
2. Jelaskan Dasar Hukum Wasiat !
3. Jelaskan Rukun dan Syarat Wasiat !

236 Lihat, Abdul Aziz Dahlan, op.cit., h. 1928

140



BAB XIV
HADIAH DAN WAKAF

Tujuan Intruksional Umum

Pada akhir pokok bahasan ini mahasiswa mampu memahami tentang Pengertian Hadiah,
Hukum Hadiah, Hukum Menerima Hadiah, Hukum Menolak Hadiah, Macam-Macam
Hadiah, Pengertian Wakaf, Dasar Hukum Wakaf, Rukun dan Syarat Wakaf, Macam-
macam Wakaf, dan Tujuan dan Fungsi Wakaf.

Tujuan Intruksional Khusus
Setelah mempelajari pokok bahasan ini mahasiswa dapat :

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Hadiah

- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Hadiah

- Memahami dan Menjelaskan Hukum Menerima Hadiah

- Memahami dan Menjelaskan Hukum Menolak Hadiah.

- Memahami dan Menjelaskan Macam-Macam Hadiah.

- Memahami dan Menjelaskan Pengertian Wakaf.

- Memahami dan Menjelaskan Dasar Hukum Wakaf.

- Memahami dan Menjelaskan Rukun dan Syarat Wakaf.

- Memahami dan Menjelaskan Macam-macam Wakaf.
Memahami dan Menjelaskan Tujuan dan Fungsi Wakaf.

PetunJuk Untuk Mahasiswa

l.

Pelajarilah lebih dahulu tujuan instruksional pokok bahasan ini sehingga anda tahu apa
yang diharapkan oleh Dosen anda pada akhir kuliah pokok bahasan ini. Kemampuan
anda dalam menguasai pokok bahasan ini dapat dilihat dari sejauhmana anda berhasil
mencapai tujuan instruksional pokok bahasan ini.

Pelajarilah pokok bahasan ini sebelum dikuliahkan dikelas, agar anda siap mengikuti
kuliah pokok bahasan ini dan dapat berpartisipasi aktif dalam kuliah sesuai dengan isi
pokok bahasan yang telah ditentukan.

Kerjakanlah soal-soal latihan yang tersedia dan gunakanlah materi pokok bahasan yang
ada dalam buku ini, dan literatur baik yang diwajibkan maupun yang dianjurkan sebagai
sumber jawabannya.

Materi yang ada dalam pokok bahasan ini hanya merupakan rangkuman dalam literature
berikut :

141



A. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006).

Rofig, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997.

C. TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka
Rizki Putra, 1997.

D. Mun’im A. Sirry, Sejarah Figih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti,
1995.

E. Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka
Progresif, 1997.

F. Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul
Hagq: Jakarta:2004).

G. Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010.

H. Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002).

I. Sohari Sahrani dan Ru’fah  Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

w

A. HADIAH
1. Pengertian Hadiah
Menurut istilah syar’i, maka hadiah ialah menyerahkan suatu benda kepada seorang
tertentu agar terwujudnya hubungan baik dan mendapatkan pahala dari Allah tanpa adanya
permintaan dan syarat.”*” Dan di sana ada sisi keumuman dan kekhususan di kalangan para
ulama antara hibah, pemberian dan shadaqah. Dan poros definisi di antara tiga perkara ini
adalah niat, maka shadaqah diberikan kepada seseorang yang membutuhkan dan dalam
rangka mencari wajah Allah Ta’ala. Sedangkan hadiah diberikan kepada orang yang fakir
dan orang kaya, dan diniatkan untuk meraih rasa cinta dan membalas budi atas hadiah yang
diberikan. Dan terkadang pemberian hadiah itu juga bertujuan untuk mencari wajah Allah.
Adapun hibah dan athiyah, tidak ada di antara keduanya perbedaan dan terkadang
dimaksudkan untuk memuliakan orang yang diberikan hibah atau athiyah saja dikarenakan
suatu keistimewaan atau sebab tertentu dari sebab-sebab yang ada.
2. Hukum Hadiah
Hadiah telah di syariatkan penerimaanya dan telah ditetapkan pahala bagi
pemberinya.Dalil yang melandasi hal itu adalah sebuah hadist dari Abu Hurairah, bahwa
nabi telah bersabda :
SAEE 14513 155 by LiaV g 1851 e 155 o) die b

237 http://fadhlihsan. wordpress.com

142



“sekiranya aku diundang makan sepotong kaki binatang, pasti akan aku penuhi undangan
tersebut.begitu juga jika sepotong lengan atau kaki dihadiahka kepadaku, pasti aku akan
menerimanya.” (HR.Al-Bukhari)

Dan diriwayatkan imam Ath-Thabrani dari Hadist Ummu Hakim Al-Khuza’iyah, dia
berkata : wahai rasulullah apakah engkau tidak menyukai penolakan terhadap kelembutan
?" beliau menjawab :”betapa buruknya yang demikian itu, sekiranya aku diberi hadiah
sepotong kaki binatang,pasti aku akan menerimanya”.

Hadiah diperbolehkan dengan kesepakatan umat, apabila tidak terdapat disana
larangan syar’l terkadang di sunattkan untuk memberikan hadiah apabila dalam rangka
menyambung silaturrahmi, kasih sayang dan rasa cinta.terkadang disyariatkan apabila dia
termasuk di dalam bab membalas budi dan kebaikan orang lain dengan hal yang
semisalnya.dan terkadang juga menjadi haram dan perantara menuju perkara yang haram
dan ia merupakan hadiah yang berbentuk suatu yang haram, atau termasuk dalam kategori
sogok menyogok dan yang sehukum dengannya.?3®

3. Hukum Menerima Hadiah

Para ulama berselisih pendapat tentang orang yang diberikan bingkisan hadiah,
apakah wajib menerimanya ataukah disunatkan saja, dan pendapat yang kuat bahwasannya
orang yang diberikan hadiah yang mubah dan tidak ada penghalang syar’l yang
mengharuskan menolaknya.maka wajib menerimanya di karenakan dalil-dalil berikut ini
1239

1. Rasulullah SAW bersabda : “penuhilah undangan, jangan menolak hadiah, da
jangan menganiaya kaum muslimin”.

2. Di dalam ash-shahih (al-bukhari dan muslim). Dari Umar ra beliau berkata :
rasulullah SAW memberiku sebuah bingkisan, lalu aku katakan “berikan ia
kepada orang yang lebih fakir dariku” maka beliau menjawab, “ambillah, apabila
datang kepadamu sesuatu dari harta ini, sedangkan engkau tidak tamak dan tidak
pula memintanya, maka ambillah dan simpan untuk dirimu, jikalau engkau
menghendakinya, maka makanlah.dan bila engkau tidak menginginkannya,
bershadaqgahlah dengannya.”

3. Salim bin abdillah berkata :"oleh karena itu abdullah tidak pernah meminta
kepada orang lain sedikitpun dan tidak pula menolak bingkisan yang di berikan
kepadanya sedikitpun ”.(shahih At Targhib 836)

238 http://zakaakaz.blogspot.com/
239 Ibid

143



4. Dan didalam sebuah riwayat, Umar ra berkata “ketahuilah demi dzat yang jiwaku
ditangan-nya!saya tidak akan meminta kepada orang lain sedikitpun dan tidaklah
aku diberikan suatu pemberian yang tidak aku minta melainkan aku
mengambilnya, ” (shahih At Targhib 836)

5. Rasulullah SAW tidaklah menolak hadiah kecuali dikarenaka oleh sebab yang
syar’l.oleh karena adanya dalil-dalil ini maka wajib menerima hadiah apabila tidak
dijumpai larangan syar’i.

6. Demikian pula diantara dalil-dalil yang menunjukkan wajibnya, adalah apa yang
diriwayatkan oleh Imam Ahmad dari hadist Abu Hurairrah ra, beliau berkata
bahwa rasulullah SAW pernah bersabda : "barang siapa yang Allah datangkan
kepadanya sesuatu dari harta ini, tana dia memintanya, maka hendaklah
menerimanya, karena sesungguhnya itu adalah rezeki yang allah kirimkan
kepadanya.” (Shahih At-Targhib 839).

4. Hukum Menolak Hadiah
Setelah jelas bagi kita wajibnya menerima hadiah, maka tidak boleh menolaknya
kecuali dikarenakan udzur syar’i. Dan Nabi shallallahu ‘alaihi wasallam melarang kita
untuk menolak hadiah dengan sabda beliau,**’
“Jangan kalian menolak hadiah.”

Dan terkadang, Nabi shallallahu ‘alaihi wasallam menolak hadiah dikarenakan satu sebab
dari sebab-sebab yang ada. Di antaranya:

1) Di dalam Ash Shahihain dari hadits Ash Sha’bu bin Jutsamah radhiyallahu ‘anhu,
bahwasanya beliau memberi hadiah kepada Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam
berupa seekor keledai liar, lalu beliau shallallahu ‘alaihi wasallam menolaknya.
Maka tatkala beliau melihat ada sesuatu di raut wajah Ash Sha’bu, beliau berkata,

“Ketahuilah, sesungguhnya kami tidak menolaknya, hanya saja kami dalam keadaan
sedang berihram.” (HR. Al Bukhari [2573], Muslim [1193])

Ibnu Hajar berkata, “Di dalam hadits ini ada dalil bahwasanya tidak boleh menerima hadiah
dan tidak halalnya hadiah.”

2) Dalam Ash Shahihain dari hadits Ibnu Abbas radhiyallahu ‘anhuma, beliau berkata,
“Ummu Hafid, bibinya Ibnu Abbas pernah memberikan hadiah kepada Nabi
shallallahu ‘alaihi wasallam berupa tepung aqith, minyak samin dan daging dhab
(sejenis biawak). Lalu Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam makan tepung aqith

240 http://fadhlihsan.wordpress.com

144



dan minyak samin, namun meninggalkan daging dhab dikarenakan merasa jijik.”
(HR. Al Bukhari [2575], dan Muslim hal. 1544)
Dan dalam hadits ini ada beberapa faidah:
a) Bolehnya menerima hadiah dari para wanita apabila aman dari fitnah.
b) Bolehnya menolak hadiah dikarenakan suatu sebab.
¢) Seseorang yang memberi hadiah tidak boleh merasa sedih apabila hadiahnya
ditolak, dan hendaknya dia memberi udzur bagi orang yang menolaknya. Atau tidak
boleh merasa berduka, selama alasannya jelas.
3) Dan di dalam Abu Dawud, dari Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu bahwasanya Nabi
shallallahu ‘alaihi wasallam bersabda,
“Demi Allah, saya tidak akan menerima hadiah dari seorang pun setelah hari ini kecuali
dia seorang Muhajir Quraisy, atau seorang Anshar, atau seorang dari suku Daus atau
seorang dari suku Tsaqif.” (HR. Abu Dawud, At Tirmidzi, Shahih Adabul Mufrad [464],
Ash Shahihah [1684])

Dan telah lewat di antara kita hadits Ash Sha’bu bin Jutsamah bahwasanya dia
memberikan hadiah kepada Nabi shallallahu ‘alaihi wasallam berupa seekor keledai liar,
sedangkan beliau dalam keadaan ihram, maka beliau menolaknya dikarenakan tidak boleh
seorang yang ihram untuk berburu ketika dia beribadah.

Begitu juga apabila yang memberi hadiah tersebut menganggap hadiahnya sebagai
hutang bagimu dan kamu tidak menginginkan untuk menanggung hutang tersebut, baik
secara syar’i maupun secara kebiasaan, maka boleh bagimu untuk menahan diri dari
mengambilnya disertai dengan meminta udzur. Dan demikian pula bila sang pemberi
hadiah tersebut adalah seorang yang suka mengungkit-ungkit pemberiannya dan
menceritakannya, maka tidak boleh diterima hadiah

5. Macam-macam Hadiah yang Tidak Boleh Ditolak

Telah lewat bersama kita dalil-dalil secara umum yang menunjukkan tidak bolehnya
menolak hadiah. Akan tetapi telah datang dalil-dalil khusus yang menunjukkan tidak
bolehnya menolak sebagian hadiah disebabkan zat hadiah tersebut. Di antaranya:**!

a. Sabda beliau shallallahu ‘alaihi wasallam,
“Tiga perkara yang tidak boleh ditolak: bantal-bantal, minyak wangi, dan susu.” (HR. At
Tirmidzi dari Umar, dan terdapat di dalam Shahihul Jami’ [3046] dan Ash Shahihah [619]
dan Shahih At Tirmidzi [2241])

2 Ibid

145



Ath Thibi rahimahullah berkata, “Beliau shallallahu ‘alaihi wasallam menginginkan
bahwasanya tamu itu dimuliakan dengan memberikan bantal, minyak wangi, dan susu. Dan
itu merupakan hadiah yang sedikit jumlahnya, maka tidak sepantasnyalah ditolak.”
(Tuhfatul Ahwadzi [8/61], hadits no. 2942)

Dari Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu, beliau berkata bahwa Rasulullah shallallahu
‘alaihi wasallam bersabda,

“Barangsiapa ditawari raihan, maka jangan menolaknya, sebab raihan itu mudah dibawa
lagi harum baunya.” (HR. Muslim, Abu Dawud, Musnad Abu Ya’la, Shahihul Jami’
[6268])

Ibnu Atsir berkata di dalam An Nihayah, “Ar Raihan adalah setiap tumbuhan yang

harum baunya yang termasuk dari jenis wewangian.”

b. Dari Anas radhiyallahu ‘anhu, beliau berkata, “Sesungguhnya Nabi shallallahu
‘alaihi wasallam tidak pernah menolak minyak wangi.”

B. Wakaf
1. Pengertian Wakaf
Menurut bahasa wakaf berasal dari wagf yang berarti radiah ( terkembalikan ), al-
tahbis (tertahan ), al-tabsil ( tertawan ), dan al-man’u ( mencegah ). Kata wagaf sendiri
berasal dari kata kerja yaitu wagafa ( fi’il madhi ), yagifu ( fi’il mudhari’), wagfan ( isim
mashdar ) yang berarti berhenti atau berdiri dan menahan.?*> Waqaf pada lughat adalah
menahan atau mengekang harta, seperti saya mewaqafkan harta binatang ternak saya ini,
dan pada syarah disisi abu hanifah adalah penetapan atau menahan harta atas kepemilkan si
wagif itu, dan sedangkan yang diambil itu manfaatnya.?*?
Sedangkan menurut istilah syara’ yang dimaksud dengan wakaf sebagai yang
didefinisikan oleh para ulama adalah sebagai berikut:>**
1. Muhammad al-Syarbini al-kitab berpendapat bahwa yang dimaksud dengan waqaf
ialah:

393 90 rlie Cipan o aid ) (& Gl alasy e ol6 ae 4 g L) (S J Lo s

242 Adijani Al-Alabij, Perwaqapan Tanah di Indonesia. (Jakarta : PT. Rajawali Pers, 1989), h. 23

243 Syaih Al-Islamu Burhanuddin Ali Bin Abi Bakri Al Murginani. Fathu Al-Qadir. (Libanon: Darul
kitab Al-Ilmi’ah, 1995), h. 189-190

24 Ahmad Azhar Basyir, Wakaf: Izarah dan Syirkah. (Bandung: PT. Al Ma’rifat,1987), h. 5

146



Artinya : Penahana harta yang mungkin untuk dimanfaatkan disertai dengan kekalnya zat
benda dengan memutuskan ( memotong ) tasharruf ( pengelolaan )dalam penjagaannya atas
musyrif ( pengelola ) yang dibolehkan adanya”
2. Iman Taqiy al- Din Abi Bakr bin Muhammad al-Husaeni dalam kitab kifayatul al-
Akhyar berpendapat bahwa yang dimaksud dengan wakaf adalah:

(M 355 ) 4 i s g e (i pol) 0 s
Artinya : Penahanan harta yang memunkinkan untuk dimanfaatkan dengan kekalnya benda
(zatnya ), dilarang untuk digolongkan zatnya dan dikelola manfaatnya dalam kebaikan
untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT.
3. Ahmad Azhar Basyir berpendapat bahwa yang dimaksud dengan wakaf adalah
menahan harta yang dapat diambil manfaatnya tidak musnah seketika, ddan untuk
penggunaan yang dibolehkan, serta dimaksudkan dlam mendekatkan diri kepada

Allah SWT.

Adapun menurut ulama mazhat tentang pengertian wakaf, yaitu:>4°

1. Abu Hanifah

Wakaf adalah menahan suatu benda yang menurut hukum, tetap milik si wakif
dalam rangka mempergunakan manfaatnya untuk kebajikan. Berdasarkan definisi itu maka
pemilikan harta wakaf tidak lepas dari si wakif, bahkan ia di benarkan menariknya kembali
dan ia boleh menjualnya. Jika si wakif wafat, harta tersebut menjadi harta warisan buat ahli
warisnya. Jadi yang timbul dari wakaf hanyalah “menyumbangkan manfaat”. Karena itu
mazhab Hanafi mendefinisikan wakaf adalah :”tidak melekukan suatu tindakan atas suatu
benda, yang berstatus tetap sebagai hak milik, dengan menyedekahkan manfaatnya kepada
suatu pihak kebajikan (social), baik sekarang maupun akan datang”.

2. Mazhab Maliki

Mazhab Maliki bependapat bahwa wakaf itu tidak melepaskan harta yang
diwakafkan dari kepemilikan wakif, namun wakaf tersebut mencegah wakif melakukan
tindakan yang dapat melepaskan kepemilikannya atas harta tersebut kepada yang lain dan
wakif berkewajiban menyedekahkan manfaatnya serta tidak boleh menarik kembali
wakafnya. Perbuatan si wakif menjadikan manfaat hartanya untuk digunakan oleh penerima
wakaf, walaupun yang di milikinya itu berbentuk upah, atau menjadikan hasilnya untuk
dapat digunakan seperti mewakafkan uang. Wakaf dilakukan dengan mengucapkan lafadz

24 Departemen Agama Rl, Figih Wakaf (Jakarta: Direktorat Pemberdayaan Wakaf, Direktorat
Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam, 2006), h. 2-3

147



wakaf untuk masa tertentu sesuai dengan keinginan pemilik. Dengan kata lain, pemilik
harta menahan benda itu dari penggunaan secara pemilikan, tetapi membolehkan
pemanfaatan hasilnya untuk tujuan kebaikan, yaitu pemberian manfaat benda secara wajar
sedang benda itu tetap menjadi milik si wakif. Perwakafan itu berlaku untuk suatu masa
tertentu, dan karenanya tidak boleh disyaratkan sebagai wakaf kekal (selamanya).

3. Mazhab Syafi’l dan Ahmad bin Hambal

Syafi’t dan Ahmad berpendapat bahwa wakaf adalah melepaskan harta yang
diwakafkan dari kepemilikan wakif, setelah sempurna prosedur perwakafan. Wakif tidak
boleh melakukan apa saja terhadap harta yang diwakafkan, seperti : perlakuan pemilik
dengan cara pemilikannya kepada yang lain, baik dengan tukaran atau tidak. Jika wakif
wafat, harta yang diwakafkan tersebut tidak dapat diwarisi oleh ahli warisnya. Wakif
menyalurkan manfaat harta yang diwakaftkannya kepada mauquf’alaih (yang diberi wakaf)
sebagai sedekah yang mengikat, dimana wakif tidak dapat melarang penyaluran
sumbangannya tersebut. Apabila wakif melarangnya, maka Qadli berhak memaksanya agar
memberikannya kepada mauquf’alaih. Karena itu mazhab Syafi’i mendefinisikan wakaf
adalah : Tidak melakukan suatu tindakan atas suatu benda, yang berstatus sebagai milik
Allah SWT, dengan menyedekahkan manfaatnya kepada suatu kebajikan (sosia).

Sedangkan menurut Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahunl977 tentang
Perwakafan Tanah Milik Pasal 1 ayat (1), bahwa wakaf adalah perbuatan hukum seseorang
atau badan hukum yang memisahkan sebagian dari harta kekayaannya yang berupa tanah
milik dan melembagakannya untuk selama-lamanya untuk kepentingan peribadatan atau
keperluan umum lainnya sesuai dengan ajaran agama Islam. Dalam Instruksi Presiden
Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam (Buku III Hukum Perwakafan)
Pasal 215 ayat (1), bahwa wakaf adalah perbuatan hukum seseorang atau kelompok orang
atau badan hukum yang memisahkan sebagian dari benda miliknya dan melembagakannya
untuk selama-lamanya guna kepentingan ibadat atau keperluan umum lainnya sesuai
dengan ajaran Islam.

Dalam Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf Pasal 1 ayat (1),
bahwa yang dimaksud dengan wakaf adalah perbuatan hukum wakif untuk memisahkan
dan/atau menyerahkan sebagian harta benda miliknya untuk dimanfaatkan selamanya atau
untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan kepentingannya guna keperluan ibadah dan/atau
kesejahteraan umum menurut syariah.

2. Dasar Hukum Wakaf
Firman Allah SWT Dalam Surat QS. Ali-Imran ayat 92:

148



pale 4 ) (8 (o (e ) 58835 La g (g ot Laa ) 85 i all 151U ]

Artinya: “Kamu sekali-kali tidak sampai kepada kebajikan (yang sempurna), sebelum
kamu menafkahkan sebahagian harta yang kamu cintai. Dan apa saja yang kamu
nafkahkan, maka sesungguhnya Allah mengetahuinya”.

Firman Allah SWT dalam surat QS. Al-Baqgarah ayat 267:

U ) (e oS0 Lin JaT Laa 5 s Lo gl g | sl | sial 03l Laally

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, nafkahkanlah (dijalan Allah) sebagian dari
hasil usahamu yang baik-baik dan sebagian dari apa yang Kami keluarkan dari bumi untuk

2

kamu.........".
Firman Allah SWT dalam surat QS. Al-Maidah ayat 2:
lal) s l of ) 5850 5 () 52l 5 A3Y) e )53 glad W g (o sl 5 ) e ) g3t

Artinya © “......... Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan
takwa dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan
bertakwalah kamu kepada Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya”.

Hadits Nabi Muhammad SAW:

Jma )l 18 L palinsy ol g ale ) La il) (6 i La )l e il 18 Legle dll m ) jee (0l 0o
s dgle AU dia ) Jguny 4 QU8 4y 5 el Lad 4l oic (il g a8 Ylias cual ol jus Lia )l sl 4
S5 o Y 5 e LY Ll e Lo (Baah gy Cliaa g Lehal Casa il (), (85 o) S 8 Ly (Bauail J8
e padays Cograll Leie JSh of Leals e o U Ciuall s Jund) ol ) G by QBN iy o )
ol ik Sy ¥ 5 LY Leboaly (Bt s A A 55 s alusal Jadlll (4o (3iia) Yo J ata,

Artinya: “Dari Ibnu Umar RA. berkata, bahwa sahabat Umar RA memperoleh sebidang
tanah di Khaibar, kemudian menghadap kepada Rasulullah untuk mohon petunjuk. Umar
berkata: Ya Rasulullah! Saya mendapatkan sebidang tanah di Khaibar, saya belum pernah
mendapatkan harta sebaik itu, maka apakah yang engkau perintahkan kepadaku?
Rasulullah bersabda: bila kau suka, kau tahan tanah itu dan engkau shodaqohkan.
Kemudian Umar melakukan shodaqah, tidak dijual, tidak diwarisi dan tidak juga
dihibahkan. Berkata Ibnu Umar: Umar menyedekahkan kepada orang-orang fakir, kaum
kerabat, budak belian, sabilillah, ibnu sabil dan tamu. Dan tidak dilarang bagi yang
menguasai tanah wakaf itu (pengurusnya) makan dari hasilnya dengan cara yang baik
dengan tidak bermaksud menumpuk harta” (Muttafaq ‘Alaih) susunan matan tersebut

149



menurut riwayat Muslim. Dalam riwayat al-Bukhari: Beliau sedekahkan pokoknya, tidak
dijual dan tidak dihibahkan, tetapi diinfakkan hasilnya.**®

3. Rukun dan Syarat Wakaf

Mengenai bagaimana keutamaan dari harta wakaf ini dapatlah dijelaskan bahwa :>¥
“Mewakafkan harta benda jauh lebih utama daripada bersedekah dan berdema biasa, lagi
pula lebih besar manfaatnya. Sebab harta itu kekal dan terus menerus selama harta itu tetap
menghasilkan atau tetap digunakan sebagai layaknya dengan cara yang produktif.”
Oleh karena untuk kepentingan orang banyak dan masyarakat,
bentuk harta wakaf itu amat besar manfaatnya dan amat diperlukan untuk kelangsungan
usaha-usaha amal Islam sebagai sumber yang tidak akan habis untuk pembiayaan yang
semakin lama semakin meningkat.

Wakaft sebagai harta yang kekal yang selalu menjadi sumber kekayaan membiayai
amal-amal kemasyarakatan dalam ajaran Islam yang beraneka warga itu sudah
sepantasnyalah menjadi perhatian kita seluruh kaum muslimin, terutama di Indonesia yang
sedang dalam periode pergeseran kepada masyarakat modern yang lebih maju yang
susunan harta itu harus dijalankan dengan organisasi yang modern pula

Wakaf dinyatakan sah apabila telah terpenuhi rukun dan syaratnya. Adapun rukun
wakaf ada 4 macam. Adapun syaratnya ada pada setiap rukun-rukun tersebut, yaitu:>*®

1. Wakif (orang yang mewakafkan).

2. Mauquf (barang yang diwakafkan).

3. Mauquf ‘Alaih (orang atau lembaga yang berhak menerima harta wakaf).

4. Shigat (pernyataan wakif sebagai suatu kehendak untuk mewakafkan harta

bendanya).

a. Syarat-syarat Wakif
- Merdeka.

- Berakal sehat.

- Dewasa.

- Tidak di bawah pengampuan.'
b. Syarat- Syarat Mauquf:
- Benda tersebut harus mempunyai nilai.

246 As-Shan’ani, alih bahasa Drs. Abu Bakar Muhammad, Subulus Salam III, ( Surabaya: Al-Ikhlas
1995), h. 315.

247 Muhammad Daud Ali, Sistim Ekonomi Islam Zakat dan Wakaf, (Jakarta: UI Press, 2006), h. 8

248 Faishal Haq, Drs dan A. Saiful Anam, Drs. H, Hukum Wakaf dan Perwakafan di Indonesia,
(Pasuruan: Garoeda Buana Indah, 1993), h, 17-29

150



Benda bergerak atau benda tetap yang dibenarkan untuk diwakafkan.

- Benda yang diwakafkan harus tertentu (diketahui) ketika terjadi wakaf.

- Benda tersebut telah menjadi milik si wakif.

c. Syarat Mauquf ‘Alaih.

- Harus dinyatakan secara tegas pada waktu mwngikrarkan wakaf, kepada
siapa/apa ditujukan wakaf tersebut.

- Tujuan wakaf itu harus untuk ibadah.

d. Syarat Shighat.

- Shighat harus munjazah (terjadi seketika).

- Shighat tidak diikuti syarat bathil. Shigaht tidak diikuti pembatasan waktu
tertentu.

- Tidak mengandung suatu pengertian untuk mencabut kembali wakaf yang sudah
dilakukan.

Sahnya wakaf menurut hukum Islam harus dipenuhi tiga syarat, yaitu :

1. Wakaf mesti kekal dan terus menerus artinya tidak boleh dibatasi dengan
jangka waktu, oleh sebab itu tidak sah bila dikatakan oleh orang yang
berwakaf.

2. Wakaf tidak boleh dicabut. Bila terjadi suatu wakaf dan wakaf itu telah sah,
maka pernyataan wakaf itu tidak boleh dicabut. Wakaf yang dinyatakan
dengan perantara wasiat, maka pelaksanaannya dilakukan setelah wakif
meninggal dunia dan wakaf itu tidak seorangpun yang boleh mencabutnya.

3. Wakaf tidak boleh dipindah tangankan. Dengan terjadinya wakaf, maka
sejak itu harta itu telah menjadi milik Allah SWT. Pemilikan itu tidak boleh
dipindah tangankan kepada siapapun baik orang, Badan Hukum, maupun
Negara.

4. Setiap wakaf harus sesuai dengan tujuan wakaf pada umumnya

Menurut Pasal 6 UU Nomor 41 Tahun 2004 wakaf dilaksanakan dengan memenuhi
unsur wakaf sebagai berikut :

1. Ada orang yang berwakaf (wakif)

Nazhir
Harta benda wakaf
Ikrar wakaf
Peruntukkan harta benda wakaf
Jangka waktu wakaf

Sk w

151



4. Macam-macam Wakaf
Adapun macam-macam wakaf, yaitu:

a. Wakaf Ahli

wakaf ahli yaitu wakaf yang ditunjukkan kepada orang-orang tertentu, seorang atau
lebih, keluarga si pemberi wakaf atau bukan. Wakaf ini juga disebut wakaf Dzurri. Apabila
ada seseorang mewakafkan sebidang tanah kepada anaknya, lalu kepada cucunya,
wakafnya sah dan yang berhak mengambil manfaatnya adalah mereka yang ditunjuk dalam
pernyataan wakaf. Wakaf jenis ini (wakaf ahli/dzurri) kadang-kadang juga disebut wakaf
‘alal aulad, yaitu wakaf yang diperuntukkan bagi kepentingan dan jaminan sosial dalam
lingkungan keluarga (famili), lingkungan kerabat sendiri.>*’

Wakaf untuk keluarga ini secara hukum islam dibenarkan berdasarkan Hadits Nabi
yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim dari Anas bin Malik tentang adanya wakaf
keluarga Abu Thalhah kepada kaum kerabatnya. Di ujung Hadits tersebut dinyatakan
sebagai berikut:>>°

Artinya: Aku telah mendengar ucapanmu tentang hal tersebut. Saya berpendapat
sebaiknya kamu memberikannya kepada keluarga terdekat.Maka Abu Thalhah
membagikannya untuk para keluarga dan anak-anak pamannya.

b. Wakaf Khairi

Wakaf khairi adalah wakaf secara tegas untuk kepentingan agama atau
kemasyarakatan (kebajikan umum).?>! Seperti wakaf yang diserahkan untuk keperluan
pembangunan mesjid, sekolah, jembatan, rumah sakit, panti asuhan anak yatim dan lain
sebagainya. Jenis wakaf ini seperti yang dijelaskan dalam Hadits Nabi Muhammad SAW
yang menceritakan tentang wakaf Sahabat Umar bin Khatab. Beliau memberikan hasil
kebunnya kepada fakir miskin, ibnu sabil, sabilillah, para tamu, dan hamba sahaya yang
berusaha menebus dirinya.Wakaf ini ditunjukkan kepada umum dengan tidak terbatas
penggunaannya yang mencakup semua aspek untuk kepentingan dan kesejahteraan umat
manusia pada umumnya.Kepentingan umum tersebut bisa untuk jaminan sosial,
pendidikan, kesehatan, pertahananan, keamanan, dan lain-lain.

Dalam tinjauan penggunaannya, wakaf jenis ini jauh lebih banyak manfaatnya
dibandingkan dengan jenis wakaf ahli, karena tidak terbatasnya pihak-pihak yang ingin
mengambil manfaat.Dan jenis wakaf inilah yang sesungguhnya paling sesuai dengan tujuan

2% Sayyid Sabiq, Fighu as-Sunnah, (Lebanon : Dar al-‘Arabi, 1971), h.387

230 Lihat Fahmi Lubis , Wakaf (Figh Muamalah) , http://fachmieloebiez.blogspot.com, diakses pada
tanggal 5 oktober 2013

231 Sayyid Sabiq, Loc. cit

152



perwakafan itu sendiri secara umum. Dalam jenis wakaf ini juga, si wakif (orang yang
mewakafkan harta) dapat mengambil manfaat dari harta yang di wakafkan itu, seperti
wakaf mesjid maka si wakif boleh saja di sana, atau mewakafkan sumur, maka siwakif
boleh mengambil air dari sumur tersebut sebagaimana pernah dilakukan oleh Nabi dan
Sahabat Ustman bin Affan.

Secara substansinya, wakaf inilah yang merupakan salah satu segi dari cara
membelanjakan (memanfaatkan) harta dijalan Allah SWT. Dan tentunya kalau dilihat dari
manfaat kegunaannya merupakan salah satu sarana pembangunan, baik di bidang
keagamaan, khususnya peribadatan, perekonomian, kebudayaan, kesehatan, keamanan dan
sebagainya.Dengan demikian, benda wakaf tersebut benar-benar terasa manfaatnya untuk
kepentingan kemanusiaan (umum), tidak hanya untuk keluarga atau kerabat yang terbatas.
Wakaf khairi inilah yang bener-benar sejalan dengan amalan wakaf yang amat
digembirakan dalam ajaran islam, yang dinyatakan pahalanya akan terus mengalir hingga
wakif meninggal dunia, selama harta masih dapat diambil manfaatnya.?*

5. Tujuan dan Fungsi Wakaf

Jika kita menggali syariat Islam, akan ditemukan bahwa tujuan syariat Islam adalah
demi kemaslahatan manusia. Allah memberi manusia kemampuan dan karakter yang
beraneka ragam. Dari sinilah, kemudian timbul kondisi dan lingkungan yang berbeda di
antara masing-masing individu. Ada yang miskin, kaya, cerdas, bodoh, kuat dan lemah, di
balik semua itu tersimpan hikmah, di mana Allah memberi kesempatan kepada yang kaya
menyantuni yang miskin, yang cerdas membimbing yang bodoh dan yang kuat menolong
yang lemah. Yang demikian, merupakan wahana bagi manusia untuk melakukan kebajikan
sebagai upaya mendekatkan diri kepada Allah, sehingga interaksi antarmanusia terus
terjalin.?>3

Wakaf memiliki fungsi sosial, artinya bahwa penggunaan hak milik oleh seseorang
harus memberi manfaat langsung atau tidak langsung kepada masyarakat. Dalam ajaran
kepemilikan terhadap harta benda seseorang, agama Islam mengajarkan bahwa di dalamnya
melekat hak fakir miskin yang harus diberikan oleh pemiliknya secara ikhlas kepada yang
memerlukannya sesuai aturan yang telah ditentukan yakni melalui infak, sedekah, wasiat,
hibah, dan wakaf.

Firman Allah SWT dalam surat adz-Dzaariyaat ayat 19:

252 H. Hendi Suhendi. M.Si, Figih Muamalah, ( Jakarta: PT. Raja Grafindo ), h. 246

23 Muhammad Abid Abdullah Al-Kabisi, Hukum Wakaf: Kajian Kontemporer Pertama dan
Terlengkap tentang Fungsi dan Pengelolaan Wakaf Serta Penyelesaian atas Sengketa Wakaf (Jakarta: IIMaN
Press, 2003), h.83.

153



Artinya : “dan pada harta-harta mereka ada hak untuk orvang miskin yang meminta dan
orang miskin yang tidak mendapat bagian.’

Kepemilikan harta benda yang tidak menyertakan kepada kemanfaatan terhadap orang
lain merupakan sikap yang tidak disukai oleh Allah SWT. Agama Islam selalu
menganjurkan agar selalu memelihara keseimbangan sebagai makhluk pribadi dan makhluk
sosial dalam tata kehidupan masyarakat.>* Dalam konsep Islam, dikenal istilah jariyah
artinya mengalir. Maksudnya, sedekah atau wakaf yang dikeluarkan, sepanjang benda

’

wakaf itu dimanfaatkan untuk kepentingan kebaikan maka selama itu pula si wakif
mendapat pahala secara terus-menerus meskipun telah meninggal dunia,**

Firman Allah SWT dalam surat Al-Tiin ayat 4-6:

Artinya: “Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-
baiknya. kemudian Kami kembalikan Dia ke tempat yang serendah-rendahnya (neraka),
kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal saleh; Maka bagi mereka
pahala yang tiada putus-putusnya.”

Dalam Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 1977 tentang Perwakafan Tanah Milik
pasal 2 dan Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam
(Buku III tentang Hukum Perwakafan) pasal 216 menyebutkan, bahwa fungsi wakaf
adalah mengekalkan manfaat benda wakaf sesuai dengan tujuan wakaf, yaitu
melembagakannya untuk selama-lamanya guna kepentingan ibadat atau keperluan umum
lainnya sesuai dengan ajaran Islam. Tujuan wakaf yang dimaksud oleh Undang-Undang
Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf dijelaskan pada pasal 4, bahwa wakaf bertujuan
untuk memanfaatkan harta benda wakaf sesuai dengan fungsinya. Dalam rangka mencapai
tujuan dan fungsi wakaf ditambahkan dalam pasal 22, bahwa harta benda wakaf hanya
dapat diperuntukkan bagi; sarana dan kegiatan ibadah sarana dan kegiatan pendidikan serta
kesehatan; bantuan kepada fakir miskin, anak terlantar, yatim piatu, beasiswa; kemajuan
dan peningkatan ekonomi umat; dan/atau kemajuan kesejahteraan umum lainnya yang tidak
bertentangan dengan syariah dan peraturan perundang-undangan.

Sebagaimana dimaksud dalam pasal 22, penetapan peruntukan harta benda wakaf
dilakukan oleh wakif pada saat pelaksanaan ikrar wakaf. Sedangkan dalam hal wakif tidak
menetapkan peruntukkan harta benda wakaf, nazhir dapat menetapkan peruntukkan harta
benda wakaf yang dilakukan sesuai dengan tujuan dan fungsi wakaf. Dalam Undang-
Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf pasal 5 dijelaskan bahwa fungsi wakaf
adalah mewujudakan potensi dan manfaat ekonomis harta benda wakaf untuk kepentingan

234 Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum perdata Islam di Indonesia, h.265.
255 Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2000), h.492.

154



ibadah dan untuk memajukan kesejahteraan umum. Wakaf merupakan tindakan hukum
sukarela yang amat dianjurkan sebagai manifestasi rasa syukur atas anugerah rezeki yang
diterima oleh seseorang dan difungsikan untuk kepentingan sosial dan keagamaan.

Dalam pelaksanaannya, agar fungsi wakaf sesuai dengan tujuan wakaf, maka objek
wakaf hendaknya didayagunakan dengan sebaik-baiknya dalam pengelolaannya. Untuk itu
diperlukan nazhir yang profesional dibidangnya dengan mengedepankan prinsip dan ajaran
Islam. Dengan adanya nazhir yang profesioanal tersebut diharapkan objek wakaf yang
masih banyak terbengkalai serta belum optimal pemanfaatannya dapat lebih produktif,
sehingga dapat memberikan sumbangan bagi kesejahteraan masyarakat dan pembangunan
bangsa serta dapat mencegah timbulnya permasalahan atau sengketa yang dapat timbul di
kemudian hari.

Hukum Menolak Hadiah, Macam-Macam Hadiah, Pengertian Wakaf, Dasar Hukum
Wakaf, Rukun dan Syarat Wakaf, Macam-macam Wakaf, dan Tujuan dan Fungsi Wakaf.

C. Soal — Soal Latihan

Jelaskan Pengertian Hadiah !
Jelaskan Hukum Hadiah !

Jelaskan Hukum Menerima Hadiah !
Jelaskan Hukum Menolak Hadiah !
Jelaskan Macam-macam Hadiah !
Jelaskan Pegertian Wakaf'!

Jelaskan Dasar Hukum Wakaf'!
Jelaskan Rukun dan Syarat Wakaf'!
. Jelaskan Macam-macam Wakaf'!
10. Jelaskan Tujuan dan Fungsi Wakaf !

0NN R LD =

155



DAFTAR PUSTAKA

Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-
Fikr,2006)

Rofig, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada,
1997

TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT
Pustaka Rizki Putra, 1997

Mun’im A. Sirry, Sejarah Figih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya,
Risalah Gusti, 1995

Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya,
Pustaka Progresif, 1997

Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam,
(Darul Haq: Jakarta:2004)

Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat,
Jakarta : Kencana , 2010

Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002)

Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia
Indonesia,2011)

Veithzal Rivai dan Andi Buchari, Islamic Economics, (Jakarta : Bumi
Aksara, 2009),

Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah,Fikih Muamalah,Bogor:Ghalia
Indonesia, 2011

Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam,
(Darul Hagq: Jakarta:2004)

AdeArmando,dkk,Ensklopedi Islam untuk Pelajar, ( Jakarta :PT Ichtiar Baru
Van Hoeve, tanpa tahun)

Fathurrahman  Djamil,HukumPerjanjian  Syariah  dalam  Kompilasi
HukumPerikatan oleh Mariam Darus Badrulzaman, (Bandung : Citra Aditya Bakti,
Cetakan Pertama,2001)

Ahmad Azhar Basyir, Asas-AsasHukum Muamalat (Hukum Perdata Islam),
(Yogyakarta : UII Press, Edisi Revisi, 2000)

Hasabu Tarqimul Fathul Al Barrii, Shohih Bukhori. (Program Maktabah As-
Samilah fersi II)

156



Chairuman Pasaribu dan Suhrawardi K. Lubis, HukumPerjanjian Dalam
Islam, (Jakarta:Sinar Grafika,Cetakan Ketiga, 2004)

Abdoerraoef, A/ Qur’an dan Ilmu Hukum : Comparative Study,(Jakarta:
BulanBintang,1970)

Ghufron A.Mas’adi,Figh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo
Persada, Cetakan Pertama, 2002)

Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam,Jilid 5, ( Jakarta : Ichtiar
Baru van Hoeve,1996)

T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Fikih Muamalah, ( Jakarta : Bulan
Bintang, 1974)

Gemala Dewi, Aspek-Aspek Hukum Dalam Perbankan Perasuransian
Syariah di Indonesia, (Jakarta :Prenada Media :2004)

Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta :
Balai Pustaka, Cetakan Pertama Edisi III, 2001)

Ghufron A.Mas’adi,Figh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo
Persada, Cetakan Pertama, 2002)

Gemala Dewi,Wirdyaningsih, Yeni Salma Barlinti, Hukum Perikatan Islam
di Indonesia, (Jakarta : Kencana, Edisi pertama,Cetakan Pertama,2005)

Departemen Agama RI, A/ qur’anul Karim wa tarjamah maaniyah ilal
lughoh allndonesiyyah, (Al Madinah Al Munawwarah : Mujamma’ al Malik Fahd [i
thiba’at al Mushaf asy Syarif, 1418 H )

Sulaiman Rasjid, Figih Islam, (Sinar Baru Algensindo: Bandung, 2010), h.
292

Ibn Abdil Bar, Al-Kafi, 1/325. Beirut: Darul Kutub al-’llmiyah, 1407 H.
Cetakan ke-1; Al-Kasani, Badai’ ash-Shana’i, V/147. Beirut: Darul Kutub al-
’Arabi, 1982

Ibn Qudamah, Al-Kafi fi Figh Ibn Hanbal, 11/25. Beirut: Maktab al-Islami,
1408 H/1988 M.

Moh Rifa’i, Ilmu Figih Islam Lengkap,(Toha Putra: Semarang, 1978)

Ali Imran, Fikih Taharah, Ibadah Muamalah, (Cipta Pustaka Media
Perintis: Bandung, 2011)

Rahmat Syafe’i, Figih Muamalah untuk UIN,STAIN, PTANIS, dan Umum,
(Pustaka Setia: Bandung, 2006)

Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah dari Teori ke Praktik (Jakarta:
Gema Insani. 2001),

157



Hendi Suhendi, Figih Muamalah (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010)
Muhammad Syafi’i  Antonio, Bank Syariah Wacana Ulama dan
Cendikiawan (Jakarta:Tazkia Institute.1999)

158



Biografi Singkat Penulis

Umi Hani, S.Ag.,M.Pd

Lulus S -1 Program Studi Peradilan Agama Fakultas Syariah,
IAIN Antasari Banjarmasin pada tahun 2000 . melanjutkan studi
S-2 Program Studi Magister Pendidikan Pasca Sarjana Fakultas
IImu Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Lambung
Mangkurat pada tahun 2010. Pernah menjabat sebagai Ketua
Program Studi Fakultas Agama Islam UNISKA MAB, Sebagai

: Pembantu Dekan Ill Fakultas Agama Islam UNISKA MAB dan
Sekarang menjabat sebagai Ketua Program Studi Fakultas Studi Islam UNISKA
MAB.




UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN

JI.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id

FORMULIR
RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS)

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER

Mata Kuliah Figih Muamalah Semester : llI SKS: 2 Kode :

Program Studi : Dosen Pengampu/Penanggungjawab : Umi Hani, S.Ag., M.Pd

Hukum Ekonomi Syariah

Mata Kuliah Prasyarat -FIQIH MUAMALAH

Capaian Pembelajaran Matakuliah 1. Mahasiswa memahami Pengertian Figih Muamalah, Sumber dan Prinsip Hukum Fiqgih

Muamalah, Ruang Lingkup dan Pembagian Figih Muamalah

2. Mahasiswa mampu mengenal, memahami Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Muamalah, serta
Sistematika Fiqgih Muamalah

3. Mahasiswa memahami tentang isi dari pembahasan dari Figih Muamalah

Deskripsi Matakuliah Mata kuliah ini membahas tentang Pengertian Fiqih Muamalah, Sumber dan Prinsip Hukum Fiqih
Muamalah, Ruang Lingkup dan Pembagian Fiqih Muamalah.

Referensi Referensi Utama : Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta :
Kencana , 2010
Referensi Pendukung :




UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN

JI.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id
FORMULIR

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS)

Pert. . . Metode Pengalaman Pen_ilaian .
ke- Sub-CPMK Bahan Kajian Indikator Pembelajaran Belajar (Je|.1|s fian Bobot Waktu Referensi
Kriteria)
1 Mahasiswa Gambaran Mahasiswa Metode Mahasiswa Tes lisan 2 sks 90
mampu men | Umum tentang dapat ceramah dan | mempelajari bentuk
jelaskan dan figh muamalah | menjelaskan | diskusi, dan pertanyaan
. . dan mendiskusikan | random dari
mengidenti . :
i menyimpulka tentang kuis yang
ﬁkamkap n Pengertian Pengertian disajikan di
Pengertian Figh Figh akhir
Figh Muamalah Muamalah pertemuan.
Muamalah
2-3 Mahasiswa Harta dan Hak Mahasiswa Metode Mahasiswa Tes essay 2 sks 90
mampu men | Milik dapat ceramah dan | mempelajari dengan
jelaskan dan | a. Harta menjelaskan | diskusi, dan memberikan
mengidenti - dan mendiskusikan | pertanyaan
ﬁkas%kan b. Hak Milik menyimpulka tentang harta Eepadz
harta dan hak n harta dan dan hak milik | mahasiswa
milik hak milik di akhir
pertemuan
4-5 | Mahasiswa Akad Mahasiswa Metode Mahasiswa Tes essay 2 sks 90
mampu men |a. Pengertian dapat ceramah dan | mempelajari dengan
jelaskan dan Akad menjelaskan | diskusi, dan memberikan
mengidenti dan pertanyaan




UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN

JI.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id

FORMULIR
RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS)

fikasikan
Akad

b. Unsur-Unsur

Akad

c. Syarat—

Syarat Akad

d. Subyek Akad

(Al ‘Aqidain)

e. Obyek Akad

(Mahallul
‘Agdi)

f. Prestasi Aka

d (Maudhu’u
al-‘Aqdi)

g. Jenis-Jenis

Akad

h. Urgensi Akad

Dalam
Hubungan
Antar
Manusia

menyimpulka
n Akad

mendiskusikan
tentang akad

kepada
mahasiswa
di akhir
pertemuan

Mahasiswa
mampu men
jelaskan dan
mengidenti

Jual beli dan
riba

a. Jual Beli
b. Riba

Mahasiswa
dapat
menjelaskan
dan
menyimpulka

Metode
ceramah dan
diskusi,

Mahasiswa
mempelajari
dan
mendiskusikan

Tes essay
dengan
memberikan
pertanyaan
kepada

90




UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN

JI.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id

FORMULIR
RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS)

fikasikan jual n jual beli dan tentang jual mahasiswa
beli dan riba riba beli dan riba di akhir
pertemuan
8 Ujian Tengah Bahan minggu 1 , Mahasiswa Tes essay 90
Semester s.d.8 mengetahqi, dengan
memahami dan .
menyadari memberikan
pencapaian pertanyaan
kemajuan kepada
belajarnya mahasiswa
9 Mahasiswa Khiyar dan Mahasiswa Metode Mahasiswa Tes essay 2 sks 90
mampu men | Kafalah dapat ceramah dan | mempelajari dengan
jelaskan dan | a. Khiyar menjelaskan | diskusi, dan memberikan
mengidenti b. Kafalah dan mendiskusikan | pertanyaan
fikasikan menyimpulka tentang khiyar | kepada
Khiyar dan n khiyar dan dan kafalah mahasiswa
Kafalah kafalah di akhir
pertemuan
10 Mahasiswa ijjarah (sewa Mahasiswa Metode Mahasiswa Tes essay 2 sks 90
mampu men | menyewa) dan dapat ceramah dan | mempelajari dengan
jelaskan dan | perburuhan menjelaskan | diskusi, dan memberikan
mengidenti a. 1ijarah dan mendiskusikan | pertanyaan
fikasikan b. perburuhan | menyimpulka tentang ijjarah | kepada
ijarah (sewa n ijarah (sewa (sewa mahasiswa
menyewa) menyewa)




UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN

JI.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id

FORMULIR
RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS)

dan dan menyewa) dan | di akhir
perburuhan perburuhan perburuhan pertemuan
11 Mahasiswa utang piutang Mahasiswa Metode Mahasiswa Tes essay 2 sks 90

mAmbU men (al-qardh) dan dapat ceramah dan | mempelajari dengan

pume al-hiwalah menjelaskan | diskusi, dan memberikan
jelaskan dan | (pengalihan dan mendiskusikan | pertanyaan

. . utang) menyimpulka utang piutang | kepada
mengidenti a. utang n utang (al-qardh) dan | mahasiswa
fikasikan Piutang (al- | piutang (al- al-hiwalah di akhir

. qardh) qardh) dan al- (pengalihan pertemuan
utang piutang b. Hiwalah hiwalah utang) serta
(al-qardh) Syirkah dan (pengalihan syirkah dan
dan al- Mudharabah utang) serta mudharabah
a. Syirkah syirkah dan
hiwalah b. Mudharabah | mudharabah
(pengalihan
utang) serta
syirkah dan
mudharabah
12 Mahasiswa Musagqah, Mahasiswa Metode Mahasiswa Tes essay 2 sks 90

MmAmbU men Muzara’ah dan | dapat ceramah dan | mempelajari dengan

pume Mukhabarah menjelaskan | diskusi, dan memberikan




UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN

JI.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id

FORMULIR
RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS)

jelaskan dan |a. Musaqah dan mendiskusikan | pertanyaan
. . , menyimpulka Musagqah, kepada
mengidenti b. Muzara’ah n Musaqah, Muzara’ah mahasiswa
fikasikan c. Mukhabarah | Muzara’ah dan di akhir
dan Mukhabarah pertemuan
Musaqah, Salam dan Mukhabarah serta Salam
Muzara’ah Istishna serta Salam dan Istishna
dan Istishna
dan a. Salam
Mukhabarah | b. Istishna
serta Salam
dan Istishna
13 Mahasiswa Rahn (Gadai) Mahasiswa Metode Mahasiswa Tes essay 2 sks 90
mampu men | dan Wadhiah dapat ceramah dan | mempelajari dengan
jelaskan dan | & Gadai. menjelaskan | diskusi, dan . . memberikan
meneidenti b. Wadhiah dan mendiskusikan | pertanyaan
fik g’k menyimpulka Rahn (Gadai) | kepada
tKasikan . n Rahn dan Wadhiah | mahasiswa
Rahn (Gadai) (Gadai) dan di akhir
dan Wadhiah Wadhiah pertemuan




UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN

JI.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id

FORMULIR
RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS)

14 Mahasiswa Hibah Mahasiswa Metode Mahasiswa Tes essay 2 sks 90
mampu men |2 Definisi dapat ceramah dan | mempelajari dengan
jelaskan dan Hibah menjelaskan | diskusi, dan memberikan
meneidenti dan mendiskusikan | pertanyaan
fik g’k b. Kedudukan | menyimpulka Hibah kepada

IKastkan . n Hibah mahasiswa
Hibah Hibah di akhir

c. Rukun dan pertemuan
Syarat Hibah

d. Macam-
macam
Hibah

e. Hikmah
Hibah

15 Mahasiswa Wasiat Mahasiswa Metode Mahasiswa Tes essay 2 sks 90
mampu men | a. Pengertian dapat ceramah dan | mempelajari dengan
jelaskan dan . menjelaskan | diskusi, dan memberikan

. . Wasiat . .
mengidenti dan mendiskusikan | pertanyaan
fikasikan menyimpulka Wasiat serta kepada
Wasiat serta n Wasiat serta Hadiah dan mahasiswa
Wakaf




UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN

JI.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id

FORMULIR
RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS)

Hadiah dan b. Dasar Hadiah dan di akhir
Wakaf Hukum Wakaf pertemuan
Wasiat

¢. Rukun dan
Syarat
Wasiat

Hadiah dan
Wakaf

a. Hadiah
b. Wakaf

16 UAS

Daftar Referensi:

1. Wahbah Al-Zuhaili, Al-fighul Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar Al-Fikr,2006)
Rofiq, Ahmad, Hukum Islam Indonesia, Jakarta, PT. Raja Grafindo Persada, 1997
TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Pengantar Figh Mu’amalah, Semarang, PT Pustaka Rizki Putra, 1997
Mun’im A. Sirry, Sejarah Figih Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya, Risalah Gusti, 1995
Munawwir, Ahmad Warson, Kamus Arab Indonesia Terlengkap, Surabaya, Pustaka Progresif, 1997
Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul Haq: Jakarta:2004)
Abdul Rahman Ghazaly , Ghufron ishan, dan sapiudin, figh muamalat, Jakarta : Kencana , 2010
Suhendi, M.Si., Figh Muamalah, PT Raja Grafindo Persada (Jakarta: 2002)
Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah, Fikih Muamalah(Bogor:Ghalia Indonesia,2011)

XN R WD



10.
11.
12.
13.
14.

15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.
25.

26.

27.
28.

29.
30.

UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN

JI.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id

FORMULIR
RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS)

Veithzal Rivai dan Andi Buchari, Islamic Economics, (Jakarta : Bumi Aksara, 2009),

Sohari Sahrani dan Ru’fah Abdullah,Fikih Muamalah,Bogor:Ghalia Indonesia, 2011

Abdullah al-Mushlih,Shalah Ash-Shawi, Fikih Ekonomi keuangan Islam, (Darul Haq: Jakarta:2004)

AdeArmando,dkk,Ensklopedi Islam untuk Pelajar, ( Jakarta :PT Ichtiar Baru Van Hoeve, tanpa tahun)

Fathurrahman Djamil,HukumPerjanjian Syariah dalam Kompilasi HukumPerikatan oleh Mariam Darus Badrulzaman, (Bandung : Citra
Aditya Bakti, Cetakan Pertama,2001)

Ahmad Azhar Basyir, Asas-AsasHukum Muamalat (Hukum Perdata Islam), (Yogyakarta : UII Press, Edisi Revisi, 2000)

Hasabu Tarqimul Fathul Al Barrii, Shohih Bukhori. (Program Maktabah As-Samilah fersi II)

Chairuman Pasaribu dan Suhrawardi K. Lubis, HukumPerjanjian Dalam Islam, (Jakarta:Sinar Grafika,Cetakan Ketiga, 2004)

Abdoerraoef, Al Qur’an dan Ilmu Hukum : Comparative Study,(Jakarta: BulanBintang,1970)

Ghufron A.Mas’adi,Figh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo Persada, Cetakan Pertama, 2002)

Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam,Jilid 5, ( Jakarta : Ichtiar Baru van Hoeve,1996)

T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Fikih Muamalah, ( Jakarta : Bulan Bintang, 1974)

Gemala Dewi, Aspek-Aspek Hukum Dalam Perbankan Perasuransian Syariah di Indonesia, (Jakarta :Prenada Media :2004)

Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta : Balai Pustaka, Cetakan Pertama Edisi III, 2001)

Ghufron A.Mas’adi,Figh Muamalah Kontekstual, (Jakarta : Raja Grafindo Persada, Cetakan Pertama, 2002)

Gemala Dewi,Wirdyaningsih, Yeni Salma Barlinti, Hukum Perikatan Islam di Indonesia, (Jakarta : Kencana, Edisi pertama,Cetakan
Pertama,2005)

Departemen Agama RI, Al qur’anul Karim wa tarjamah maaniyah ilal lughoh allndonesiyyah,(4!/ Madinah Al Munawwarah : Mujamma’ al
Malik Fahd li thiba’at al Mushaf asy Syarif, 1418 H))

Sulaiman Rasjid, Figih Islam, (Sinar Baru Algensindo: Bandung, 2010), h. 292

Ibn Abdil Bar, 4/-Kafi, 1/325. Beirut: Darul Kutub al-’llmiyah, 1407 H. Cetakan ke-1; Al-Kasani, Badai’ ash-Shana’i, V/147. Beirut: Darul
Kutub al-’Arabi, 1982

Ibn Qudamah, AI-Kafi fi Figh Ibn Hanbal, 11/25. Beirut: Maktab al-Islami, 1408 H/1988 M.

Moh Rifa’i, Ilmu Figih Islam Lengkap,(Toha Putra: Semarang, 1978)



UNIVERSITAS ISLAM KALIMANTAN
MUHAMMAD ARSYAD AL BANJARI BANJARMASIN

JI.Adhyaksa No.2 Kayu Tangi Banjarmasin 70123. Telp/Facs (0511) 3304852. www.uniska-bjm.ac.id

FORMULIR
RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER (RPS)

31. Ali Imran, Fikih Taharah, Ibadah Muamalah, (Cipta Pustaka Media Perintis: Bandung, 2011)

32. Rahmat Syafe’i, Figih Muamalah untuk UIN,STAIN, PTANIS, dan Umum, (Pustaka Setia: Bandung, 2006)
33. Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah dari Teori ke Praktik (Jakarta: Gema Insani. 2001),

34. Hendi Suhendi, Figih Muamalah (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 2010)

35. Muhammad Syafi’i Antonio, Bank Syariah Wacana Ulama dan Cendikiawan (Jakarta:Tazkia Institute.1999)

10



Penerbil:

Universitas Islam Kalimantan
Muhammad Arsyad Al-Banjary

Alamal: BNN 978-673-75R3-7T3-8
Gedung A UPT Publikasi dan Pengelolaan Jurnal

Universitas Islam Kalimanian

Muhammad Arsyad Al-Bamjary

JI. Adhyaksa No. 2 Kayutangi

Banjarmasin, Kalimantan Selatan
Telepon ' 0511-3301352 786237 583738
TAX: 05113305834



	Cover_Artboard 1.pdf (p.1)
	Buku Ajar (Awal-RPS).pdf (p.2-170)
	BUKU_AJAR FIQH MUAMMALAH (IBU UMI).pdf (p.1-158)
	(5) biografi.pdf (p.159)
	RPS FIQIH MUAMALAH.pdf (p.160-169)

	Cover_Artboard 3.pdf (p.171)

